opusdei.org

Tema 40. Padre
nuestro, que estas en
el Cielo

Con el Padre Nuestro, Jesucristo
nos ensefia a dirigirnos a Dios
como Padre. Es la oracion filial
por excelencia.

21/11/2016

PDF» Padre nuestro, que estas en el
Cielo.

RTF » Padre nuestro, que estas en el
Cielo.


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.rtf

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

ko skesksk

1. Jesus nos enseiia a dirigirnos a
Dios como Padre

Con el Padre Nuestro, Jesucristo nos
ensefia a dirigirnos a Dios como
Padre: «Orar al Padre es entrar en su
misterio, tal como Fl es, y tal como el
Hijo nos lo ha revelado: “La
expresion Dios Padre no habia sido
revelada jamas a nadie. Cuando
Moisés pregunté a Dios quién era El,
0y06 otro nombre. A nosotros este
nombre nos ha sido revelado en el
Hijo, porque este nombre implica el
nuevo nombre del

Padre” (Tertuliano, De oratione ,

3)» (Catecismo, 2779).

Al enseniar el Padre Nuestro, Jesus
descubre también a sus discipulos
que ellos han sido hecho participes


https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

de su condicion de Hijo: «Mediante la
Revelacion de esta oracidn, los
discipulos descubren una especial
participacion de ellos en la filiacion
divina, de la cual San Juan dira en el
Prologo de su Evangelio: “A cuantos
lo han acogido (es decir, a cuantos
han acogido al Verbo hecho carne),
Jesus ha dado el poder de llegar a ser
hijos de Dios” (Jn 1, 12). Por eso, con
razon rezan segun su ensefianza:
Padre Nuestro » [1].

Jesucristo siempre distingue entre
«Padre mio» y «Padre vuestro» (cfr.
Jn 20, 17). De hecho, cuando El reza
nunca dice «Padre nuestro». Esto
muestra que su relacion con Dios es
totalmente singular: es una relacion
suya y de nadie mas. Con la oracion
del Padre Nuestro, Jesus quiere hacer
conscientes a sus discipulos de su
condicion de hijos de Dios, indicando
al mismo tiempo la diferencia que
hay entre su filiacion natural y



nuestra filiacion divina adoptiva,
recibida como don gratuito de Dios.

La oracion del cristiano es la oracion
de un hijo de Dios que se dirige a su
Padre Dios con confianza filial, la
cual «se expresa en las liturgias de
Oriente y de Occidente con la bella
palabra, tipicamente cristiana:
“parrhesia” , simplicidad sin
desviacion, conciencia filial,
seguridad alegre, audacia humilde,
certeza de ser amado (cfr. Ef 3, 12;
Hb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1 Jn 2, 28; 3, 21;
5, 14)» (Catecismo, 2778). El vocablo
“parrhesia” indica originalmente el
privilegio de la libertad de palabra
del ciudadano griego en las
asambleas populares, y fue adoptado
por los Padres de la Iglesia para
expresar el comportamiento filial del
cristiano ante su Padre Dios.

2. Filiacion divina y fraternidad
cristiana



Al llamar a Dios Padre Nuestro,
reconocemos que la filiacion divina
nos une a Cristo, «<primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8, 29), por
medio de una verdadera fraternidad
sobrenatural. La Iglesia es esta nueva
comunion de Dios y de los hombres
(cfr. Catecismo, 2790).

Por ello, la santidad cristiana, aun
siendo personal e individual, nunca
es individualista o egocéntrica: «Si
recitamos en verdad el “Padre
Nuestro”, salimos del individualismo,
porque de €l nos libera el Amor que
recibimos. El adjetivo “nuestro” al
comienzo de la Oracion del Senor, asi
como el “nosotros” de las cuatro
ultimas peticiones no es exclusivo de
nadie. Para que se diga en verdad
(cfr. Mt 5, 23-24; 6, 14-16), debemos
superar nuestras divisiones y los
conflictos entre

nosotros» (Catecismo, 2792).



La fraternidad que establece la
filiacion divina se extiende también a
todos los hombres, porque en cierto
modo todos son hijos de Dios —
criaturas suyas— y estan llamados a
la santidad: «No hay mas que una
raza en la tierra: la raza de los hijos
de Dios» [2] . Por ello, el cristiano ha
de sentirse solidario en la tarea de
conducir toda la humanidad hacia
Dios.

La filiacion divina nos impulsa al
apostolado, que es una manifestacion
necesaria de filiacion y de
fraternidad: «Piensa en los demas —
antes que nada, en los que estan a tu
lado— como en lo que son: hijos de
Dios, con toda la dignidad de ese
titulo maravilloso. Hemos de
portarnos como hijos de Dios con los
hijos de Dios: el nuestro ha de ser un
amor sacrificado, diario, hecho de
mil detalles de comprension, de
sacrificio silencioso, de entrega que
no se nota» [3].



3. El sentido de la filiacion divina
como fundamento de la vida
espiritual

Cuando se vive con intensidad la
filiacion divina, ésta llega a ser «una
actitud profunda del alma, que acaba
por informar la existencia entera:
esta presente en todos los
pensamientos, en todos los deseos, en
todos los afectos» [4]. Es una realidad
para ser vivida siempre, no solo en
circunstancias particulares de la
vida: «No podemos ser hijos de Dios
solo a ratos, aunque haya algunos
momentos especialmente dedicados
a considerarlo, a penetrarnos de ese
sentido de nuestra filiacién divina,
que es la médula de la piedad» [5].

San Josemaria ensefia que el sentido
o0 conciencia vivida de la filiacion
divina «es el fundamento del espiritu
del Opus Dei. Todos los hombres son
hijos de Dios. Pero un hijo puede
reaccionar, frente a su padre, de



muchas maneras. Hay que esforzarse
por ser hijos que procuran darse
cuenta de que el Sefior, al querernos
como hijos, ha hecho que vivamos en
su casa, en medio de este mundo, que
seamos de su familia, que lo suyo sea
nuestro y lo nuestro suyo, que
tengamos esa familiaridad y
confianza con Fl que nos hace pedir,
como el nifio pequerio, jla luna!» [6].

La alegria cristiana hunde sus raices
en el sentido de la filiacion divina:
«La alegria es consecuencia
necesaria de la filiacién divina, de
sabernos queridos con predileccion
por nuestro Padre Dios, que nos
acoge, nos ayuda y nos perdona» [7].
En la predicacion de San Josemaria
se refleja muy frecuentemente que
su alegria brotaba de la
consideracion de esta realidad: «Por
motivos que no son del caso —pero
que bien conoce Jesus, que nos
preside desde el Sagrario—, la vida
mia me ha conducido a saberme



especialmente hijo de Dios, y he
saboreado la alegria de meterme en
el corazén de mi Padre, para
rectificar, para purificarme, para
servirle, para comprender y
disculpar a todos, a base del amor
suyo y de la humillacién mia (...). A
lo largo de los afios, he procurado
apoyarme sin desmayos en esta
gozosa realidad» [8].

Una de las cuestiones mas delicadas
que el hombre se plantea cuando
medita sobre la filiacion divina es el
problema del mal. Muchos no
aciertan a congeniar la experiencia
del mal en el mundo con la certeza
de fe de la infinita bondad divina. Sin
embargo, los santos ensefian que
todo lo que acontece en la vida
humana ha de ser considerado como
un bien, porque han comprendido
profundamente la relacion entre la
filiacion divina y la Santa Cruz. Es lo
que expresan, por ejemplo, unas
palabras de Santo Tomas Moro a su



hija mayor, cuando estaba
encarcelado de la Torre de Londres:
«Hija mia queridisima, nunca se
perturbe tu alma por cualquier cosa
que pueda ocurrirme en este mundo.
Nada puede ocurrir sino lo que Dios
quiere. Y yo estoy muy seguro de que
sea lo que sea, por muy malo que
parezca, sera de verdad lo mejor» [9].
Y lo mismo ensefia San Josemaria en
relacion con situaciones menos
dramaticas, pero en las que un alma
cristiana puede pasarlo mal y
desconcertarse: «;Penas?,
scontradicciones por aquel suceso o
el otro?... ¢(No ves que lo quiere tu
Padre-Dios..., y El es bueno..., y El te
ama -ja ti solo!- mas que todas las
madres juntas del mundo pueden
amar a sus hijos?» [10].

Para San Josemaria, la filiacion
divina no es una realidad dulzona,
ajena al sufrimiento y al dolor. Por el
contrario, afirma que esta realidad
esta intrinsecamente ligada a la Cruz,



presente de modo inevitable en todos
los que quieran seguir de cerca a
Cristo: «Jesus ora en el huerto: Pater
mi (Mt 26, 39), Abba, Pater! (Mc 14,
36). Dios es mi Padre, aunque me
envie sufrimiento. Me ama con
ternura, aun hiriéndome. Jesus sufre,
por cumplir la Voluntad del Padre...
Y yo, que quiero también cumplir la
Santisima Voluntad de Dios,
siguiendo los pasos del Maestro,
ipodré quejarme, si encuentro por
compafiero de camino al
sufrimiento? Constituira una sefial
cierta de mi filiacion, porque me
trata como a su Divino Hijo. Y,
entonces, como Fl, podré gemir y
llorar a solas en mi Getsemani, pero,
postrado en tierra, reconociendo mi
nada, subira hasta el Sefior un grito
salido de lo intimo de mi alma: Pater
mi, Abba, Pater,...fiat! » [11].

Otra consecuencia importante del
sentido de la filiacion divina es el
abandono filial en las manos de Dios,



que no se debe tanto a la lucha
ascética personal —aunque ésta se
presupone— cuanto a un dejarse
llevar por Dios, y por ello se habla de
abandono. Se trata de un abandono
activo, libre y consciente por parte
del hijo. Esta actitud ha dado origen
a un modo concreto de vivir la
filiacion divina —que no es el unico,
ni es camino obligatorio para todos
—, llamado «infancia espiritual»:
consiste en reconocerse no solo hijo,
sino hijo pequefio, nifio muy
necesitado delante de Dios. Asilo
expresa San Francisco de Sales: « Si
no os hacéis sencillos como nifios, no
entraréis en el reino de mi Padre (Mt
10, 16). En tanto que el nifio es
pequeiiito, se conserva en gran
sencillez; conoce sélo a su madre;
tiene un solo amor, su madre; una
unica aspiracion, el regazo de su
madre; no desea otra cosa que
recostarse en tan amable descanso.
El alma perfectamente sencilla sélo
tiene un amor, Dios; y en este unico



amor, una sola aspiracion, reposar
en el pecho del Padre celestial, y aqui
establecer su descanso, como hijo
amoroso, dejando completamente
todo cuidado a Fl, no mirando otra
cosa sino a permanecer en esta santa
confianza» [12]. Por su parte, San
Josemaria también aconsejaba
recorrer la senda de la infancia
espiritual: «Siendo nifios no tendréis
penas: los nifios olvidan en seguida
los disgustos para volver a sus juegos
ordinarios. —Por eso, con el
abandono, no habréis de
preocuparos, ya que descansaréis en
el Padre» [13].

4. Las siete peticiones del Padre
Nuestro

En la oracion del Sefior, a la
invocacion inicial: «Padre Nuestro,
que estas en el Cielo», siguen siete
peticiones. «Las tres primeras
peticiones tienen por objeto la Gloria
del Padre: la santificacion del



nombre, la venida del reino y el
cumplimiento de la voluntad divina.
Las otras cuatro presentan al Padre
nuestros deseos: estas peticiones
conciernen a nuestra vida para
alimentarla o para curarla del
pecado y se refieren a nuestro
combate por la victoria del Bien
sobre el Mal» ( Catecismo , 2857).

El Padre Nuestro es el modelo de
toda oracién, como ensena Santo
Tomads de Aquino: «La oracion
dominical es la mas perfecta de las
Oraciones... En ella, no sélo pedimos
todo lo que podemos desear con
rectitud, sino ademads segun el orden
en que conviene desearlo. De modo
que esta oracion no solo nos ensefia a
pedir, sino que también forma toda
nuestra afectividad» [14].

Primera peticion: Santificado sea tu
nombre

La santidad de Dios no puede ser
acrecentada por ninguna criatura.



Por ello, «el término “santificar”
debe entenderse aqui (...), no en su
sentido causativo (sélo Dios santifica,
hace santo), sino sobre todo en un
sentido estimativo: reconocer como
santo, tratar de una manera santa
(...). Desde la primera peticion a
nuestro Padre, estamos sumergidos
en el misterio intimo de su Divinidad
y en el drama de la salvacion de
nuestra humanidad. Pedirle que su
Nombre sea santificado nos implica
en “el benévolo designio que él se
propuso de antemano” para que
nosotros seamos “santos e
inmaculados en su presencia, en el
amor” (cfr. Ef 1, 9.4)» ( Catecismo ,
2807). Asi pues, la exigencia de la
primera peticion es que la santidad
divina resplandezca y se acreciente
en nuestras vidas: «;Quién podria
santificar a Dios puesto que El
santifica? Inspirandonos nosotros en
estas palabras “Sed santos porque yo
soy santo” (Lv 20, 26), pedimos que,
santificados por el bautismo,



perseveremos en lo que hemos
comenzado a ser. Y lo pedimos todos
los dias porque faltamos diariamente
y debemos purificar nuestros
pecados por una santificacion
incesante... Recurrimos, por tanto, a
la oracion para que esta santidad
permanezca en nosotros» [15].

Segunda peticion: Venga a nosotros tu
reino

La segunda peticion expresa la
esperanza de que llegue un tiempo
nuevo en que Dios sea reconocido
por todos como Rey que colmara de
beneficios a sus subditos: «Esta
peticion es el “Marana Tha”, el grito
del Espiritu y de la Esposa: “Ven,
Sefior Jesus” (Ap 22, 20) (...). Enla
oracion del Sefior se trata
principalmente de la venida final del
Reino de Dios por medio del retorno
de Cristo (cfr. Tt 2, 13)» ( Catecismo ,
2817-2818). Por otra parte, el Reino
de Dios ha sido ya incoado en este



mundo con la primera venida de
Cristo y el envio del Espiritu Santo:
«“El Reino de Dios es justicia y pazy
gozo en el Espiritu Santo” (Rm 14,
17). Los ultimos tiempos en los que
estamos son los de la efusion del
Espiritu Santo. Desde entonces esta
entablado un combate decisivo entre
“la carne” y el Espiritu (cfr. Ga 5,
16-25): “Solo un corazdn puro puede
decir con seguridad: ‘{Venga a
nosotros tu Reino!’. Es necesario
haber estado en la escuela de Pablo
para decir: ‘Que el pecado no reine
ya en nuestro cuerpo mortal’ (Rm 6,
12). El que se conserva puro en sus
acciones, sus pensamientos y sus
palabras, puede decir a Dios: ‘jVenga
tu Reino!” ” (San Cirilo de Jerusalén,
Catecheses mystagogice , 5, 13)» (
Catecismo , 2819). En definitiva, en la
segunda peticion manifestamos el
deseo de que Dios reine actualmente
en nosotros por la gracia, de que su
Reino en la tierra se extienda cada
dia mas, y de que al fin de los



tiempos Fl reine plenamente sobre
todos en el Cielo.

Tercera peticion: Hagase tu voluntad
en la tierra como en el Cielo

La voluntad de Dios es que «todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad» (1Tm 2,
3-4). Jesus nos ensefia que se entra en
el Reino de los Cielos, no mediante
palabras, sino «haciendo la voluntad
de mi Padre que esta en los

cielos» (Mt 7, 21). Por ello, aqui
«pedimos a nuestro Padre que una
nuestra voluntad a la de su Hijo para
cumplir su voluntad, su designio de
salvacion para la vida del mundo.
Nosotros somos radicalmente
impotentes para ello, pero unidos a
Jesus y con el poder de su Espiritu
Santo, podemos poner en sus manos
nuestra voluntad y decidir escoger lo
que su Hijo siempre ha escogido:
hacer lo que agrada al Padre (cfr. Jn
8, 29)» ( Catecismo , 2825). Como



afirma un Padre de la Iglesia, cuando
rogamos en el Padre Nuestro hdgase
tu voluntad en la tierra como en el
cielo, no lo pedimos «en el sentido de
que Dios haga lo que quiera, sino de
que nosotros seamos capaces de
hacer lo que Dios quiere» [16]. Por
otro lado, la expresion en la tierra
como en el Cielo manifiesta que en
esta peticion anhelamos que, como se
ha cumplido la voluntad de Dios en
los dngeles y en los bienaventurados
del Cielo, asi se cumpla en los que
aun permanecemos en la tierra.

Cuarta peticion: Danos hoy nuestro
pan de cada dia

Esta peticion expresa el abandono
filial de los hijos de Dios, pues «el
Padre que nos da la vida no puede
dejar de darnos el alimento
necesario para ella, todos los bienes
convenientes, materialesy
espirituales» ( Catecismo , 2830). E1
sentido cristiano de esta cuarta



peticion «se refiere al Pan de la Vida:
la Palabra de Dios que se tiene que
acoger en la fe, el Cuerpo de Cristo
recibido en la Eucaristia (cfr. Jn 6,
26-58)» ( Catecismo , 2835). La
expresion de cada dia , «tomada en
un sentido temporal, es una
repeticion de “hoy” (cfr. Ex 16, 19-21)
para confirmarnos en una confianza
“sin reserva”. Tomada en un sentido
cualitativo, significa lo necesario a la
vida, y mas ampliamente cualquier
bien suficiente para la subsistencia
(cfr. 1Tm 6, 8)» ( Catecismo , 2837).

Quinta peticion: Perdona nuestras
ofensas como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden

En esta nueva peticion comenzamos
reconociendo nuestra condicion de
pecadores: «Nos volvemos a Fl, como
el hijo prodigo (cfr. Lc 15, 11-32), y
nos reconocemos pecadores ante Fl
como el publicano (cfr. Lc 18, 13).
Nuestra peticion empieza con una



“confesion” en la que afirmamos, al
mismo tiempo, nuestra miseria y su
Misericordia» ( Catecismo , 2839).
Pero esta peticion no sera escuchada
si no hemos respondido antes a una
exigencia: perdonar nosotros a los
que nos ofenden. Y la razon es la
siguiente: «Este desbordamiento de
misericordia no puede penetrar en
nuestro corazon mientras no
hayamos perdonado a los que nos
han ofendido. E1 Amor, como el
Cuerpo de Cristo, es indivisible; no
podemos amar a Dios a quien no
vemos, si no amamos al hermano y a
la hermana a quienes vemos (cfr. 1Jn
4, 20). Al negarse a perdonar a
nuestros hermanos y hermanas, el
corazon se cierra, su dureza lo hace
impermeable al amor misericordioso
del Padre» ( Catecismo , 2840).

Sexta peticion: No nos dejes caer en la
tentacion



Esta peticion estd relacionada con la
anterior, porque el pecado es
consecuencia del libre
consentimiento a la tentacion. Por
eso, ahora «pedimos a nuestro Padre
que no nos “deje caer” en ella (...). Le
pedimos que no nos deje tomar el
camino que conduce al pecado, pues
estamos empefiados en el combate
“entre la carne y el Espiritu”. Esta
peticion implora el Espiritu de
discernimiento y de fuerza» (
Catecismo , 2846). Dios nos da
siempre su gracia para vencer en las
tentaciones: «Fiel es Dios, que no
permitira que seais tentados por
encima de vuestras fuerzas; antes
bien, con la tentacién, os dara
también el modo de poder soportarla
con éxito» (1Co 10, 13), pero para
vencer siempre a las tentaciones es
necesario rezar: «Este combate y esta
victoria solo son posibles con la
oracion. Por medio de su oracion,
Jesus es vencedor del Tentador,
desde el principio (cfr. Mt 4, 11) y en



el ultimo combate de su agonia (cfr.
Mt 26, 36-44). En esta peticion a
nuestro Padre, Cristo nos une a su
combate y a su agonia. (...). Esta
peticion adquiere todo su sentido
dramatico referida a la tentacion
final de nuestro combate en la tierra;
pide la perseverancia final. “Mira
que vengo como ladron. Dichoso el
que esté en vela” (Ap 16, 15)» (
Catecismo , 2849).

Séptima peticion: Y libranos del mal

La ultima peticion esta contenida en
la oracion sacerdotal de Jesus a su
Padre: «No te pido que los saques del
mundo, sino que los guardes del
Maligno» (1Jn 17, 15). En efecto, en
esta peticion, «el mal no es una
abstraccion, sino que designa una
persona, Satands, el Maligno, el angel
que se opone a Dios. El

“diablo” [“dia-bolos”] es aquel que
“se atraviesa” en el designio de Diosy
su obra de salvacidon cumplida en



Cristo» ( Catecismo , 2851). Ademas,
«al pedir ser liberados del Maligno,
oramos igualmente para ser
liberados de todos los males,
presentes, pasados y futuros de los
que €l es autor o instigador» (
Catecismo , 2854), especialmente del
pecado, el unico verdadero mal [17],
y de su pena, que es la eterna
condenacion. Los otros males y
tribulaciones pueden convertirse en
bienes, si los aceptamos y 1los unimos
a los padecimientos de Cristo en la
Cruz.

Manuel Belda

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
2759-2865.



Benedicto XVI-Joseph Ratzinger,
Jesus de Nazaret , La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, pp. 161-205
(capitulo dedicado a la oracion del
Sefior).

Lecturas recomendadas

San Josemaria, Homilias El trato con
Dios y Hacia la santidad, en Amigos
de Dios , 142-153 y 294-316.

]J. Burggraf, El sentido de la filiacion
divina , en A.A.V.V,, Santidad y
mundo , Pamplona 1996, pp. 109-127.

F. Fernandez-Carvajal y P. Beteta,
Hijos de Dios. La filiacion divina que
Vivio y predico el beato Josemaria
Escriva , Madrid 19952.

F. Ocariz, La filiacion divina, realidad
central en la vida y en la ensefianza de
Mons. Escriva de Balaguer , en
A.A.V.V.,, Mons. Escriva de Balaguery
el Opus Dei. En el 50 aniversario de su



fundacion , Pamplona 19852, pp.
173-214.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria , Madrid 19993.

]J. Sesé, La conciencia de la filiacion
divina, fuente de vida espiritual , en
J.L. lllanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Serior Jesucristo , XX
Simposio internacional de Teologia
de la Universidad de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

]J. Stohr, La vida del cristiano segun el
espiritu de filiacion divina , en
«Scripta Theologica» 24 (1992/3)
872-893.

[1] Juan Pablo II, Alocucion, 1-
VII-1987, 3.

[2] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
13.



[3] Ibidem, 36.

[4] San Josemaria, Amigos de Dios,
146.

[5] San Josemaria, Conversaciones,
102.

[6] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
64.

[7] San Josemaria, Forja, 332.

[8] San Josemaria, Amigos de Dios,
143.

[9] Santo Tomas Moro, Un hombre
solo. Cartas desde la Torre ,n. 7
(Carta de Margaret a Alice, agosto de
1534, relatando una larga entrevista
con su padre en la prision), Madrid
1988, p. 65.

[10] San Josemaria, Forja, 929.

[11] San Josemaria, Via Crucis, I
Estacion, Puntos de meditacion, n. 1.



[12] San Francisco de Sales,
Conversaciones espirituales, n. 16, 7,
en Obras Selectas de San Francisco de
Sales , vol. I, p. 724.

[13] San Josemaria, Camino, 864.

[14] Santo Tomas de Aquino, Summa
theologice, 11-11, 83, 9.

[15] San Cipriano, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14.
[17] Cfr. San Josemaria, Camino, 386.

© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/tema-40-padre-


https://opusdei.org/es-ni/article/tema-40-padre-nuestro-que-estas-en-el-cielo/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-40-padre-nuestro-que-estas-en-el-cielo/

nuestro-que-estas-en-el-cielo/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/tema-40-padre-nuestro-que-estas-en-el-cielo/

	Tema 40. Padre nuestro, que estás en el Cielo

