
opusdei.org

Tema 36. La Oración
del Padre Nuestro

Con la oración del Padre
Nuestro, Jesús quiere hacer
conscientes a sus discípulos de
su condición de hijos de Dios.
Una consecuencia importante
del sentido de la filiación divina
es la confianza y el abandono
filial en las manos de Dios. El
Padre Nuestro es el modelo de
toda oración: no sólo pedimos
todo lo que podemos desear con
rectitud, sino además según el
orden en que conviene
desearlo.



01/10/2022

Sumario

• Jesús nos enseña a dirigirnos a Dios
como Padre

• Filiación divina y fraternidad
cristiana

• Las siete peticiones del Padre
Nuestro

• Bibliografía básica

Jesús nos enseña a dirigirnos a
Dios como Padre

La primera palabra de la Oración del
Señor, «Padre», es la más importante,
ya que con ella Jesucristo nos enseña
a dirigirnos a Dios como Padre: «Orar



al Padre es entrar en su misterio, tal
como Él es, y tal como el Hijo nos lo
ha revelado: “La expresión Dios
Padre no había sido revelada jamás a
nadie. Cuando Moisés preguntó a
Dios quién era Él, oyó otro nombre. A
nosotros este nombre nos ha sido
revelado en el Hijo, porque este
nombre implica el nuevo nombre del
Padre” (Tertuliano, De oratione,
3)» (Catecismo, 2779).

Al enseñar el Padre Nuestro, Jesús
descubre también a sus discípulos
que ellos han sido hechos partícipes
de su condición de Hijo: «Mediante la
Revelación de esta oración, los
discípulos descubren una especial
participación de ellos en la filiación
divina, de la cual San Juan dirá en el
Prólogo de su Evangelio: “A cuantos
lo han acogido (es decir, a cuantos
han acogido al Verbo hecho carne),
Jesús ha dado el poder de llegar a ser
hijos de Dios” (Jn 1,12). Por eso, con



razón rezan según su enseñanza: 
Padre Nuestro»[1].

Jesucristo siempre distingue entre
«Padre mío» y «Padre vuestro» (Cf. Jn
20,17). De hecho, cuando Él reza
nunca dice «Padre nuestro». Esto
muestra que su relación con Dios es
totalmente singular: es una relación
suya y de nadie más. Con la oración
del Padre Nuestro, Jesús quiere hacer
conscientes a sus discípulos de su
condición de hijos de Dios, indicando
al mismo tiempo la diferencia que
hay entre su filiación natural y
nuestra filiación divina adoptiva,
recibida como don gratuito de Dios.

La oración del cristiano es la oración
de un hijo de Dios que se dirige a su
Padre Dios con confianza filial, la
cual «se expresa en las liturgias de
Oriente y de Occidente con la bella
palabra, típicamente cristiana: 
“parrhesia”, simplicidad sin
desviación, conciencia filial,



seguridad alegre, audacia humilde,
certeza de ser amado (Cf. Ef 3,12; Hb
3,6; 4,16; 10,19; 1 Jn 2,28; 3,21;
5,14)» (Catecismo, 2778). El vocablo 
“parrhesia” indica originalmente el
privilegio de la libertad de palabra
del ciudadano griego en las
asambleas populares, y fue adoptado
por los Padres de la Iglesia para
expresar el comportamiento filial del
cristiano ante su Padre Dios.

Filiación divina y fraternidad
cristiana

Al llamar a Dios Padre Nuestro,
reconocemos que la filiación divina
nos une a Cristo, «primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8,29), por
medio de una verdadera fraternidad
sobrenatural. La Iglesia es esta nueva
comunión de Dios y de los hombres
(Cf.Catecismo, 2790).

Por ello, la santidad cristiana, aun
siendo personal e individual, nunca
es individualista o egocéntrica: «Si



recitamos en verdad el “Padre
Nuestro”, salimos del individualismo,
porque de él nos libera el Amor que
recibimos. El adjetivo “nuestro” al
comienzo de la Oración del Señor, así
como el “nosotros” de las cuatro
últimas peticiones no es exclusivo de
nadie. Para que se diga en verdad
(Cf. Mt 5,23-24; 6,14-16), debemos
superar nuestras divisiones y los
conflictos entre
nosotros» (Catecismo, 2792).

La fraternidad que establece la
filiación divina se extiende también a
todos los hombres, porque en cierto
modo todos son hijos de Dios —
criaturas suyas— y están llamados a
la santidad: «No hay más que una
raza en la tierra: la raza de los hijos
de Dios»[2]. Por ello, el cristiano ha de
sentirse solidario en la tarea de
conducir a toda la humanidad hacia
Dios.



La filiación divina nos impulsa al
apostolado, que es una manifestación
necesaria de filiación y de
fraternidad: «Piensa en los demás —
antes que nada, en los que están a tu
lado— como en lo que son: hijos de
Dios, con toda la dignidad de ese
título maravilloso. Hemos de
portarnos como hijos de Dios con los
hijos de Dios: el nuestro ha de ser un
amor sacrificado, diario, hecho de
mil detalles de comprensión, de
sacrificio silencioso, de entrega que
no se nota»[3].

Una consecuencia importante del
sentido de la filiación divina es la
confianza y el abandono filial en las
manos de Dios. Afirmaba san
Josemaría que «un hijo puede
reaccionar, frente a su padre, de
muchas maneras. Hay que esforzarse
por ser hijos que procuran darse
cuenta de que el Señor, al querernos
como hijos, ha hecho que vivamos en
su casa, en medio de este mundo, que



seamos de su familia, que lo suyo sea
nuestro y lo nuestro suyo, que
tengamos esa familiaridad y
confianza con Él que nos hace pedir,
como el niño pequeño, ¡la luna!»[4].

El abandono filial, que no se debe
tanto a la lucha ascética personal —
aunque ésta se presupone— consiste
en dejarse llevar por Dios. Se trata de
un abandono activo, libre y
consciente por parte del hijo. Esta
actitud ha dado origen a un modo
concreto de vivir la filiación divina
—que no es el único, ni es camino
obligatorio para todos—, llamado
«infancia espiritual»: consiste en
reconocerse no sólo hijo, sino hijo
pequeño, niño muy necesitado
delante de Dios. Así lo expresa San
Francisco de Sales: «Si no os hacéis
sencillos como niños, no entraréis en
el reino de mi Padre (Mt 10,16). En
tanto que el niño es pequeñito, se
conserva en gran sencillez; conoce
sólo a su madre; tiene un solo amor,



su madre; una única aspiración, el
regazo de su madre; no desea otra
cosa que recostarse en tan amable
descanso. El alma perfectamente
sencilla sólo tiene un amor, Dios; y
en este único amor, una sola
aspiración, reposar en el pecho del
Padre celestial, y aquí establecer su
descanso, como hijo amoroso,
dejando completamente todo
cuidado a Él, no mirando otra cosa
sino a permanecer en esta santa
confianza»[5]. Por su parte, San
Josemaría también aconsejaba
recorrer la senda de la infancia
espiritual: «Siendo niños no tendréis
penas: los niños olvidan en seguida
los disgustos para volver a sus juegos
ordinarios. —Por eso, con el
abandono, no habréis de
preocuparos, ya que descansaréis en
el Padre»[6].

Las siete peticiones del Padre
Nuestro



En la Oración del Señor, a la
invocación inicial: «Padre Nuestro,
que estás en el Cielo», siguen siete
peticiones. «Las tres primeras
peticiones tienen por objeto la Gloria
del Padre: la santificación del
nombre, la venida del reino y el
cumplimiento de la voluntad divina.
Las otras cuatro presentan al Padre
nuestros deseos: estas peticiones
conciernen a nuestra vida para
alimentarla o para curarla del
pecado y se refieren a nuestro
combate por la victoria del Bien
sobre el Mal» (Catecismo, 2857).

El Padre Nuestro es el modelo de
toda oración, como enseña Santo
Tomás de Aquino: «La oración
dominical es la más perfecta de las
Oraciones... En ella, no sólo pedimos
todo lo que podemos desear con
rectitud, sino además según el orden
en que conviene desearlo. De modo
que esta oración no sólo nos enseña a



pedir, sino que también forma toda
nuestra afectividad»[7].

Primera petición: Santificado sea tu
nombre

La santidad de Dios no puede ser
acrecentada por ninguna criatura.
Por ello, «el término “santificar”
debe entenderse aquí […], no en su
sentido causativo (sólo Dios santifica,
hace santo), sino sobre todo en un
sentido estimativo: reconocer como
santo, tratar de una manera santa
[…]. Desde la primera petición a
nuestro Padre, estamos sumergidos
en el misterio íntimo de su Divinidad
y en el drama de la salvación de
nuestra humanidad. Pedirle que su
Nombre sea santificado nos implica
en “el benévolo designio que él se
propuso de antemano” para que
nosotros seamos “santos e
inmaculados en su presencia, en el
amor” (Cf. Ef 1,9.4)» (Catecismo,
2807). Así pues, la exigencia de la



primera petición es que la santidad
divina resplandezca y se acreciente
en nuestras vidas: «¿Quién podría
santificar a Dios puesto que Él
santifica? Inspirándonos en estas
palabras “Sed santos porque yo soy
santo” (Lv 20,26), pedimos que,
santificados por el bautismo,
perseveremos en lo que hemos
comenzado a ser. Y lo pedimos todos
los días porque faltamos diariamente
y debemos purificar nuestros
pecados por una santificación
incesante... Recurrimos, por tanto, a
la oración para que esta santidad
permanezca en nosotros»[8].

Segunda petición: Venga a nosotros tu
reino

La segunda petición expresa la
esperanza de que llegue un tiempo
nuevo en que Dios sea reconocido
por todos como Rey que colmará de
beneficios a sus súbditos: «Esta
petición es el “Marana Tha”, el grito



del Espíritu y de la Esposa: “Ven,
Señor Jesús” (Ap 22,20) […]. En la
oración del Señor se trata
principalmente de la venida final del
Reino de Dios por medio del retorno
de Cristo (Cf. Tt 2,13)» (Catecismo,
2817-2818). Por otra parte, el Reino
de Dios ha sido ya incoado en este
mundo con la primera venida de
Cristo y el envío del Espíritu Santo:
«“El Reino de Dios es justicia y paz y
gozo en el Espíritu Santo” (Rm 14,17).
Los últimos tiempos en los que
estamos son los de la efusión del
Espíritu Santo. Desde entonces está
entablado un combate decisivo entre
“la carne” y el Espíritu (Cf. Ga
5,16-25): “Sólo un corazón puro
puede decir con seguridad: ‘¡Venga a
nosotros tu Reino!’. Es necesario
haber estado en la escuela de Pablo
para decir: ‘Que el pecado no reine
ya en nuestro cuerpo mortal’ (Rm
6,12). El que se conserva puro en sus
acciones, sus pensamientos y sus
palabras, puede decir a Dios: ‘¡Venga



tu Reino!’” (San Cirilo de Jerusalén, 
Catecheses mystagogicæ, 5,
13)» (Catecismo, 2819). En definitiva,
en la segunda petición manifestamos
el deseo de que Dios reine
actualmente en nosotros por la
gracia, de que su Reino en la tierra se
extienda cada día más, y de que al fin
de los tiempos Él reine plenamente
sobre todos en el Cielo.

Tercera petición: Hágase tu voluntad
en la tierra como en el Cielo

La voluntad de Dios es que «todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad» (1 Tm
2,3-4). Jesús nos enseña que se entra
en el Reino de los Cielos, no mediante
palabras, sino «haciendo la voluntad
de mi Padre que está en los
cielos» (Mt 7,21). Por ello, aquí
«pedimos a nuestro Padre que una
nuestra voluntad a la de su Hijo para
cumplir su voluntad, su designio de
salvación para la vida del mundo.



Nosotros somos radicalmente
impotentes para ello, pero unidos a
Jesús y con el poder de su Espíritu
Santo, podemos poner en sus manos
nuestra voluntad y decidir escoger lo
que su Hijo siempre ha escogido:
hacer lo que agrada al Padre (Cf. Jn
8,29)» (Catecismo, 2825). Cuando
rogamos en el Padre Nuestro hágase
tu voluntad en la tierra como en el
cielo, no lo pedimos «en el sentido de
que Dios haga lo que quiera, sino de
que nosotros seamos capaces de
hacer lo que Dios quiere»[9]. Por otro
lado, la expresión en la tierra como
en el Cielo manifiesta que en esta
petición anhelamos que, como se ha
cumplido la voluntad de Dios en los
ángeles y en los bienaventurados del
Cielo, así se cumpla en los que aún
permanecemos en la tierra.

Cuarta petición: Danos hoy nuestro
pan de cada día



Esta petición expresa el abandono
filial de los hijos de Dios, pues «el
Padre que nos da la vida no puede
dejar de darnos el alimento
necesario para ella, todos los bienes
convenientes, materiales y
espirituales» (Catecismo, 2830). El
sentido cristiano de esta cuarta
petición «se refiere al Pan de la Vida:
la Palabra de Dios que se tiene que
acoger en la fe, el Cuerpo de Cristo
recibido en la Eucaristía (Cf. Jn
6,26-58)» (Catecismo, 2835). La
expresión de cada día, «tomada en un
sentido temporal, es una repetición
de “hoy” (Cf. Ex 16,19-21) para
confirmarnos en una confianza “sin
reserva”. Tomada en un sentido
cualitativo, significa lo necesario a la
vida, y más ampliamente cualquier
bien suficiente para la subsistencia
(Cf. 1 Tm6, 8)» (Catecismo, 2837).

Quinta petición: Perdona nuestras
ofensas como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden



En esta nueva petición comenzamos
reconociendo nuestra condición de
pecadores: «Nos volvemos a Él, como
el hijo pródigo (Cf. Lc 15,11-32), y nos
reconocemos pecadores ante Él como
el publicano (Cf. Lc 18,13). Nuestra
petición empieza con una
“confesión” en la que afirmamos, al
mismo tiempo, nuestra miseria y su
Misericordia» (Catecismo, 2839). Pero
esta petición no será escuchada si no
hemos respondido antes a una
exigencia: perdonar nosotros a los
que nos ofenden. Y la razón es la
siguiente: «Este desbordamiento de
misericordia no puede penetrar en
nuestro corazón mientras no
hayamos perdonado a los que nos
han ofendido. El Amor, como el
Cuerpo de Cristo, es indivisible; no
podemos amar a Dios a quien no
vemos, si no amamos al hermano y a
la hermana a quienes vemos (Cf. 1 Jn
4,20). Al negarse a perdonar a
nuestros hermanos y hermanas, el
corazón se cierra, su dureza lo hace



impermeable al amor misericordioso
del Padre» (Catecismo, 2840).

Sexta petición: No nos dejes caer en la
tentación

Esta petición está relacionada con la
anterior, porque el pecado es
consecuencia del libre
consentimiento a la tentación. Por
eso, ahora «pedimos a nuestro Padre
que no nos “deje caer” en ella […]. Le
pedimos que no nos deje tomar el
camino que conduce al pecado, pues
estamos empeñados en el combate
“entre la carne y el Espíritu”. Esta
petición implora el Espíritu de
discernimiento y de
fuerza» (Catecismo, 2846). Dios nos
da siempre su gracia para vencer en
las tentaciones: «Fiel es Dios, que no
permitirá que seáis tentados por
encima de vuestras fuerzas; antes
bien, con la tentación, os dará
también el modo de poder soportarla
con éxito» (1 Co 10,13), pero para



vencer siempre a las tentaciones es
necesario rezar: «Este combate y esta
victoria sólo son posibles con la
oración. Por medio de su oración,
Jesús es vencedor del Tentador,
desde el principio (Cf. Mt 4,11) y en el
último combate de su agonía (Cf. Mt
26,36-44). En esta petición a nuestro
Padre, Cristo nos une a su combate y
a su agonía. […]. Esta petición
adquiere todo su sentido dramático
referida a la tentación final de
nuestro combate en la tierra; pide la
perseverancia final. “Mira que vengo
como ladrón. Dichoso el que esté en
vela” (Ap 16,15)» (Catecismo, 2849).

Séptima petición: Y líbranos del mal

La última petición está contenida en
la oración sacerdotal de Jesús a su
Padre: «No te pido que los saques del
mundo, sino que los guardes del
Maligno» (1 Jn 17,15). En efecto, en
esta petición, «el mal no es una
abstracción, sino que designa una



persona, Satanás, el Maligno, el ángel
que se opone a Dios. El
“diablo” [“dia-bolos”] es aquel que
“se atraviesa” en el designio de Dios y
su obra de salvación cumplida en
Cristo» (Catecismo, 2851). Además,
«al pedir ser liberados del Maligno,
oramos igualmente para ser
liberados de todos los males,
presentes, pasados y futuros de los
que él es autor o
instigador» (Catecismo, 2854),
especialmente del pecado, el único
verdadero mal[10], y de su pena, que
es la eterna condenación. Los otros
males y tribulaciones pueden
convertirse en bienes, si los
aceptamos y los unimos a los
padecimientos de Cristo en la Cruz.

Manuel Belda

Bibliografía básica



— Catecismo de la Iglesia Católica,
2759-2865.

Lecturas recomendadas

— Francisco, Catequesis sobre el
Padre Nuestro. Se trata de las
catequesis impartidas por el Santo
Padre, durante 16 Audiencias
generales de los miércoles, entre
diciembre de 2018 y mayo de 2019.

— Benedicto XVI-Joseph Ratzinger, 
Jesús de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, pp. 161-205
(capítulo dedicado a la Oración del
Señor).

— San Josemaría, Homilías El trato
con Dios y Hacia la santidad, en 
Amigos de Dios, 142-153 y 294-316.

[1] San Juan Pablo II, Alocución, 1-
VII-1987, 3.



[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
13.

[3] Ibíd., 36.

[4] Ibíd., 64.

[5] San Francisco de Sales, 
Conversaciones espirituales, n. 16, 7,
en Obras Selectas de San Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

[6] San Josemaría, Camino, 864.

[7] Santo Tomás de Aquino, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.

[8] San Cipriano, De dominica
oratione, 12.

[9] Ibíd., 14.

[10] Cf. San Josemaría, Camino, 386.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-
oracion-del-padre-nuestro/ (26/12/2025)

https://opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-oracion-del-padre-nuestro/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-oracion-del-padre-nuestro/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-oracion-del-padre-nuestro/

	Tema 36. La Oración del Padre Nuestro

