opusdei.org

Tema 36. La Oracion
del Padre Nuestro

Con la oracion del Padre
Nuestro, Jesus quiere hacer
conscientes a sus discipulos de
su condicion de hijos de Dios.
Una consecuencia importante
del sentido de la filiacion divina
es la confianza y el abandono
filial en las manos de Dios. El
Padre Nuestro es el modelo de
toda oracion: no so6lo pedimos
todo lo que podemos desear con
rectitud, sino ademas segun el
orden en que conviene
desearlo.



01/10/2022

Sumario

* Jesus nos ensefia a dirigirnos a Dios
como Padre

» Filiacion divina y fraternidad
cristiana

* Las siete peticiones del Padre
Nuestro

* Bibliografia basica

Jesus nos ensena a dirigirnos a
Dios como Padre

La primera palabra de la Oracion del
Sefior, «Padre», es la mas importante,
ya que con ella Jesucristo nos ensefia
a dirigirnos a Dios como Padre: «Orar



al Padre es entrar en su misterio, tal
como El es, y tal como el Hijo nos lo
ha revelado: “La expresion Dios
Padre no habia sido revelada jamas a
nadie. Cuando Moisés pregunto a
Dios quién era El, oy6 otro nombre. A
nosotros este nombre nos ha sido
revelado en el Hijo, porque este
nombre implica el nuevo nombre del
Padre” (Tertuliano, De oratione,

3)» (Catecismo, 2779).

Al enseriar el Padre Nuestro, Jesus
descubre también a sus discipulos
que ellos han sido hechos participes
de su condicion de Hijo: «Mediante la
Revelacion de esta oracion, los
discipulos descubren una especial
participacion de ellos en la filiacion
divina, de la cual San Juan dira en el
Prologo de su Evangelio: “A cuantos
lo han acogido (es decir, a cuantos
han acogido al Verbo hecho carne),
Jesus ha dado el poder de llegar a ser
hijos de Dios” (Jn 1,12). Por eso, con



razon rezan segun su ensefianza:
[1]

Padre Nuestro»'".

Jesucristo siempre distingue entre
«Padre mio» y «Padre vuestro» (Cf. Jn
20,17). De hecho, cuando Fl reza
nunca dice «Padre nuestro». Esto
muestra que su relacion con Dios es
totalmente singular: es una relacion
suya y de nadie mas. Con la oracion
del Padre Nuestro, Jesus quiere hacer
conscientes a sus discipulos de su
condicion de hijos de Dios, indicando
al mismo tiempo la diferencia que
hay entre su filiacion natural y
nuestra filiacion divina adoptiva,
recibida como don gratuito de Dios.

La oracion del cristiano es la oracion
de un hijo de Dios que se dirige a su
Padre Dios con confianza filial, la
cual «se expresa en las liturgias de
Oriente y de Occidente con la bella
palabra, tipicamente cristiana:
“parrhesia”, simplicidad sin
desviacion, conciencia filial,



seguridad alegre, audacia humilde,
certeza de ser amado (Cf. Ef 3,12; Hb
3,6; 4,16; 10,19; 1 Jn 2,28; 3,21;

5,14)» (Catecismo, 2778). El vocablo
“parrhesia” indica originalmente el
privilegio de la libertad de palabra
del ciudadano griego en las
asambleas populares, y fue adoptado
por los Padres de la Iglesia para
expresar el comportamiento filial del
cristiano ante su Padre Dios.

Filiacion divina y fraternidad
cristiana

Al llamar a Dios Padre Nuestro,
reconocemos que la filiacion divina
nos une a Cristo, «primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8,29), por
medio de una verdadera fraternidad
sobrenatural. La Iglesia es esta nueva
comunion de Dios y de los hombres
(Cf.Catecismo, 2790).

Por ello, la santidad cristiana, aun
siendo personal e individual, nunca
es individualista o egocéntrica: «Si



recitamos en verdad el “Padre
Nuestro”, salimos del individualismo,
porque de €l nos libera el Amor que
recibimos. El adjetivo “nuestro” al
comienzo de la Oracion del Sefor, asi
como el “nosotros” de las cuatro
ultimas peticiones no es exclusivo de
nadie. Para que se diga en verdad
(Cf. Mt 5,23-24; 6,14-16), debemos
superar nuestras divisiones y los
conflictos entre

nosotros» (Catecismo, 2792).

La fraternidad que establece la
filiacion divina se extiende también a
todos los hombres, porque en cierto
modo todos son hijos de Dios —
criaturas suyas— y estan llamados a
la santidad: «No hay mas que una
raza en la tierra: la raza de los hijos
de Dios»™. Por ello, el cristiano ha de
sentirse solidario en la tarea de
conducir a toda la humanidad hacia
Dios.



La filiacion divina nos impulsa al
apostolado, que es una manifestacion
necesaria de filiacion y de
fraternidad: «Piensa en los demas —
antes que nada, en los que estan a tu
lado— como en lo que son: hijos de
Dios, con toda la dignidad de ese
titulo maravilloso. Hemos de
portarnos como hijos de Dios con los
hijos de Dios: el nuestro ha de ser un
amor sacrificado, diario, hecho de
mil detalles de comprension, de
sacrificio silencioso, de entrega que
no se nota»"™,

Una consecuencia importante del
sentido de la filiacion divina es la
confianza y el abandono filial en las
manos de Dios. Afirmaba san
Josemaria que «un hijo puede
reaccionar, frente a su padre, de
muchas maneras. Hay que esforzarse
por ser hijos que procuran darse
cuenta de que el Sefior, al querernos
como hijos, ha hecho que vivamos en
su casa, en medio de este mundo, que



seamos de su familia, que lo suyo sea
nuestro y lo nuestro suyo, que
tengamos esa familiaridad y
confianza con Fl que nos hace pedir,
como el nifio pequefio, jla luna!»™.

El abandono filial, que no se debe
tanto a la lucha ascética personal —
aunque ésta se presupone— consiste
en dejarse llevar por Dios. Se trata de
un abandono activo, libre y
consciente por parte del hijo. Esta
actitud ha dado origen a un modo
concreto de vivir la filiacion divina
—(que no es el unico, ni es camino
obligatorio para todos—, llamado
«infancia espiritual»: consiste en
reconocerse no solo hijo, sino hijo
pequeiio, nifio muy necesitado
delante de Dios. Asilo expresa San
Francisco de Sales: «Si no os hacéis
sencillos como nifios, no entraréis en
el reino de mi Padre (Mt 10,16). En
tanto que el nifio es pequeiiito, se
conserva en gran sencillez; conoce
sOlo a su madre; tiene un solo amor,



su madre; una unica aspiracion, el
regazo de su madre; no desea otra
cosa que recostarse en tan amable
descanso. El alma perfectamente
sencilla solo tiene un amor, Dios; y
en este unico amor, una sola
aspiracion, reposar en el pecho del
Padre celestial, y aqui establecer su
descanso, como hijo amoroso,
dejando completamente todo
cuidado a EL, no mirando otra cosa
sino a permanecer en esta santa
confianza»"'. Por su parte, San
Josemaria también aconsejaba
recorrer la senda de la infancia
espiritual: «Siendo nifios no tendréis
penas: los nifios olvidan en seguida
los disgustos para volver a sus juegos
ordinarios. —Por eso, con el
abandono, no habréis de
preocuparos, ya que descansaréis en
el Padre»'®.

Las siete peticiones del Padre
Nuestro



En la Oracion del Sefior, a la
invocacion inicial: «Padre Nuestro,
que estas en el Cielo», siguen siete
peticiones. «Las tres primeras
peticiones tienen por objeto la Gloria
del Padre: la santificacion del
nombre, la venida del reino y el
cumplimiento de la voluntad divina.
Las otras cuatro presentan al Padre
nuestros deseos: estas peticiones
conciernen a nuestra vida para
alimentarla o para curarla del
pecado y se refieren a nuestro
combate por la victoria del Bien
sobre el Mal» (Catecismo, 2857).

El Padre Nuestro es el modelo de
toda oracién, como ensena Santo
Tomads de Aquino: «La oracion
dominical es la mas perfecta de las
Oraciones... En ella, no sélo pedimos
todo lo que podemos desear con
rectitud, sino ademads segun el orden
en que conviene desearlo. De modo
que esta oracion no solo nos ensefia a



pedir, sino que también forma toda
[7]

nuestra afectividad»'".
Primera peticion: Santificado sea tu
nombre

La santidad de Dios no puede ser
acrecentada por ninguna criatura.
Por ello, «el término “santificar”
debe entenderse aqui [...], no en su
sentido causativo (s6lo Dios santifica,
hace santo), sino sobre todo en un
sentido estimativo: reconocer como
santo, tratar de una manera santa
[...]. Desde la primera peticion a
nuestro Padre, estamos sumergidos
en el misterio intimo de su Divinidad
y en el drama de la salvacion de
nuestra humanidad. Pedirle que su
Nombre sea santificado nos implica
en “el benévolo designio que él se
propuso de antemano” para que
nosotros seamos “santos e
inmaculados en su presencia, en el
amor” (Cf. Ef 1,9.4)» (Catecismo,
2807). Asi pues, la exigencia de la



primera peticion es que la santidad
divina resplandezca y se acreciente
en nuestras vidas: «;Quién podria
santificar a Dios puesto que El
santifica? Inspirdndonos en estas
palabras “Sed santos porque yo soy
santo” (Lv 20,26), pedimos que,
santificados por el bautismo,
perseveremos en lo que hemos
comenzado a ser. Y lo pedimos todos
los dias porque faltamos diariamente
y debemos purificar nuestros
pecados por una santificacion
incesante... Recurrimos, por tanto, a
la oracion para que esta santidad
permanezca en nosotros»®.
Segunda peticion: Venga a nosotros tu
reino

La segunda peticion expresa la
esperanza de que llegue un tiempo
nuevo en que Dios sea reconocido
por todos como Rey que colmara de
beneficios a sus subditos: «Esta
peticion es el “Marana Tha”, el grito



del Espiritu y de la Esposa: “Ven,
Sefior Jesus” (Ap 22,20) [...]. En la
oracion del Sefior se trata
principalmente de la venida final del
Reino de Dios por medio del retorno
de Cristo (Cf. Tt 2,13)» (Catecismo,
2817-2818). Por otra parte, el Reino
de Dios ha sido ya incoado en este
mundo con la primera venida de
Cristo y el envio del Espiritu Santo:
«“El Reino de Dios es justicia y pazy
gozo en el Espiritu Santo” (Rm 14,17).
Los ultimos tiempos en los que
estamos son los de la efusion del
Espiritu Santo. Desde entonces esta
entablado un combate decisivo entre
“la carne” y el Espiritu (Cf. Ga
5,16-25): “So6lo un corazon puro
puede decir con seguridad: ‘iVenga a
nosotros tu Reino!’. Es necesario
haber estado en la escuela de Pablo
para decir: ‘Que el pecado no reine
ya en nuestro cuerpo mortal’ (Rm
6,12). El que se conserva puro en sus
acciones, sus pensamientos y sus
palabras, puede decir a Dios: ‘jVenga



tu Reino!”” (San Cirilo de Jerusalén,
Catecheses mystagogice, 5,

13)» (Catecismo, 2819). En definitiva,
en la segunda peticion manifestamos
el deseo de que Dios reine
actualmente en nosotros por la
gracia, de que su Reino en la tierra se
extienda cada dia mas, y de que al fin
de los tiempos El reine plenamente
sobre todos en el Cielo.

Tercera peticion: Hagase tu voluntad
en la tierra como en el Cielo

La voluntad de Dios es que «todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad» (1 Tm
2,3-4). Jesus nos ensefa que se entra
en el Reino de los Cielos, no mediante
palabras, sino «haciendo la voluntad
de mi Padre que esta en los

cielos» (Mt 7,21). Por ello, aqui
«pedimos a nuestro Padre que una
nuestra voluntad a la de su Hijo para
cumplir su voluntad, su designio de
salvacion para la vida del mundo.



Nosotros somos radicalmente
impotentes para ello, pero unidos a
Jesus y con el poder de su Espiritu
Santo, podemos poner en sus manos
nuestra voluntad y decidir escoger lo
que su Hijo siempre ha escogido:
hacer lo que agrada al Padre (Cf. Jn
8,29)» (Catecismo, 2825). Cuando
rogamos en el Padre Nuestro hdgase
tu voluntad en la tierra como en el
cielo, no lo pedimos «en el sentido de
que Dios haga lo que quiera, sino de
que nosotros seamos capaces de
hacer lo que Dios quiere»™. Por otro
lado, la expresion en la tierra como
en el Cielo manifiesta que en esta
peticion anhelamos que, como se ha
cumplido la voluntad de Dios en los
angeles y en los bienaventurados del
Cielo, asi se cumpla en los que aun
permanecemos en la tierra.

Cuarta peticion: Danos hoy nuestro
pan de cada dia



Esta peticion expresa el abandono
filial de los hijos de Dios, pues «el
Padre que nos da la vida no puede
dejar de darnos el alimento
necesario para ella, todos los bienes
convenientes, materiales y
espirituales» (Catecismo, 2830). El
sentido cristiano de esta cuarta
peticion «se refiere al Pan de la Vida:
la Palabra de Dios que se tiene que
acoger en la fe, el Cuerpo de Cristo
recibido en la Eucaristia (Cf. Jn
6,26-58)» (Catecismo, 2835). La
expresion de cada dia, «tomada en un
sentido temporal, es una repeticion
de “hoy” (Cf. Ex 16,19-21) para
confirmarnos en una confianza “sin
reserva”. Tomada en un sentido
cualitativo, significa lo necesario a la
vida, y mas ampliamente cualquier
bien suficiente para la subsistencia
(Cf. 1 Tm6, 8)» (Catecismo, 2837).

Quinta peticion: Perdona nuestras
ofensas como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden



En esta nueva peticion comenzamos
reconociendo nuestra condicion de
pecadores: «Nos volvemos a El, como
el hijo pradigo (Cf. Lc 15,11-32), y nos
reconocemos pecadores ante F1 como
el publicano (Cf. Lc 18,13). Nuestra
peticién empieza con una
“confesion” en la que afirmamos, al
mismo tiempo, nuestra miseria y su
Misericordia» (Catecismo, 2839). Pero
esta peticidon no sera escuchada si no
hemos respondido antes a una
exigencia: perdonar nosotros a los
que nos ofenden. Y la razon es la
siguiente: «Este desbordamiento de
misericordia no puede penetrar en
nuestro corazon mientras no
hayamos perdonado a los que nos
han ofendido. E1 Amor, como el
Cuerpo de Cristo, es indivisible; no
podemos amar a Dios a quien no
vemos, si no amamos al hermano y a
la hermana a quienes vemos (Cf. 1 Jn
4,20). Al negarse a perdonar a
nuestros hermanos y hermanas, el
corazon se cierra, su dureza lo hace



impermeable al amor misericordioso
del Padre» (Catecismo, 2840).

Sexta peticion: No nos dejes caer en la
tentacion

Esta peticion estd relacionada con la
anterior, porque el pecado es
consecuencia del libre
consentimiento a la tentacion. Por
eso, ahora «pedimos a nuestro Padre
que no nos “deje caer” enella [...]. Le
pedimos que no nos deje tomar el
camino que conduce al pecado, pues
estamos empefiados en el combate
“entre la carne y el Espiritu”. Esta
peticion implora el Espiritu de
discernimiento y de

fuerza» (Catecismo, 2846). Dios nos
da siempre su gracia para vencer en
las tentaciones: «Fiel es Dios, que no
permitira que seais tentados por
encima de vuestras fuerzas; antes
bien, con la tentacién, os dara
también el modo de poder soportarla
con éxito» (1 Co 10,13), pero para



vencer siempre a las tentaciones es
necesario rezar: «Este combate y esta
victoria solo son posibles con la
oracion. Por medio de su oracion,
Jesus es vencedor del Tentador,
desde el principio (Cf. Mt 4,11) y en el
ultimo combate de su agonia (Cf. Mt
26,36-44). En esta peticion a nuestro
Padre, Cristo nos une a su combate y
a su agonia. [...]. Esta peticion
adquiere todo su sentido dramatico
referida a la tentacion final de
nuestro combate en la tierra; pide la
perseverancia final. “Mira que vengo
como ladron. Dichoso el que esté en
vela” (Ap 16,15)» (Catecismo, 2849).

Séptima peticion: Y libranos del mal

La ultima peticion esta contenida en
la oracion sacerdotal de Jesus a su
Padre: «No te pido que los saques del
mundo, sino que los guardes del
Maligno» (1 Jn 17,15). En efecto, en
esta peticion, «el mal no es una
abstraccion, sino que designa una



persona, Satands, el Maligno, el angel
que se opone a Dios. El

“diablo” [“dia-bolos”] es aquel que
“se atraviesa” en el designio de Diosy
su obra de salvacidon cumplida en
Cristo» (Catecismo, 2851). Ademas,
«al pedir ser liberados del Maligno,
oramos igualmente para ser
liberados de todos los males,
presentes, pasados y futuros de los
que él es autor o

instigador» (Catecismo, 2854),
especialmente del pecado, el unico
verdadero mal"”, y de su pena, que
es la eterna condenacion. Los otros
males y tribulaciones pueden
convertirse en bienes, si los
aceptamos y los unimos a los
padecimientos de Cristo en la Cruz.

Manuel Belda

Bibliografia basica



— Catecismo de la Iglesia Catdlica,
2759-2865.

Lecturas recomendadas

— Francisco, Catequesis sobre el
Padre Nuestro. Se trata de las
catequesis impartidas por el Santo
Padre, durante 16 Audiencias
generales de los miércoles, entre
diciembre de 2018 y mayo de 2019.

— Benedicto XVI-Joseph Ratzinger,
Jesus de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, pp. 161-205
(capitulo dedicado a la Oracion del
Sefior).

— San Josemaria, Homilias El trato
con Dios y Hacla la santidad, en
Amigos de Dios, 142-153 y 294-316.

™ San Juan Pablo II, Alocucidn, 1-
VII-1987, 3.



® San Josemaria, Es Cristo que pasa,
13.

1 1bid., 36.
“ Ibid., 64.

5I'San Francisco de Sales,
Conversaciones espirituales, n. 16, 7,
en Obras Selectas de San Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

® San Josemaria, Camino, 864.

"I Santo Tomas de Aquino, Summa
theologice, 11-11, 83, 9.

® San Cipriano, De dominica
oratione, 12.

97 Ibid., 14.

19 ¢f. San Josemaria, Camino, 386.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-
oracion-del-padre-nuestro/ (26/12/2025)


https://opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-oracion-del-padre-nuestro/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-oracion-del-padre-nuestro/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-36-la-oracion-del-padre-nuestro/

	Tema 36. La Oración del Padre Nuestro

