
opusdei.org

Tema 31. El quinto
mandamiento

Nadie, en ninguna
circunstancia, puede atribuirse
el derecho de matar de modo
directo a un ser humano
inocente. El quinto
mandamiento prohíbe también
golpear, herir o hacer cualquier
daño injusto a uno mismo y al
prójimo en el cuerpo, ya por sí,
ya por otros; así como
agraviarle con palabras
injuriosas o quererle mal. En
relación con el aborto y la
eutanasia es necesario recordar
que el respeto de la vida debe
ser reconocido como el confín
que ninguna actividad



individual o estatal puede
superar.

01/10/2022

Sumario

• La vida humana es sagrada

• El deber moral de conservar la vida
y la salud

• El aborto

• El suicidio y la eutanasia

• La pena de muerte

• Bibliografía

La vida humana es sagrada



«La vida humana es sagrada, porque
desde su inicio es fruto de la acción
creadora de Dios y permanece
siempre en una especial relación con
el Creador, su único fin [...]; nadie, en
ninguna circunstancia, puede
atribuirse el derecho de matar de
modo directo a un ser humano
inocente» (Catecismo, 2258).

El hombre ha sido creado a imagen y
semejanza de Dios (Cf. Gn 1, 26-27).
Es alguien singular: la única criatura
de este mundo a la que Dios ama por
sí misma[1]. Está destinado a conocer
y amar eternamente a Dios. Aquí
radica el fundamento último de la
sacralidad y de la dignidad humana;
y en su vertiente moral, del
mandamiento “no matarás”. La
encíclica Evangelium vitae (1995),
que ofrece una bella meditación
sobre el valor de la vida humana y su
llamada a la vida eterna de
comunión con Dios, explica que «de
la sacralidad de la vida deriva su 



carácter inviolable» (n. 40). Tras el
diluvio, en la alianza con Noé,
aparece claramente establecida la
imagen de Dios como base de la
condena del homicidio (Cf. Gn 9, 6).

El poner la vida en manos del
hombre implica un poder de
disposición, que conlleva saber
administrarlo como una
colaboración con Dios. Esto exige
una actitud de amor y de servicio, y
no de dominio arbitrario: se trata de
un señorío ministerial, no absoluto,
reflejo del único señorío de Dios[2].

El libro del Génesis presenta el abuso
contra la vida humana como
consecuencia del pecado original.
Yahvé se manifiesta siempre como
protector de la vida: incluso de la de
Caín, después de haber matado a su
hermano Abel. Nadie debe tomarse
la justicia por su mano, y nadie
puede abrogarse el derecho de



disponer de la vida del prójimo (Cf.
Gn 4, 13-15).

Aunque este mandamiento hace
referencia específicamente a los
seres humanos nos recuerda la
necesidad de cuidar al resto de
criaturas vivientes y a nuestra casa
común. En la encíclica Laudato sí
(2015) se lee: «Cuando el corazón está
auténticamente abierto a una
comunión universal, nada ni nadie
está excluido de esa fraternidad. Por
consiguiente, también es verdad que
la indiferencia o la crueldad ante las
demás criaturas de este mundo
siempre terminan trasladándose de
algún modo al trato que damos a
otros seres humanos. El corazón es
uno solo, y la misma miseria que
lleva a maltratar a un animal no
tarda en manifestarse en la relación
con las demás personas. Todo
ensañamiento con cualquier criatura
“es contrario a la dignidad
humana”» (n. 92).



Este mandamiento, como el resto,
encuentra su plenitud de sentido en
Jesucristo, y concretamente en el
sermón de la montaña: «Habéis oído
que se dijo a los antiguos: “No
matarás”, y el que mate será reo de
juicio. Pero yo os digo: todo el que se
llene de ira contra su hermano será
reo de juicio; y el que insulte a su
hermano será reo ante el Sanedrín; y
el que le maldiga será reo del fuego
del infierno. Por tanto, si al llevar tu
ofrenda al altar recuerdas que tu
hermano tiene algo contra ti, deja allí
tu ofrenda delante del altar, vete
primero a reconciliarte con tu
hermano, y vuelve después para
presentar tu ofrenda» (Mt 5, 21-24).
El mandamiento de salvaguardar la
vida del hombre «tiene su aspecto
más profundo en la exigencia de la 
veneración y amor hacia la persona y
su vida»[3].

El deber moral de conservar la
vida y la salud



La vida humana se recibe como un
don de Dios muy preciado que se ha
de proteger y conservar. El 
Catecismo explica que debemos
cuidar de la salud de modo
razonable, teniendo siempre en
cuenta las necesidades de los demás
y del bien común (n. 2288). Al mismo
tiempo recuerda que no es un valor
absoluto: la moral cristiana se opone
a una concepción neopagana que
promueve el culto al cuerpo, y que
puede conducir a la perversión de las
relaciones humanas (n. 2289).

«La virtud de la templanza conduce a
evitar toda clase de excesos, el abuso
de la comida, del alcohol, del tabaco
y de las medicinas. Quienes en
estado de embriaguez, o por afición
inmoderada de velocidad, ponen en
peligro la seguridad de los demás y la
suya propia en las carreteras, en el
mar o en el aire, se hacen
gravemente culpables» (n. 2290). Por
eso también, el uso de drogas es una



falta grave, pues supone un daño
serio para la salud (n. 2291).

La carta Samaritanus bonus (2020)
explica que el desarrollo de la
medicina nos ayuda en nuestro
deber de conservar y cuidar la vida y
la salud. Al mismo tiempo nos
recuerda la necesidad de utilizar
todas las posibilidades diagnósticas y
terapéuticas con una sabia capacidad
de discernimiento moral, evitando
todo aquello que pueda ser
desproporcionado e incluso
deshumanizante.

En este contexto se mueve la
reflexión sobre los trasplantes de
órganos. La Iglesia enseña que la
donación de órganos para
trasplantes es legítima y puede ser
un acto de caridad, si se trata de una
acción plenamente libre y gratuita[4],
y respeta el orden de la justicia y de
la caridad. «Una persona sólo puede
donar algo de lo que puede privarse



sin serio peligro o daño para su
propia vida o identidad personal, y
por una razón justa y proporcionada.
Resulta obvio que los órganos vitales
sólo pueden donarse después de la
muerte»[5].

El quinto precepto manda no matar.
Condena también golpear, herir o
hacer cualquier daño injusto a uno
mismo y al prójimo en el cuerpo, ya
por sí, ya por otros; así como
agraviarle con palabras injuriosas o
quererle mal. En este mandamiento
se prohíbe igualmente darse a sí
mismo la muerte (suicidio). La
encíclica Evangelium vitae dedica la
tercera parte a tratar de los
atentados contra la vida, recogiendo
la tradición moral anterior. En esta
sección aparece de modo solemne la
condena del homicidio voluntario,
del aborto y de la eutanasia.

«El quinto mandamiento condena
como gravemente pecaminoso el



homicidio directo y voluntario. El que
mata y los que cooperan
voluntariamente con él cometen un
pecado que clama venganza al cielo
(Cf. Gen 4, 19)» (Catecismo, 2268)
[6].Evangelium vitae ha formulado de
modo definitivo e infalible la
siguiente norma negativa: «con la
autoridad conferida por Cristo a
Pedro y a sus Sucesores, en
comunión con los Obispos de la
Iglesia católica, confirmo que la
eliminación directa y voluntaria de
un ser humano inocente es siempre
gravemente inmoral. Esta doctrina,
fundamentada en aquella ley no
escrita que cada hombre, a la luz de
la razón, encuentra en el propio
corazón (Cf. Rom 2, 14-15), es
corroborada por la Sagrada
Escritura, transmitida por la
Tradición de la Iglesia y enseñada
por el Magisterio ordinario y
universal»[7].



Esta condena no excluye la
posibilidad de la legítima defensa,
que en ocasiones aparece como una
verdadera paradoja. Como enseña
también Evangelium vitae, «la
legítima defensa puede ser no
solamente un derecho, sino un deber
grave, para el que es responsable de
la vida de otro, del bien común de la
familia o de la sociedad. Por
desgracia sucede que la necesidad de
evitar que el agresor cause daño
conlleva a veces su eliminación» (n.
55).

El aborto

«La vida humana debe ser respetada
y protegida de manera absoluta 
desde el momento de la
concepción» (Catecismo, 2270). Por
eso, «el aborto directo, es decir, 
querido como fin o como medio, es
siempre un desorden moral grave en
cuanto eliminación deliberada de un
ser humano inocente»[8]. «Ninguna



circunstancia, ninguna finalidad,
ninguna ley del mundo podrá jamás
hacer lícito un acto que es
intrínsecamente ilícito, por ser
contrario a la Ley de Dios, escrita en
el corazón de cada hombre,
reconocible por la misma razón y
proclamada por la Iglesia»[9].

En el contexto social de muchos
países el aborto se considera un
derecho y medio indispensable para
seguir mejorando la salud
reproductiva de las mujeres. Esto
provoca una dificultad para entender
las enseñanzas de la Iglesia y es una
de las razones que explica que
muchas personas acudan a estas
intervenciones con una ignorancia,
que no pocas veces es invencible.
Además, ante el embarazo no
deseado la presión social y familiar
puede ser tan grande que con
frecuencia la responsabilidad
personal de la mujer que acude al
aborto está disminuida.



Son por ello dignas de alabanza todas
aquellas iniciativas que ayudan a las
madres a seguir adelante con su
embarazo, sobre todo cuando tiene
que afrontar dificultades
particulares. En este ámbito el estado
tiene un papel de primer orden, pues
se trata de la defensa de una
población especialmente vulnerable.
También es muy loable el trabajo que
se hace por informar adecuadamente
sobre la realidad del aborto y sus
consecuencias psicológicas y
existenciales negativas -en ocasiones
graves- que inciden en la vida de las
que eligen esta opción.

El suicidio y la eutanasia

Algunos piensan erróneamente que
la prohibición de no matar se refiere
solamente a otros, pero que el
cristianismo no sería contrario al
suicidio, al menos en algunas
circunstancias, diciendo que no hay
una condena explícita en la Sagrada



Escritura. Sin embargo, como
recuerda Evangelium vitae (n. 66), «el
suicidio es siempre moralmente
inaceptable, al igual que el
homicidio. La tradición de la Iglesia
siempre lo ha rechazado como
decisión gravemente mala». El 
Catecismo lo explica señalando que
«es gravemente contrario al justo
amor de sí mismo. Ofende también al
amor del prójimo porque rompe
injustamente los lazos de solidaridad
con las sociedades familiar, nacional
y humana con las cuales estamos
obligados. El suicidio es contrario al
amor del Dios vivo» (n. 2281)[10]. Cosa
distinta es preferir la propia muerte
para salvar la vida de otro, lo que
supone un acto de caridad heroica.

Es verdad que algunos
condicionamientos psicológicos,
culturales y sociales pueden atenuar
o incluso anular la responsabilidad
subjetiva del gesto suicida, y la
Iglesia encomienda a Dios las almas



de los que han llegado a este acto
extremo. Sin embargo, esto no
significa que se justifique la opción
de provocar intencionalmente la
propia muerte.

En los últimos decenios al suicidio se
ha añadido la eutanasia, donde una
tercera persona realiza la acción
letal, a petición del interesado. Por 
eutanasia en sentido verdadero y
propio se debe entender una acción o
una omisión que por su naturaleza y
en la intención causa la muerte, con
el fin de eliminar cualquier dolor. La
Iglesia ha enseñado siempre que se
trata de «una grave violación de la ley
de Dios, en cuanto eliminación
deliberada y moralmente inaceptable
de una persona humana [...].
Semejante práctica conlleva, según
las circunstancias, la malicia propia
del suicidio o del homicidio»[11]. Se
trata de una de las consecuencias,
gravemente contrarias a la dignidad
de la persona humana, a las que



puede llevar el hedonismo y la
pérdida del sentido cristiano del
dolor.

Es importante distinguir la eutanasia
de otras acciones que se realizan en
el marco de una adecuada asistencia
médica al final de la vida, como la
interrupción de algunos
tratamientos, que se consideran en
un cierto momento extraordinarios o
desproporcionados para los objetivos
que se pretenden. También es
distinta de la llamada “sedación
paliativa”, que es una herramienta
terapéutica para algunas situaciones
terminales en la que los tratamientos
ordinarios no son suficientes para
evitar al paciente graves
sufrimientos. En algunas ocasiones
no es fácil determinar cuáles son las
elecciones más adecuadas. Por ese
motivo la carta Samaritanus bonus
ofrece algunos criterios que pueden
ayudar a realizar buenas decisiones.



En relación con el aborto y la
eutanasia es necesario recordar que
el respeto de la vida debe ser
reconocido como el confín que
ninguna actividad individual o
estatal puede superar. El derecho
inalienable de toda persona humana
inocente a la vida es un elemento
constitutivo de la sociedad civil y de
su legislación y como tal debe ser
reconocido y respetado tanto por
parte de la sociedad como de la
autoridad política (Cf. Catecismo,
2273)[12].

Por ello, las leyes que permiten el
aborto “no sólo no crean ninguna
obligación de conciencia, sino que,
por el contrario, establecen una
grave y precisa obligación de
oponerse a ellas mediante la objeción
de conciencia”[13].

La pena de muerte

Durante siglos se ha justificado la
pena de muerte como un medio



eficaz para garantizar la defensa del
bien común, e incluso como modo de
restituir la justicia en casos de graves
delitos. El Magisterio de la Iglesia ha
ido evolucionando progresivamente,
teniendo en cuenta las siempre
mejores posibilidades de proteger el
bien común de los ciudadanos a
través de sistemas de detención
adecuados, hasta llegar a la
formulación actual del Catecismo (n.
2267), que considera inadmisible la
pena de muerte por atentar contra la
inviolabilidad y la dignidad de la
persona, señalando que la Iglesia se
compromete a su total abolición en
todo el mundo.

Los secuestros y el tomar rehenes
son moralmente ilícitos: es tratar a
las personas sólo como medios para
obtener diversos fines, privándoles
injustamente de la libertad. También
son gravemente contrarios a la
justicia y a la caridad el terrorismo y
la tortura.



«Exceptuados los casos de
prescripciones médicas de orden
estrictamente terapéutico, las
amputaciones, mutilaciones o
esterilizaciones directamente
voluntarias son contrarias a la ley
moral» (Catecismo, 2297).

El Catecismo, al tratar del 5º
mandamiento, después de
mencionar las ofensas al cuerpo de
las personas hace una referencia a
las “ofensas del alma”, y menciona el
escándalo. Ya Jesús lo había
condenado predicando a sus
discípulos: «Al que escandalice a uno
de estos pequeños que creen en mí,
más le vale que le cuelguen al cuello
una piedra de molino y le echen al
mar» (Mt 18, 6). Se trata de una
«actitud o el comportamiento que
induce a otro a hacer el mal»[14]. Es
una falta grave, pues arrastra, tanto
por una acción como por una
omisión a que otros cometan un
pecado. Se puede causar escándalo



por comentarios injustos, por la
promoción de espectáculos, libros y
revistas inmorales, por seguir modas
contrarias al pudor, etc.[15].

La encíclica Fratelli tutti (2020) invita
a considerar «una fraternidad
abierta, que permite reconocer,
valorar y amar a cada persona más
allá de la cercanía física, más allá del
lugar del universo donde haya
nacido o donde habite» (n. 1). Esta
fraternidad es capaz de fundar una
verdadera paz social e internacional.

«Bienaventurados los pacíficos
porque ellos serán llamados hijos de
Dios» (Mt 5, 8). Característica del
espíritu de filiación divina es ser 
sembradores de paz y de alegría[16].
«La paz no puede alcanzarse en la
tierra, sin la salvaguardia de los
bienes de las personas, la libre
comunicación entre los seres
humanos, el respeto de la dignidad
de las personas y de los pueblos, la



práctica asidua de la fraternidad [...].
Es obra de la justicia (Cf. Is 32, 17) y
efecto de la caridad» (Catecismo,
2304).

La historia de la humanidad ha visto,
y sigue contemplando, tantas guerras
que promueven destrucción y odio.
Aunque se presentan en ocasiones
como eventos irremediables, son
«falsas respuestas, que no resuelven
los problemas que pretenden
superar y que en definitiva no hacen
más que agregar nuevos factores de
destrucción en el tejido de la
sociedad nacional y universal»[17]. «A
causa de los males y de las injusticias
que ocasiona toda guerra, la Iglesia
insta constantemente a todos a orar y
actuar para que la Bondad divina nos
libre de la antigua servidumbre de la
guerra (Cf. Concilio Vaticano II, 
Gaudium et spes, 81,4)» (Catecismo,
2307). El Catecismo explica que existe
una «legítima defensa mediante la
fuerza militar». Pero «la gravedad de



semejante decisión somete a ésta a
condiciones rigurosas de legitimidad
moral» (Catecismo, 2309). Y señala:
«Es preciso a la vez: que el daño
causado por el agresor a la nación o
a la comunidad de las naciones sea
duradero, grave y cierto; que todos
los demás medios para poner fin a la
agresión hayan resultado
impracticables o ineficaces; que se
reúnan las condiciones serias de
éxito; que el empleo de las armas no
entrañe males y desórdenes más
graves que el mal que se pretende
eliminar. El poder de los medios
modernos de destrucción obliga a
una prudencia extrema en la
apreciación de esta condición»[18].

La carrera de armamentos, «en lugar
de eliminar las causas de guerra,
corre el riesgo de agravarlas. La
inversión de riquezas fabulosas en la
fabricación de armas siempre más
modernas impide la ayuda a los
pueblos indigentes, y obstaculiza su



desarrollo» (Catecismo, 2315). La
carrera de armamentos «es una
plaga gravísima de la humanidad y
perjudica a los pobres de modo
intolerable» (Concilio Vaticano II, 
Gaudium et spes, 81). Las autoridades
tienen el derecho y el deber de
regular la producción y el comercio
de armas (Cf. Catecismo, 2316)[19].

Pablo Requena / Pau Agulles

Bibliografía

— Catecismo de la Iglesia Católica,
2258-2330.

— Juan Pablo II, Evangelium vitae, 25-
III-95, cap. III.



[1] Cf. Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 24.

[2] Juan Pablo II, Evangelium vitae, 25-
III-95, 52.

[3] Ibíd., 41.

[4] Cf. Juan Pablo II, Discurso,
22-6-1991, 3; Catecismo, 2301.

[5] Ibíd., 4.

[6] También «prohíbe hacer algo con
intención de provocar indirectamente
la muerte de una persona. La ley
moral prohíbe exponer a alguien sin
razón grave a un riesgo mortal, así
como negar la asistencia a una
persona en peligro» (Catecismo,
2269).

[7] Juan Pablo II, Evangelium vitae, 57.

[8] Ibíd., 62.

[9] Ibíd., 62. Es tal la gravedad del
crimen del aborto, que la Iglesia



sanciona este delito con pena
canónica de excomunión latae
sententiae (Cf. Catecismo, 2272).

[10] Sin embargo, «no se debe
desesperar de la salvación eterna de
aquellas personas que se han dado
muerte. Dios puede haberles
facilitado por caminos que Él solo
conoce la ocasión de un
arrepentimiento salvador. La Iglesia
ora por las personas que han
atentado contra su vida» (Catecismo,
2283).

[11] Juan Pablo II, Evangelium vitae,
65.

[12] «Estos derechos del hombre no
están subordinados ni a los
individuos ni a los padres, y tampoco
son una concesión de la sociedad o
del Estado: pertenecen a la
naturaleza humana y son inherentes
a la persona en virtud del acto
creador que la ha originado [...].
Cuando una ley positiva priva a una



categoría de seres humanos de la
protección que el ordenamiento civil
les debe, el Estado niega la igualdad
de todos ante la ley. Cuando el Estado
no pone su poder al servicio de los
derechos de todo ciudadano, y
particularmente de quien es más
débil, se quebrantan los
fundamentos mismos del estado de
derecho” (Congregación para la
Doctrina de la Fe, Donum vitae, 22-
II-87, 3).

«¡Cuántos crímenes se cometen en
nombre de la justicia! Si tú vendieras
armas de fuego y alguien te diera el
precio de una de ellas, para matar
con esa arma a tu madre, ¿se la
venderías?... Pues ¿acaso no te daba
su justo precio?...

Catedrático, periodista, político,
hombre de diplomacia:
meditad» (San Josemaría, Camino,
400).



[13] Juan Pablo II, Evangelium vitae,
73.

[14] Catecismo, 2284.

[15] «Se hacen culpables de escándalo
quienes instituyen leyes o
estructuras sociales que llevan a la
degradación de las costumbres y a la
corrupción de la vida religiosa, o a
“condiciones sociales que, voluntaria
o involuntariamente, hacen ardua y
prácticamente imposible una
conducta cristiana conforme a los
mandamientos” (Pío XII, Discurso, 1-
VI-1941)» (Catecismo, 2286).

[16] Cf. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 124.

[17] Francisco, Fratelli tutti, 255.

[18] Estos son los elementos
tradicionales enumerados en la
doctrina llamada de la “guerra
justa”. La apreciación de estas
condiciones de legitimidad moral



pertenece al juicio prudente de
quienes están a cargo del bien
común» (Catecismo, 2309). Además,
«existe la obligación moral de
desobedecer aquellas decisiones que
ordenan genocidios» (Catecismo,
2313).

[19] Francisco, Fratelli tutti, 256-262.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/tema-31-el-
quinto-mandamiento/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/tema-31-el-quinto-mandamiento/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-31-el-quinto-mandamiento/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-31-el-quinto-mandamiento/

	Tema 31. El quinto mandamiento

