
opusdei.org

Tema 17. La liturgia
y los sacramentos en
general

La liturgia cristiana es
esencialmente actio Dei que nos
une a Jesús a través del Espíritu
(cfr. Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, n. 37).

15/12/2016

PDF► La liturgia y los sacramentos
en general

RTF► La liturgia y los sacramentos
en general

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. El Misterio pascual: Misterio
vivo y vivificante

Las palabras y las acciones de Jesús
durante su vida oculta en Nazaret y
en su ministerio público eran
salvíficas y anticipaban la fuerza de
su misterio pascual. «Cuando llegó su
hora (cfr. Jn 13, 1; 17, 1), vivió el
único acontecimiento de la historia
que no pasa: Jesús muere, es
sepultado, resucita de entre los
muertos y se sienta a la derecha del
Padre una vez por todas ( Rm 6, 10; 
Hb 7, 27; 9, 12). Es un acontecimiento
real, sucedido en nuestra historia,
pero absolutamente singular: todos
los demás acontecimientos suceden
una vez, y luego pasan y son
absorbidos por el pasado. El misterio
pascual de Cristo, por el contrario, no

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


puede permanecer solamente en el
pasado, pues por su muerte destruyó
a la muerte. Todo lo que Cristo es y
todo lo que hizo y padeció por los
hombres participa de la eternidad
divina y domina así todos los tiempos
y en ellos se mantiene
permanentemente presente. El
acontecimiento de la Cruz y de la
Resurrección permanece y atrae todo
hacia la Vida» (Catecismo, 1085).

Como sabemos, «se comienza a ser
cristiano por el encuentro con un
acontecimiento, con una Persona,
que da un nuevo horizonte a la vida
y, con ello, una orientación decisiva» 
[1]. De ahí que «la fuente de nuestra
fe y de la liturgia eucarística es el
mismo acontecimiento: el don que
Cristo ha hecho de sí mismo en el
Misterio pascual» [2].

2. El Misterio pascual en el tiempo
de la Iglesia: liturgia y
sacramentos



«Cristo el Señor realizó esta obra de
la redención humana y de la perfecta
glorificación de Dios (...)
principalmente por el misterio
pascual de su bienaventurada
pasión, de su resurrección de entre
los muertos y de su gloriosa
ascensión» [3]. «Lo que la Iglesia
anuncia y celebra en su liturgia es el
Misterio de Cristo» (Catecismo, 1068).

«Con razón se considera la liturgia
como el ejercicio de la función
sacerdotal de Jesucristo en la que,
mediante signos sensibles, se
significa y se realiza, según el modo
propio de cada uno, la santificación
del hombre y, así, el Cuerpo místico
de Cristo, esto es, la Cabeza y sus
miembros, ejerce el culto público» 
[4]. «Toda la vida litúrgica de la
Iglesia gravita en torno al sacrificio
eucarístico y los
sacramentos» (Catecismo, 1113).



«Sentado a la derecha del Padre y
derramando el Espíritu Santo sobre
su Cuerpo que es la Iglesia, Cristo
actúa ahora por medio de los
sacramentos, instituidos por Él para
comunicar su gracia» (Catecismo,
1084).

2.1. Los sacramentos: naturaleza,
origen y número

«Los sacramentos son signos eficaces
de la gracia, instituidos por Cristo y
confiados a la Iglesia por los cuales
nos es dispensada la vida divina. Los
ritos visibles bajo los cuales los
sacramentos son celebrados
significan y realizan la gracias
propias de cada
sacramento» (Catecismo, 1131). «Los
sacramentos son signos sensibles
(palabras y acciones), accesibles a
nuestra humanidad
actual» (Catecismo, 1084).

«Adheridos a la doctrina de las
Santas Escrituras, a las tradiciones



apostólicas y al sentimiento unánime
de los Padres», profesamos que «los
sacramentos de la nueva Ley fueron
todos instituidos por nuestro Señor
Jesucristo» [5].

«Hay en la Iglesia siete sacramentos:
Bautismo, Confirmación o
Crismación, Eucaristía, Penitencia,
Unción de los enfermos, Orden
sacerdotal y Matrimonio» (Catecismo,
1113). «Los siete sacramentos
corresponden a todas la etapas y
todos los momentos importantes de
la vida del cristiano: dan nacimiento
y crecimiento, curación y misión a la
vida de fe de los cristianos. Hay aquí
una cierta semejanza entre las etapas
de la vida natural y las etapas de la
vida espiritual» (Catecismo, 1210).
Forman un conjunto ordenado, en el
que la Eucaristía ocupa el centro,
pues contiene al Autor mismo de los
sacramentos (cfr. Catecismo, 1211).



Los sacramentos significan tres
cosas: la causa santificante, que es la
Muerte y Resurrección de Cristo; el 
efecto santificante o gracia; y el fin de
la santificación, que es la gloria
eterna. «El sacramento es un signo
que rememora lo que sucedió, es
decir, la Pasión de Cristo; es un signo
que demuestra el efecto de la pasión
de Cristo en nosotros, es decir, la
gracia; y es un signo que anticipa, es
decir, que preanuncia la gloria
venidera» [6].

El signo sacramental, propio de cada
sacramento, está constituido por
cosas (elementos materiales —agua,
aceite, pan, vino— y gestos humanos
—ablución, unción, imposición de las
manos, etc.), que se llaman materia; y
también por palabras que pronuncia
el ministro del sacramento, que son
la forma. En realidad, «toda
celebración sacramental es un
encuentro de los hijos de Dios con su
Padre, en Cristo y en el Espíritu



Santo, y este encuentro se expresa
como un diálogo a través de acciones
y de palabras» (Catecismo , 1153).

En la liturgia de los sacramentos
existe una parte inmutable (lo que
Cristo mismo estableció acerca del
signo sacramental), y partes que la
Iglesia puede cambiar, para bien de
los fieles y mayor veneración de los
sacramentos, adaptándolas a las
circunstancias de lugar y tiempo [7].
«Ningún rito sacramental puede ser
modificado o manipulado a voluntad
del ministro o de la
comunidad» (Catecismo, 1125).

2.2. Efectos y necesidad de los
sacramentos

Todos los sacramentos confieren la
gracia santificante a quienes no
ponen obstáculo [8]. Esta gracia es
«el don del Espíritu que nos justifica
y nos santifica» (Catecismo, 2003).
Además, los sacramentos confieren
la gracia sacramental, que es la



gracia «propia de cada
sacramento» (Catecismo, 1128): un
cierto auxilio divino para conseguir
el fin de ese sacramento.

No sólo recibimos la gracia
santificante, sino al mismo Espíritu
Santo. «Por medio de los
sacramentos de la Iglesia, Cristo
comunica su Espíritu, Santo y
Santificador, a los miembros de su
Cuerpo» (Catecismo, 739) [9]. El fruto
de la vida sacramental consiste en
que el Espíritu Santo deifica a los
fieles uniéndolos vitalmente a Cristo
(cfr. Catecismo, 1129).

Los tres sacramentos del Bautismo,
Confirmación y Orden sacerdotal
confieren, además de la gracia, el
llamado carácter sacramental, que es
un sello espiritual indeleble impreso
en el alma [10], por el cual el
cristiano participa del sacerdocio de
Cristo y forma parte de la Iglesia
según estados y funciones diversos.



El carácter sacramental permanece
para siempre en el cristiano como
disposición positiva para la gracia,
como promesa y garantía de la
protección divina y como vocación al
culto divino y al servicio de la Iglesia.
Por tanto, estos tres sacramentos no
pueden ser reiterados (cfr. 
Catecismo, 1121).

Los sacramentos que Cristo ha
confiado a su Iglesia son necesarios
—al menos su deseo— para la
salvación, para alcanzar la gracia
santificante, y ninguno es superfluo,
aunque no todos sean necesarios
para cada persona [11].

2.3. Eficacia de los sacramentos

Los sacramentos «son eficaces
porque en ellos actúa Cristo mismo;
Él es quien bautiza, Él quien actúa en
sus sacramentos con el fin de
comunicar la gracia que el
sacramento significa» (Catecismo,
1127). El efecto sacramental se



produce ex opere operato (por el
hecho mismo de que el signo
sacramental es realizado) [12]. «El
sacramento no actúa en virtud de la
justicia del hombre que lo da o que lo
recibe, sino por el poder de Dios» 
[13]. «En consecuencia, siempre que
un sacramento es celebrado
conforme a la intención de la Iglesia,
el poder de Cristo y de su Espíritu
actúa en él y por él,
independientemente de la santidad
personal del ministro» (Catecismo,
1128).

El hombre que realiza el sacramento
se pone al servicio de Cristo y de la
Iglesia, por eso se llama ministro del
sacramento; y no puede ser
indistintamente cualquier fiel
cristiano, sino que necesita
ordinariamente la especial
configuración con Cristo Sacerdote
que da el sacramento del Orden [14].



La eficacia de los sacramentos deriva
de Cristo mismo, que actúa en ellos,
«sin embargo, los frutos de los
sacramentos dependen también de
las disposiciones del que los recibe» (
Catecismo, 1129): cuanto mejores
disposiciones tenga de fe, conversión
de corazón y adhesión a la voluntad
de Dios, más abundantes son los
efectos de gracia que recibe (cfr. 
Catecismo, 1098).

«La Santa Madre Iglesia instituyó,
además, los sacramentales. Estos son
signos sagrados con los que,
imitando de alguna manera a los
sacramentos, se expresan efectos,
sobre todo espirituales, obtenidos
por la intercesión de la Iglesia. Por
ellos, los hombres se disponen a
recibir el efecto principal de los
sacramentos y se santifican las
diversas circunstancias de la vida» 
[15]. «No confieren la gracia del
Espíritu Santo a la manera de los
sacramentos, pero por la oración de



la Iglesia preparan a recibirla y
disponen a cooperar con
ella» (Catecismo, 1670). «Entre los
sacramentales figuran en primer
lugar las bendiciones (de personas,
de la mesa, de objetos, de
lugares)» (Catecismo, 1671).

3. La Liturgia

La liturgia cristiana «es
esencialmente actio Dei que nos une
a Jesús a través del Espíritu» [16], y
posee una doble dimensión:
ascendente y descendente [17]. «La
Liturgia es acción del Cristo total
(Cristus totus)» (Catecismo, 1136) por
eso «es toda la comunidad, el Cuerpo
de Cristo unido a su cabeza quien
celebra» (Catecismo, 1140). En el
centro de la asamblea se encuentra
por tanto el mismo Jesucristo (cfr. Mt
18,20), ahora resucitado y glorioso.
Cristo precede a la asamblea que
celebra. Él –que actúa
inseparablemente unido al Espíritu



Santo- la convoca, la reúne y la
enseña. Él, Sumo y Eterno Sacerdote
es el protagonista principal de la
acción ritual que hace presente el
evento fundador, si bien se sirve de
sus ministros para re-presentar (para
hacer presente, real y
verdaderamente, en el aquí y ahora
de la celebración litúrgica) su
sacrificio redentor y hacernos
partícipes de los dones conviviales de
su Eucaristía.

Sin olvidar que formando con Cristo-
Cabeza «como una única persona
mística» [18], la Iglesia actúa en los
sacramentos como “comunidad
sacerdotal”, “orgánicamente
estructurada”: gracias al Bautismo y
la Confirmación, el pueblo sacerdotal
se hace apto para celebrar la liturgia.
Por eso, «las acciones litúrgicas no
son acciones privadas, sino
celebraciones de la Iglesia...,
pertenecen a todo el Cuerpo de la
Iglesia, influyen en él y lo



manifiestan, pero afectan a cada
miembro de este Cuerpo de manera
diferente, según la diversidad de
órdenes, funciones y participación
actual» [19].

En cada celebración litúrgica
coparticipa toda la Iglesia, cielos y
tierra, Dios y los hombres (cfr. Ap 5).
La liturgia cristiana, aunque se
celebre solamente aquí y ahora, en
un lugar concreto y exprese el sí de
una comunidad determinada, es por
naturaleza católica, proviene del
todo y conduce al todo, en unidad
con el Papa, con los obispos en
comunión con el Romano Pontífice,
con los creyentes de todas las épocas
y lugares «para que Dios sea todo en
todas las cosas» (1 Co 15, 28). Desde
esta perspectiva es fundamental el
principio de que el verdadero sujeto
de la liturgia es la Iglesia,
concretamente la communio
sanctorum de todos los lugares y de
todos los tiempos [20]. Por eso cuanto



más una celebración está animada
de esta conciencia, tanto más
concretamente en ella se realiza el
sentido de la liturgia. Expresión de
esta conciencia de unidad y
universalidad de la Iglesia es el uso
del latín y del canto gregoriano en
algunas partes de la celebración
litúrgica [21].

A partir de estas consideraciones
podemos decir que la asamblea que
celebra es la comunidad de los
bautizados que, «por el nuevo
nacimiento y por la unción del
Espíritu Santo, quedan consagrados
como casa espiritual y sacerdocio
santo para que ofrezcan, a través de
las obras propias del cristiano,
sacrificios espirituales» [22]. Este
“sacerdocio común” es el de Cristo
único Sacerdote, participado por
todos sus miembros [23]. «Así, en la
celebración de los sacramentos, toda
la asamblea es “liturgo”, cada cual
según su función, pero en la “unidad



del Espíritu” que actúa en
todos» (Catecismo, 1144). Por esto la
participación en las celebraciones
litúrgicas, aunque no abarca toda la
vida sobrenatural de los fieles,
constituye para ellos, como lo es para
toda la iglesia, la cumbre a la cual
tiende toda su actividad y la fuente
de donde mana su fuerza [24]. En
realidad, «la Iglesia se recibe y al
mismo tiempo se expresa en los siete
sacramentos, mediante los cuales la
gracia de Dios influye concretamente
en los fieles para que toda su vida,
redimida por Cristo, se convierta en
culto agradable a Dios» [25].

Cuando nos referimos a la asamblea
como sujeto de la celebración se
significa que cada uno, como actor
obra como miembro de la asamblea,
hace todo y solo lo que le
corresponde. «Todos los miembros
no tienen la misma función» (Rm 12,
4). Algunos son llamados por Dios en
y por la Iglesia a un servicio especial



de la comunidad. Estos servidores
son escogidos por el sacramento del
Orden, por el cual el Espíritu Santo
los hace aptos para actuar en
representación de Cristo-Cabeza para
el servicio de todos los miembros de
la Iglesia [26]. Como ha aclarado en
diversas ocasiones Juan Pablo II, « in
persona Christi quiere decir más que
en nombre, o también, en vez de
Cristo. In persona : es decir, en la
identificación específica, sacramental
con el sumo y eterno sacerdote, que
es el autor y el sujeto principal de su
propio sacrificio, en el que, en
verdad, no puede ser sustituido por
nadie» [27]. Podemos decir
gráficamente como señala el
Catecismo que «el ministro ordenado
es como el icono de Cristo
Sacerdote» (Catecismo, 1142).

«El Misterio celebrado en la liturgia
es uno, pero las formas de su
celebración son diversas. La riqueza
insondable del Misterio de Cristo es



tal que ninguna tradición litúrgica
puede agotar su
expresión» (Catecismo, 1200-1201).
«La tradiciones litúrgicas, o ritos,
actualmente en uso en la Iglesia son
el rito latino (principalmente el rito
romano, pero también los ritos de
algunas Iglesias locales como el rito
ambrosiano, el rito hispánico
visigótico o los de diversas órdenes
religiosas) y los ritos bizantino,
alejandrino o copto, siríaco, armenio,
maronita y caldeo» (Catecismo,
1203). «La Iglesia concede igual
derecho y honor a todos los ritos
legítimamente reconocidos y quiere
que en el futuro se conserven y
fomenten» [28].

Juan José Silvestre

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica



Catecismo de la Iglesia Católica,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 y
1667-1671.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía La Eucaristía
misterio de fe y de amor, en Es Cristo
que pasa , 83-94; también nn.70 y 80; 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, 115.

J. Ratzinger, El espíritu de la liturgia,
Cristiandad, Madrid 2002.

J.L. Gutiérrez-Martín, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 113-126.

-----------------------------------

[1] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, 1.

[2] Benedicto XVI, Exh. apost. 
Sacramentum caritatis, 22-II-2007, 34.



[3] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 5; cfr. 
Catecismo , 1067.

[4] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 7; cfr. 
Catecismo , 1070.

[5] Concilio de Trento: DS 1600-1601;
cfr. Catecismo, 1114.

[6] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae , III, q. 60, a.3; cfr. 
Catecismo, 1130.

[7] Cfr. Catecismo, 1205; Concilio de
Trento: DS 1728; Pío XII: DS 3857.

[8] Cfr. Concilio de Trento: DS 1606.

[9] La obra del Espíritu Santo en
nosotros «es que vivamos la vida de
Cristo resucitado» ( Catecismo, 1091);
«une la Iglesia a la vida y a la misión
de Cristo» (Catecismo, 1092); «cura y
transforma a los que lo reciben



conformándolos con el Hijo de
Dios» (Catecismo , 1129).

[10] Cfr. Concilio de Trento: DS 1609.

[11] Cfr. Concilio de Trento: DS 1604.

[12] Cfr. Concilio de Trento: DS 1608.

[13] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 68, art. 8.

[14] El sacerdocio ministerial
«garantiza que, en los sacramentos,
sea Cristo quien actúa por el Espíritu
Santo en favor de la Iglesia. La
misión de salvación confiada por el
Padre a su Hijo encarnado es
confiada a los Apóstoles y por ellos a
sus sucesores: reciben el Espíritu de
Jesús para actuar en su nombre y en
su persona (cfr. Jn 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Así, el ministro
ordenado es el vínculo sacramental
que une la acción litúrgica a lo que
dijeron y realizaron los Apóstoles, y
por ellos a lo que dijo y realizó Cristo,



fuente y fundamento de los
sacramentos» (Catecismo, 1120).
Aunque la eficacia del sacramento no
proviene de las cualidades morales
del ministro, sin embargo su fe y
devoción, además de contribuir a su
santificación personal, favorece
mucho las buenas disposiciones del
sujeto que recibe el sacramento y,
por consiguiente, el fruto que de él
obtiene.

[15] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 60; cfr. 
Catecismo , 1667.

[16] Benedicto XVI, Exh. apost. 
Sacramentum Caritatis, 37

[17] «Por una parte, la Iglesia, unida
a su Señor y “bajo la acción del
Espíritu Santo” ( Lc 10,21), bendice al
Padre “por su don inefable” (2 Co 9,
15) mediante la adoración, la
alabanza y la acción de gracias. Por
otra parte, y hasta la consumación
del designio de Dios, la Iglesia no



cesa de presentar al Padre “la
ofrenda de sus propios dones” y de
implorar que el Espíritu Santo venga
sobre esta ofrenda, sobre ella misma,
sobre los fieles y sobre el mundo
entero, a fin de que por la comunión
en la muerte y en la resurrección de
Cristo-Sacerdote y por el poder del
Espíritu estas bendiciones divinas
den frutos de vida “para alabanza de
la gloria de su gracia” ( Ef 1,
6)» (Catecismo, 1083).

[18] Pío XII, Enc. Mystici Corporis cit.
en Catecismo, 1119.

[19] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 26; cfr. 
Catecismo, 1140.

[20] «Que la oblación redunde en
salvación de todos -Orate, fratres,
reza el sacerdote-, porque este
sacrificio es mío y vuestro, de toda la
Iglesia Santa. Orad, hermanos,
aunque seáis pocos los que os
encontráis reunidos; aunque sólo se



halle materialmente presente nada
más un cristiano, y aunque estuviese
solo el celebrante: porque cualquier
Misa es el holocausto universal,
rescate de todas las tribus y lenguas
y pueblos y naciones (cfr. Ap 5, 9).

Todos los cristianos, por la Comunión
de los Santos, reciben las gracias de
cada Misa, tanto si se celebra ante
miles de personas o si ayuda al
sacerdote como único asistente un
niño, quizá distraído. En cualquier
caso, la tierra y el cielo se unen para
entonar con los Angeles del Señor: 
Sanctus, Sanctus, Sanctus ...» (San
Josemaría, Es Cristo que pasa, 89).

[21] Cfr. Benedicto XVI, Exh. Apost. 
Sacramentum caritatis , 62; Concilio
Vaticano II, Const . Sacrosanctum
Concilium, 54.

[22] Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 10.



[23] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 10 y 34; Decr. 
Presbyterorum Ordinis, 2.

[24] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosantum Concilium, 20.

[25] Benedicto XVI, Exh. Apost. 
Sacramentum caritatis, 16.

[26] Cf. Concilio Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, 2 y 15.

[27] Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. En nota 59 y 60 se
reproducen las intervenciones
magisteriales del siglo XX sobre este
punto: «El ministro del altar actúa en
la persona de Cristo en cuanto
cabeza, que ofrece en nombre de
todos los miembros».

[28] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 4.



© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/tema-17-la-
liturgia-y-los-sacramentos-en-general/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/tema-17-la-liturgia-y-los-sacramentos-en-general/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-17-la-liturgia-y-los-sacramentos-en-general/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-17-la-liturgia-y-los-sacramentos-en-general/

	Tema 17. La liturgia y los sacramentos en general

