
opusdei.org

Tema 16. Creo en la
resurrección de la
carne y en la vida
eterna

Esta verdad afirma la plenitud
de inmortalidad a la que está
destinado el hombre; constituye
por tanto un recuerdo de la
dignidad de la persona,
especialmente de su cuerpo.

16/12/2016

PDF► Creo en la resurrección de la
carne y en la vida eterna.

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/16.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/16.pdf


RTF► Creo en la resurrección de la
carne y en la vida eterna.

Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

Al final del Símbolo de los Apóstoles
la Iglesia proclama: «Creo en la
resurrección de la carne y en la vida
eterna». En esta fórmula se contiene
en forma breve los elementos
fundamentales de la esperanza
escatológica de la Iglesia.

1. La resurrección de la carne

En muchas ocasiones la Iglesia ha
proclamado su fe en la resurrección
de todos los muertos al final de los
tiempos. Se trata de algún modo de la
“extensión” de la Resurrección de
Jesucristo, «el primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8,29) a todos
los hombres, vivos y muertos, justos

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/16.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/16.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


y pecadores, que tendrá lugar
cuando Él venga al final de los
tiempos. Con la muerte el alma se
separa del cuerpo; con la
resurrección, cuerpo y alma se unen
de nuevo entre sí, para siempre (cfr. 
Catecismo, 997). El dogma de la
resurrección de los muertos, al
mismo tiempo que habla de la
plenitud de inmortalidad a la que
está destinado el hombre, es un vivo
recuerdo de su dignidad,
especialmente en su vertiente
corporal. Habla de la bondad del
mundo, del cuerpo, del valor de la
historia vivida día a día, de la
vocación eterna de la materia. Por
ello, contra los gnósticos del II siglo,
se ha hablado de la resurrección de
la carne , es decir de la vida del
hombre en su aspecto más material,
temporal, mudable y aparentemente
caduco.

Santo Tomás de Aquino considera
que la doctrina sobre la resurrección



es natural respecto a la causa final
(porque el alma está hecha para
estar unida al cuerpo, y viceversa),
pero es sobrenatural respecto a la
causa eficiente (que es Dios) [1].

El cuerpo resucitado será real y
material; pero no terreno, ni mortal.
San Pablo se opone a la idea de una
resurrección como transformación
que se lleva a cabo dentro de la
historia humana, y habla del cuerpo
resucitado como “glorioso” (cfr. Flp
3,21) y “espiritual” (cfr. 1 Co 15,44).
La resurrección del hombre, como la
de Cristo, tendrá lugar, para todos,
después de la muerte.

La Iglesia no promete a los hombres
en nombre de la fe cristiana una vida
de éxito seguro en esta tierra. No
habrá una utopía, pues nuestra vida
terrena estará siempre marcada por
la Cruz. Al mismo tiempo, por la
recepción del Bautismo y de la
Eucaristía, el proceso de la



resurrección ha comenzado ya de
algún modo (cfr. Catecismo, 1000).
Según Santo Tomás, en la
resurrección, el alma informará el
cuerpo tan profundamente, que en
éste quedarán reflejadas sus
cualidades morales y espirituales [2].
En este sentido la resurrección final,
que tendrá lugar con la venida de
Jesucristo en la gloria, hará posible el
juicio definitivo de vivos y muertos.

Respecto a la doctrina de la
resurrección se pueden añadir
cuatro reflexiones:

– la doctrina de la resurrección final
excluye las teorías de la 
reencarnación, según las cuales el
alma humana, después de la muerte,
emigra hacia otro cuerpo, repetidas
veces si hace falta, hasta quedar
definitivamente purificada. Al
respecto, el Concilio Vaticano II ha
hablado de «único curso de nuestra
vida» [3], pues «está establecido que



los hombres mueran una sola
vez» (Hb 9,27);

– una manifestación clara de la fe de
la Iglesia en la resurrección del
propio cuerpo es la veneración de las
reliquias de los Santos;

–aunque la cremación del cadáver
humano no es ilícita, a no ser que
haya sido elegida por razones
contrarias a la fe (CIC, 1176), la
Iglesia aconseja vivamente conservar
la piadosa costumbre de sepultar los
cadáveres. En efecto, «los cuerpos de
los difuntos deben ser tratados con
respecto y caridad en la fe y la
esperanza de la resurrección.
Enterrar a los muertos es una obra
de misericordia corporal, que honra
a los hijos de Dios, templos del
Espíritu Santo» (Catecismo, 2300);

– la resurrección de los muertos
coincide con lo que la Sagrada
Escritura llama la venida de «los
nuevos cielos y la tierra



nueva» (Catecismo, 1042; 2 P 3,13; Ap
21,1). No sólo el hombre llegará a la
gloria, sino que el entero cosmos, en
el que el hombre vive y actúa, será
transformado. «La Iglesia a la que
todos hemos sido llamados en Cristo
Jesús y en la cual, por la gracia de
Dios, conseguimos la santidad»,
leemos en la Lumen Gentium (n. 48),
«no será llevada a su plena
perfección sino “cuando llegue el
tiempo de la restauración de todas
las cosas” (Hch 3,21) y cuando, con el
género humano, también el universo
entero, que está íntimamente unido
con el hombre y por él alcanza su fin,
será perfectamente renovado».
Habrá continuidad ciertamente entre
este mundo y el mundo nuevo, pero
también una importante
discontinuidad. La espera de la
definitiva instauración del Reino de
Cristo no debe debilitar sino avivar,
con la virtud teologal de la
esperanza, el empeño de procurar el



progreso terreno (cfr. Catecismo,
1049).

2. El sentido cristiano de la muerte

El enigma de la muerte del hombre
se comprende solamente a la luz de
la resurrección de Cristo. En efecto,
la muerte, la pérdida de la vida
humana, se presenta como el mal
más grande en el orden natural,
precisamente porque es algo
definitivo, que quedará superada de
modo completo sólo cuando Dios en
Cristo resucite a los hombres.

Por un lado la muerte es natural en el
sentido que el alma puede separarse
del cuerpo. Desde este punto de vista
la muerte marca el término de la
peregrinación terrena. Después de la
muerte el hombre no puede merecer
o desmerecer más. «La opción de
vida del hombre se hace definitiva
con la muerte» [4]. Ya no tendrá la
posibilidad arrepentirse. Justo
después de la muerte irá al cielo, al



infierno o al purgatorio. Para que
esto tenga lugar, existe lo que la
Iglesia ha llamado el juicio particular
(cfr. Catecismo, 1021-1022). El hecho
de que la muerte constituya el límite
del periodo de prueba sirve al
hombre para enderezar bien su vida,
para aprovechar el tiempo y los
demás talentos, para obrar
rectamente, para gastarse en el
servicio de los demás.

Por otro lado, la Escritura enseña que
la muerte ha entrado en el mundo a
causa del pecado original (cfr. Gn
3,17-19; Sb 1,13-14; 2,23-24; Rm 5,12;
6,23; St 1,15; Catecismo, 1007). En este
sentido debe ser considerada como
castigo por el pecado: el hombre que
quería vivir al margen de Dios, debe
aceptar el sinsabor de la ruptura con
la sociedad y consigo mismo como
fruto de su alejamiento. Sin embargo,
Cristo «asumió la muerte en un acto
de sometimiento total y libre a la
Voluntad de Dios» (Catecismo, 1009).



Con su obediencia venció la muerte y
ganó la resurrección para la
humanidad. Para quien vive en
Cristo por el Bautismo, la muerte
sigue siendo dolorosa y repugnante,
pero ya no es un recuerdo vivo del
pecado sino una oportunidad
preciosa de poder corredimir con
Cristo, mediante la mortificación y la
entrega a los demás. «Si morimos con
Cristo, también viviremos con Él» (2 
Tm 1,11). Por esta razón, «gracias a
Cristo, la muerte cristiana tiene un
sentido positivo» (Catecismo, 1010).

3. La vida eterna en comunión
íntima con Dios

Al crear y redimir al hombre, Dios le
ha destinado a la eterna comunión
con Él, a lo que san Juan llama la
“vida eterna”, o lo que se suele
llamar “el cielo”. Así Jesús comunica
la promesa del Padre a los suyos:
«bien, siervo bueno y fiel, porque has
sido fiel en lo poco entra en el gozo



de tu Señor» (Mt 25,21). La vida
eterna no es como «un continuo
sucederse de días del calendario,
sino como el momento pleno de
satisfacción, en el cual la totalidad
nos abraza y nosotros abrazamos la
totalidad. Sería el momento del
sumergirse en el océano del amor
infinito, en el cual el tiempo –el antes
y el después– ya no existe. Podemos
únicamente tratar de pensar que este
momento es la vida en sentido pleno,
sumergirse siempre de nuevo en la
inmensidad del ser, a la vez que
estamos desbordados simplemente
por la alegría» [5].

La vida eterna es lo que da sentido a
la vida humana, al empeño ético, a la
entrega generosa, al servicio
abnegado, al esfuerzo por comunicar
la doctrina y el amor de Cristo a
todas las almas. La esperanza
cristiana en el cielo no es
individualista, sino referida a todos 
[6]. Con base en esta promesa el



cristiano puede estar firmemente
convencido de que “vale la pena”
vivir la vida cristiana en plenitud. «El
cielo es el fin último y la realización
de las aspiraciones más profundas
del hombre, el estado supremo y
definitivo de dicha» ( Catecismo ,
1024); así lo ha expresado san
Agustín en las Confesiones: «Nos has
hecho, Señor, para ti, y nuestro
corazón está inquieto hasta que
descanse en ti» [7]. La vida eterna, en
efecto, es el objeto principal de la
esperanza cristiana.

«Los que mueren en la gracia y la
amistad con Dios, y están
perfectamente purificados, viven
para siempre con Cristo. Son para
siempre semejantes a Dios, porque lo
ven “tal cual es” (1 Jn 3,2), es decir
“cara a cara” (1 Co
13,12)» (Catecismo, 1023). La teología
ha denominado este estado “visión
beatífica”. Dios «a causa de su
trascendencia, no puede ser visto tal



cual es más que cuando Él mismo
abre su Misterio a la contemplación
inmediata del hombre y le da la
capacidad para ello» (Catecismo,
1028). El cielo es la máxima
expresión de la gracia divina.

Por otra parte, el cielo no consiste en
una pura, abstracta, e inmóvil
contemplación de la Trinidad. En
Dios el hombre podrá contemplar
todas las cosas que de algún modo
hacen referencia a su vida, gozando
de ellas, y en especial podrá amar a
los que ha amado en el mundo con
un amor puro y perpetuo. «No lo
olvidéis nunca: después de la muerte,
os recibirá el Amor. Y en el amor de
Dios encontraréis, además, todos los
amores limpios que habéis tenido en
la tierra» [8]. El gozo del cielo llega a
su culminación plena con la
resurrección de los muertos. Según
san Agustín la vida eterna consiste
en un descanso eterno, y en una
deliciosa y suprema actividad [9].



Que el Cielo dure eternamente no
quiere decir que en él el hombre deje
de ser libre. En el cielo el hombre no
peca, no puede pecar, porque, viendo
a Dios a cara a cara, viéndolo además
como fuente viva de toda la bondad
creada, en realidad no quiere pecar.
Libre y filialmente, el hombre
salvado se quedará en comunión con
Dios para siempre. Con ello, su
libertad ha alcanzado su plena
realización.

La vida eterna es el fruto definitivo
de la donación divina al hombre. Por
esto tiene algo de infinito. Sin
embargo la gracia divina no elimina
la naturaleza humana, ni en su ser ni
en sus facultades, ni su personalidad
ni lo que ha merecido durante la
vida. Por esto hay distinción y
diversidad entre los que gozan de la
visión de Dios, no en cuanto al
objeto, que es Dios mismo,
contemplado sin intermediarios, sino
en cuanto a la cualidad del sujeto:



«quien tiene más caridad participa
más de la luz de la gloria, y más
perfectamente verá a Dios y será
feliz» [10].

4. El infierno como rechazo
definitivo de Dios

La Sagrada Escritura repetidas veces
enseña que los hombres que no se
arrepientan de sus pecados graves
perderán el premio eterno de la
comunión con Dios, sufriendo por el
contrario la desgracia perpetua.
«Morir en pecado mortal sin estar
arrepentido ni acoger el amor
misericordioso de Dios, significa
permanecer separados de El para
siempre por nuestra propia y libre
elección. Este estado de
autoexclusión definitiva de la
comunión con Dios y con los
bienaventurados es lo que se designa
con la palabra “infierno”» ( 
Catecismo, 1033). No es que Dios
predestine a nadie a la condenación



perpetua; es el hombre quien,
buscando su fin último al margen de
Dios y de su voluntad, construye para
sí un mundo aislado en el que no
puede penetrar la luz y el amor de
Dios. El infierno es un misterio, el
misterio del Amor rechazado, es
señal del poder destructor de la
libertad humana cuando se aleja de
Dios [11].

Es tradicional distinguir respecto al
infierno entre la “pena de daño”, la
más fundamental y dolorosa, que
consiste en la separación perpetua de
Dios, anhelado siempre por el
corazón humano; y la “pena de los
sentidos”, a la que se alude
frecuentemente en los evangelios
con el imagen del fuego eterno.

La doctrina sobre el infierno en el
Nuevo Testamento se presenta como
un llamamiento a la responsabilidad
en el uso de los dones y talentos
recibidos, y a la conversión. Su



existencia le hace vislumbrar al
hombre la gravedad del pecado
mortal, y la necesidad de evitarlo por
todos los medios, principalmente,
como es lógico, mediante la oración
confiada y humilde. La posibilidad
de la condenación recuerda a los
cristianos la necesidad de vivir una
vida enteramente apostólica.

Sin lugar a dudas, la existencia del
infierno es un misterio: el misterio
de la justicia de Dios para con
aquellos que se cierran a su perdón
misericordioso. Algunos autores han
pensado en la posibilidad de la
aniquilación del pecador
impenitente cuando muere. Esta
teoría resulta difícil de conciliar con
el hecho de que Dios ha dado por
amor la existencia –espiritual e
inmortal- a cada hombre [12].

5. La purificación necesaria para el
encuentro con Dios



«Los que se mueren en la gracia y en
la amistad de Dios, pero
imperfectamente purificados,
aunque están seguros de su eterna
salvación, sufren después de su
muerte una purificación, a fin de
obtener la santidad necesaria para
entrar en la alegría del
cielo» (Catecismo, 1031). Se puede
pensar que muchos hombres,
aunque no hayan vivido una vida
santa en la tierra, tampoco se han
encerrado definitivamente en el
pecado. La posibilidad de ser
limpiados de las impurezas e
imperfecciones de una vida, más o
menos malograda, después de la
muerte se presenta entonces como
una nueva bondad de Dios, como una
oportunidad para prepararse a
entrar en comunión íntima con la
santidad de Dios. «El purgatorio es
una misericordia de Dios, para
limpiar los defectos de los que
desean identificarse con El» [13].



El Antiguo Testamento habla de la
purificación ultraterrena (cfr. 2 M
12,40-45). San Pablo en la primera
carta a los Corintios (1 Co 3,10-15)
presenta la purificación cristiana, en
esta vida y en la futura, a través de la
imagen del fuego; fuego que de algún
modo emana de Jesucristo, Salvador,
Juez, y Fundamento de la vida
cristiana [14]. Aunque la doctrina del
Purgatorio no ha sido definida
formalmente hasta la Edad Media 
[15], la antiquísima y unánime
práctica de ofrecer sufragios por los
difuntos, especialmente mediante el
santo Sacrificio eucarístico, es indicio
claro de la fe de la Iglesia en la
purificación ultraterrena. En efecto,
no tendría sentido rezar por los
difuntos si estuviesen o bien salvados
en el cielo o bien condenados en el
infierno. Los protestantes en su
mayoría niegan la existencia del
purgatorio, ya que les parece una
confianza excesiva en las obras
humanas y en la capacidad de la



Iglesia de interceder por los que han
dejado este mundo.

Más que un lugar , el purgatorio debe
ser considerado como un estado de
temporánea y dolorosa lejanía de
Dios, en el que se perdonan los
pecados veniales, se purifica la
inclinación al mal que el pecado deja
en el alma, y se supera la “pena
temporal” debida al pecado. El
pecado no sólo ofende a Dios, y daña
al mismo pecador, sino que, por
medio de la comunión de los santos,
daña a la Iglesia, al mundo, a la
humanidad. La oración de la Iglesia
por los difuntos restablece de algún
modo el orden y la justicia:
principalmente por medio de la
Santa Misa, las limosnas, las
indulgencias y las obras de
penitencia (cfr. Catecismo, 1032).

Los teólogos enseñan que en el
purgatorio se sufre mucho, según la
situación de cada uno. Sin embargo



se trata de un dolor con significado,
«un dolor bienaventurado» [16]. Por
ello, se invita a los cristianos a
buscar la purificación de los pecados
en la vida presente mediante la
contrición, la mortificación, la
reparación y la vida santa.

6. Los niños que mueren sin el
Bautismo

La Iglesia confía a los niños muertos
sin haber recibido el Bautismo a la
misericordia de Dios. Hay motivos
para pensar que Dios de algún modo
los acoge, sea por el gran cariño que
Jesús mostró a los niños (cfr. Mc
10,14), sea porque ha enviado a su
Hijo con el deseo que todos los
hombres se salven (cfr. 1 Tm 2,4). Al
mismo tiempo el hecho de fiarse de
la misericordia divina no es razón
para diferir la administración del
Sacramento del Bautismo a los niños
recién nacidos (CIC 867), que
confiere una particular



configuración con Cristo: «significa y
realiza la muerte al pecado y la
entrada en la vida de la Santísima
Trinidad a través de la configuración
con el Misterio pascual» (Catecismo,
1239).

Paul O’Callaghan

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
988-1050.

Lecturas recomendadas

Juan Pablo II, Catequesis sobre el
Credo IV: Credo en la vida eterna,
Palabra, Madrid 2000 (audiencias
desde el 25-V-1999 hasta el 4-
VIII-1999).



Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007.

San Josemaría, Homilía La esperanza
del cristiano, Amigos de Dios ,
205-221.

[1] Cfr. Santo Tomás, Summa c ontra
gentiles, IV, 81.

[2] Cfr. Santo Tomás, Summa
Theologiae, III. Suppl., qq. 78-86.

[3] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 48.

[4] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, 45.

[5] Ibidem, 12.

[6] Cfr. Ibidem, 13-15, 28, 48.

[7] San Agustín Confessiones, 1, 1, 1.



[8] San Josemaría, Amigos de Dios ,
221.

[9] Cfr. San Agustín, Epistulae, 55, 9.

[10] Santo Tomás, Summa Theologiae,
I, q. 12, a. 6, c.

[11] «La opción de vida del hombre
se hace en definitiva con la muerte;
esta vida suya está ante el Juez. Su
opción, que se ha fraguado en el
transcurso de toda la vida, puede
tener distintas formas. Puede haber
personas que han destruido
totalmente en sí mismas el deseo de
la verdad y la disponibilidad para el
amor. Personas en las que todo se ha
convertido en mentira; personas que
han vivido para el odio y que han
pisoteado en ellas mismas el amor.
Ésta es una perspectiva terrible, pero
en algunos casos de nuestra propia
historia podemos distinguir con
horror figuras de este tipo. En
semejantes individuos no habría ya
nada remediable y la destrucción del



bien sería irrevocable: esto es lo que
se indica con la palabra
infierno» (Benedicto XVI, Enc. Spe
salvi, 45).

[12] Cfr. Ibidem, 47.

[13] San Josemaría, Surco, 889.

[14] En efecto, Benedicto XVI en la 
Spe salvi dice que «algunos teólogos
recientes piensan que el fuego que
arde, y que a la vez salva, es Cristo
mismo, el Juez y
Salvador» (Benedicto XVI, Enc. Spe
salvi, 47).

[15] Cfr. DS 856, 1304.

[16] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 47.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/tema-16-creo-
en-la-resurreccion-de-la-carne-y-en-la-

vida-eterna/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/tema-16-creo-en-la-resurreccion-de-la-carne-y-en-la-vida-eterna/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-16-creo-en-la-resurreccion-de-la-carne-y-en-la-vida-eterna/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-16-creo-en-la-resurreccion-de-la-carne-y-en-la-vida-eterna/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-16-creo-en-la-resurreccion-de-la-carne-y-en-la-vida-eterna/

	Tema 16. Creo en la resurrección de la carne y en la vida eterna

