
opusdei.org

Tema 13. Pasión,
muerte y
resurrección de
Jesucristo

Jesús aceptó libremente los
sufrimientos físicos y morales
impuestos por la injusticia de
los pecadores. La cruz de Cristo
es, sobre todo, la manifestación
de amor generoso de la
Trinidad hacia los hombres, de
un amor que nos salva. El
misterio de la Cruz, presente en
los sacramentos, nos va
conduciendo hacia una vida
nueva. Por la resurrección de
Jesús, Dios inauguró la vida
nueva, la vida del mundo



futuro, y la puso a disposición
de los hombres.

01/10/2022

Sumario

• La Pasión y muerte de Cristo

• Expresiones bíblicas y litúrgicas

• La resurrección del Señor

• La actualidad del misterio pascual
en la vida del cristiano

• Bibliografía básica

Todos los misterios de Jesús son
causa de nuestra salvación. Con su
vida santa y filial en la tierra Jesús
reconduce al amor del Padre la



realidad humana que había quedado
deformada por el pecado original y
por los sucesivos pecados personales
de todos los hombres. La rehabilita y
la rescata del poder del diablo.

Sin embargo, solo con su misterio
Pascual (su pasión y su muerte, su
resurrección y ascensión al cielo
junto al Padre) esa realidad de la
redención se instaura
definitivamente. Por eso, el misterio
de nuestra salvación se atribuye con
frecuencia a la pasión, muerte y
resurrección de Cristo, a su misterio
pascual. Pero no olvidemos que es la
vida entera de Cristo, en su fase
terrena y en su fase gloriosa, lo que
—hablando con rigor— nos salva.

La Pasión y muerte de Cristo

El sentido de la Cruz. Desde el punto
de vista histórico nuestro Señor
murió porque fue condenado a
muerte por las autoridades del
pueblo judío, que lo entregaron al



poder romano pidiendo que fuera
ajusticiado. La causa de su condena a
muerte fue su declaración ante el
supremo concilio de los judíos (el
Sanedrín) de que él era el Mesías hijo
de Dios, aquel a quién Dios había
dado el poder de juzgar a todos los
hombres. Esta declaración fue
considerada una blasfemia y así el
Sanedrín pasó a decretar su muerte.

Hay que notar que esta condena de
Jesús se sitúa en continuidad con la
precedente historia de la salvación
del pueblo judío. En muchas
ocasiones Dios habló al pueblo de
Israel por medio de profetas (cf. Heb
1,1). Sin embargo, no siempre Israel
recibió bien la palabra de Dios. La
historia de Israel es una historia de
grandes gestas heroicas, pero
también de grandes rebeliones. En
muchas ocasiones el pueblo
abandonó a Dios y olvidó las leyes
santas que había recibido de Él. Por
eso, con frecuencia los profetas



tuvieron que sufrir injusticias para
realizar la misión que Dios les
encomendaba.

La historia de Jesús es la historia que
culmina la historia de Israel, una
historia con vocación universal. Al
llegar la plenitud de los tiempos, Dios
envió a su Hijo para que, cumpliendo
sus promesas a Israel, llevase a cabo
la instauración de su Reino en el
mundo. Pero sólo algunos aceptaron
a Cristo y lo siguieron; los jefes del
pueblo, en cambio, lo rechazaron y lo
condenaron a muerte. Nunca los
hombres habían rechazado tan
directamente a Dios, hasta poder
maltratarlo en todos los modos
posibles. Sin embargo —y aquí está
el aspecto más misterioso de la Cruz
— Dios no quiso proteger a su Hijo de
la maldad humana, sino que lo
entregó en manos de los pecadores:
«Permitió los actos nacidos de su
ceguera para realizar su designio de
salvación» (Catecismo, n. 600). Y



Jesús, siguiendo la voluntad del
Padre «aceptó libremente su pasión y
su muerte por amor a su Padre y a
los hombres» (Catecismo, n. 609). Se
entregó a sí mismo a esa pasión y
muerte injustas. Confesó
valientemente su identidad y su
relación con el Padre, aunque sabía
que no iba a ser aceptada por sus
enemigos. Fue condenado a una
muerte humillante y violenta y, de
ese modo, experimentó en su carne y
en su alma la injusticia de aquellos
que lo condenaron. Y no sólo: en esa
injusticia que sufrió y que aceptó por
nosotros, estaban contenidas
también todas las injusticias y
pecados de la humanidad, pues cada
pecado no es otra cosa que el rechazo
del proyecto de Dios en Jesucristo,
que alcanzó su mayor expresión en
la condena de Jesús a una muerte tan
cruel. Como afirma el Compendio del
Catecismo: «Todo pecador, o sea todo
hombre, es realmente causa e



instrumento de los sufrimientos del
Redentor» (n. 117).

Por tanto, Jesús aceptó libremente los
sufrimientos físicos y morales
impuestos por la injusticia de los
pecadores, y, en ellos, de todos los
pecados de los hombres, de toda
ofensa a Dios. Se puede decir,
metafóricamente, que “cargó”
nuestros pecados sobre sus hombros.
Pero ¿por qué lo hizo? La respuesta
que ha dado la Iglesia, sirviéndose de
lenguajes distintos, pero con un
fondo común, es ésta: lo hizo para
anular o cancelar nuestros pecados
en la justicia de su corazón.

¿Cómo canceló Jesús nuestros
pecados? Los eliminó sobrellevando
esos sufrimientos, que eran fruto de
los pecados de los hombres, en unión
obediente y amorosa con su Padre
Dios, con un corazón lleno de
justicia, y con la caridad de quien
ama al pecador, aunque éste no lo



merezca, de quien busca perdonar
las ofensas por amor (cf. Lc 22,42;
23,34). Tal vez un ejemplo ayude a
entender esto mejor. A veces en la
vida se presentan situaciones en las
que una persona recibe ofensas de
otra a la que ama. En el entorno
familiar puede ocurrir, por ejemplo,
que una persona anciana e impedida
esté de mal humor y haga sufrir a
quienes la atienden. Cuando hay
verdadero amor esos sufrimientos se
aceptan con caridad y se sigue
procurando el bien de esa persona
que ofende. Los agravios mueren
porque no encuentran cabida en un
corazón justo y lleno de amor. Algo
semejante hizo Jesús, aunque en
verdad Él fue mucho más allá,
porque quizá el anciano del ejemplo
merece el cariño de quienes lo
atienden por las cosas buenas que
hizo cuando era más joven. Pero
Jesús nos amó sin que nosotros lo
mereciéramos, y no se sacrificó por
alguien al que amaba por algún



motivo particular, sino por cada una
de las personas, por todas y cada
una: «Me amó y se entregó por mí»,
dice san Pablo, que había perseguido
con saña a los cristianos. Jesús quiso
ofrecer al Padre esos sufrimientos,
junto con su muerte, en favor
nuestro, para que, con base en su
amor, nosotros pudiéramos alcanzar
siempre el perdón de nuestras
ofensas a Dios: «En sus llagas hemos
sido curados» (Is 53,5). Y Dios Padre,
que sostuvo con la fuerza del Espíritu
Santo el sacrificio de Jesús, se deleitó
ante el amor que había en el corazón
de su Hijo. «Donde abundó el pecado
sobreabundó la gracia» (Rom 5,20).

Así, en el acontecimiento histórico de
la cruz lo fundamental no fue el acto
injusto de quienes lo acusaron y
condenaron, sino la respuesta de
Jesús, llena de rectitud y de
misericordia ante esa situación. Que
fue, a su vez, un acto de la Trinidad:
«Ante todo es un don del mismo Dios



Padre: es el Padre quien entrega al
Hijo para reconciliarnos consigo. Al
mismo tiempo es ofrenda del Hijo de
Dios hecho hombre que, libremente y
por amor, ofrece su vida a su Padre
por medio del Espíritu Santo, para
reparar nuestra
desobediencia» (Catecismo, n. 614).

La cruz de Cristo es, sobre todo, la
manifestación de amor generoso de
la Trinidad hacia los hombres, de un
amor que nos salva. En esto consiste
esencialmente su misterio.

El fruto de la Cruz. Es,
principalmente, la eliminación del
pecado. Pero eso no significa que no
podamos pecar o que cada pecado se
nos perdone automáticamente sin
que pongamos nada de nuestra
parte. Quizá lo mejor sea explicar
esto con una metáfora. Si, en una
excursión o dando un paseo por el
campo, nos muerde una serpiente
venenosa, en seguida trataremos de



buscar un antídoto para el veneno. El
veneno, como el pecado, tiene un
efecto destructivo para su sujeto. La
función del antídoto es librarnos de
esa destrucción que se está
produciendo en nuestro organismo, y
eso lo puede hacer porque contiene
en sí mismo algo que neutraliza el
veneno. Pues bien: la cruz es el
“antídoto” del pecado. Hay en ella un
amor que está presente precisamente
como reacción a las injusticias, a las
ofensas, y ese amor sacrificado que
brota en el corazón de Cristo, en la
desolación de la Cruz, es el elemento
capaz de superar el pecado, de
vencerlo y de eliminarlo.

Somos pecadores, pero podemos
librarnos del pecado y de sus efectos
deletéreos participando en el
misterio de la Cruz, deseando tomar
ese “antídoto” que Cristo fabricó en
sí mismo precisamente al sostener la
experiencia del daño que hace el
pecado, y que se nos aplica a través



de los sacramentos. El bautismo nos
incorpora a Cristo y, al hacerlo, borra
nuestros pecados, la confesión
sacramental nos limpia y obtiene el
perdón de Dios, la Eucaristía nos
purifica y fortalece… Así, el misterio
de la Cruz, presente en los
sacramentos, nos va conduciendo
hacia esa vida nueva, sin fin, en el
que todo mal y todo pecado no
existirán, porque fueron cancelados
por la cruz de Cristo.

Hay también otros frutos de la Cruz.
Ante un crucifijo nos damos cuenta
de que la cruz no es solo antídoto del
pecado, si no que revela también la
potencia del amor. Jesús en la cruz
nos enseña hasta donde se puede
llegar por amor a Dios y a los
hombres y así nos indica el camino
hacia la plenitud humana, pues el
sentido del hombre está en amar
verdaderamente a Dios y a los
demás. Claro que llegar a esa
plenitud humana sólo es posible



porque Jesús nos hace participar de
su resurrección y nos da el Espíritu
santo. Pero de esto se habla más
adelante.

Expresiones bíblicas y litúrgicas

Acabamos de explicitar el sentido
teológico de la pasión y muerte de
Jesús. Esto naturalmente también lo
hicieron los primeros cristianos, los
cuales usaron las categorías y
conceptos que tenían a disposición
en la cultura religiosa de su tiempo, y
que son las que encontramos en el
Nuevo Testamento. Ahí, la pasión y
muerte de Cristo se entienden como:
A) sacrificio de alianza; B) sacrificio
de expiación, de propiciación y de
reparación por los pecados; C) acto
de redención y liberación de los
hombres; D) acto que nos justifica y
nos reconcilia con Dios.

Veamos estos distintos modos de
presentar el sentido de la Pasión y
muerte de Cristo, que encontramos



con frecuencia al leer la Escritura o
al participar en la Liturgia:

A) Jesús, ofreciendo su vida a Dios en
la Cruz, instituyó la Nueva Alianza, es
decir, la nueva y definitiva forma de
unión de Dios con los hombres, que
había sido profetizada por Isaías (Is
42,6), Jeremías (Ger 31,31-33) y
Ezequiel (Ez 37,26). Es la Nueva
Alianza de Cristo con la Iglesia de la
que formamos parte por el Bautismo.

B) El sacrificio de Cristo en la Cruz
tiene un valor de expiación, es decir,
de limpieza y purificación del pecado
(Rom 3,25; Heb 1,3; 1 Jn 2,2; 4,10).
Tiene también un valor de 
propiciación y de reparación por el
pecado (Rom 3,25; Heb 1,3; 1 Jn 2,2;
4,10), porque Jesús manifestó al
Padre con su obediencia el amor y la
sujeción que los hombres le
habíamos negado con nuestras
ofensas. Y, en ese sentido, se ganó el



corazón del Padre y reparó esas
ofensas.

C) La Cruz de Cristo es acto de
redención y de liberación del hombre.
Jesús pagó nuestra libertad con el
precio de su sangre, es decir, de sus
sufrimientos y de su muerte y así nos
rescató del pecado (1 Pt 1,18) y nos
libró del poder del diablo. Todo el
que comete pecado se hace, de algún
modo, siervo del diablo.

D) Especialmente en las cartas de San
Pablo leemos que la sangre de Cristo
nos justifica, es decir nos devuelve la
justicia que perdimos al ofender a
Dios y así nos reconcilia con Él. La
Cruz, junto con la Resurrección de
Cristo, es causa de nuestra
justificación. Dios vuelve a estar
presente en nuestra alma, porque el
Espíritu Santo viene a morar de
nuevo en nuestros corazones.

La resurrección del Señor



«Descendió a los infiernos». Tras
padecer y morir, el cuerpo de Cristo
fue sepultado en un sepulcro nuevo,
no lejos del lugar donde le habían
crucificado. Su alma, en cambio,
«descendió a los infiernos», es decir,
compartió el estado en el que se
encontraban las personas justas que
habían muerto antes que Él. Ellas
aún no habían entrado en la gloria
del cielo, pues estaban a la espera de
la llegada del Mesías Rey, que iba a
conseguir la salvación definitiva.

La sepultura de Jesús manifiesta que
murió verdaderamente. Su descenso
a los infiernos tuvo también un
efecto salvador: abrió a esos justos
que esperaban a Cristo las puertas
del cielo, de modo que pudieran
participar de la felicidad eterna en
Dios.

«Resucitó de entre los muertos». «Al
tercer día» (de su muerte), Jesús
resucitó a una vida nueva. Su alma y



su cuerpo, plenamente
transfigurados con la gloria de su
Persona divina, volvieron a unirse. El
alma asumió de nuevo el cuerpo y la
gloria del alma se comunicó en
totalidad al cuerpo. Por este motivo,
«la Resurrección de Cristo no es un
retorno a la vida terrena. Su cuerpo
resucitado es el mismo que fue
crucificado, y lleva las huellas de su
Pasión, pero ahora participa ya de la
vida divina, con las propiedades de
un cuerpo glorioso» (Compendio, n.
129).

El acontecimiento de la Resurrección
de Cristo. Jesús resucitó
verdaderamente. Los Apóstoles no
pudieron engañarse o inventar la
resurrección. En primer lugar, si el
sepulcro de Cristo no hubiera estado
vacío no habrían podido hablar de la
resurrección de Jesús; además si el
Señor no se les hubiera aparecido en
varias ocasiones y a numerosos
grupos de personas, hombres y



mujeres, muchos discípulos de Cristo
no habrían podido aceptar su
resurrección, como ocurrió
inicialmente con el apóstol Tomás.
Mucho menos habrían podido ellos
dar su vida por una mentira. Como
dice San Pablo, si Cristo no resucitó,
entonces él, Pablo estaría dando un
falso testimonio sobre Dios: «Que
Dios resucitó a Cristo, a quien no
resucitó» (1 Co 15, 14.15). Pero san
Pablo no tenía intención de hacer
algo así. Estaba plenamente
convencido de la resurrección de
Jesús porque lo había visto
resucitado. De modo análogo, san
Pedro responde con valentía a los
jefes de Israel: «Hay que obedecer a
Dios antes que a los hombres. El Dios
de nuestros padres resucitó a Jesús a
quien vosotros disteis muerte
colgándole de un madero. [...]
Nosotros somos testigos de estas
cosas» (Hch 5, 29-30.32).



El sentido teológico de la
Resurrección. La resurrección de
Cristo forma una unidad con su
muerte en la Cruz. Como por la
pasión y muerte de Jesús Dios
eliminó el pecado y reconcilió
consigo el mundo, de modo
semejante, por la resurrección de
Jesús, Dios inauguró la vida nueva, la
vida del mundo futuro, y la puso a
disposición de los hombres.

Todo el sufrimiento físico y espiritual
que tuvo Jesús en la Cruz se
transforma con su resurrección en
felicidad y perfección tanto en su
cuerpo como en su alma. Todo en Él
está lleno de la vida de Dios, de su
amor, de su felicidad, y eso es algo
que durará para siempre.

Pero no es algo sólo para él, sino
también para nosotros. Por el don
del Espíritu Santo, el Señor nos hace
participar de esa vida nueva de su
resurrección. Aquí en la tierra ya nos



llena de su gracia, la gracia de Cristo
que nos hace hijos y amigos de Dios,
y si somos fieles, al final de nuestra
vida nos comunicará también su
gloria, y alcanzaremos también
nosotros la gloria de la resurrección.

En este sentido, los bautizados
«hemos pasado de la muerte a la
vida», de la lejanía de Dios a la gracia
de la justificación y de la filiación
divina. Somos hijos de Dios muy
amados por la fuerza del misterio
Pascual de Cristo, de su muerte y de
su resurrección. En el desarrollo de
esa vida de hijos de Dios se
encuentra la plenitud de nuestra
humanidad.

La ascensión de Cristo a los cielos.
Con la Ascensión a los cielos termina
la misión de Cristo, su envío entre
nosotros en carne mortal para obrar
la salvación. Era necesario que, tras
su Resurrección, Cristo prolongara
de vez en cuando su presencia entre



los discípulos, para manifestar su
vida nueva y completar la formación
de ellos. Esta presencia termina el
día de la Ascensión. Sin embargo,
aunque Jesús vuelve al cielo con el
Padre, se queda también entre
nosotros de varios modos, y
principalmente en modo
sacramental, por la Sagrada
Eucaristía.

Sentado a la derecha del Padre, Jesús
continúa su ministerio de Mediador
universal de la salvación. «El Señor
reina con su humanidad en la gloria
eterna de Hijo de Dios, intercede
incesantemente ante el Padre en
favor nuestro, nos envía su Espíritu y
nos da la esperanza de llegar un día
junto a Él, al lugar que nos tiene
preparado» (Compendio, n. 132).

Tengamos además en cuenta que la
glorificación de Cristo:

A) Nos alienta a vivir con la mirada
puesta en la gloria del Cielo:



«Buscando las cosas de allá
arriba» (Col 3,1); nos recuerda que no
tenemos aquí ciudad permanente
(Hb 13,14), y fomenta en nosotros el
deseo de santificar las realidades
humanas.

B) Nos impulsa a vivir de fe, pues nos
sabemos acompañados por
Jesucristo, que nos conoce y ama
desde el cielo, y que nos da sin cesar
la gracia de su Espíritu. Con la fuerza
de Dios podemos realizar la tarea de
evangelización que nos ha
encomendado: llevarle a todas las
almas (cfr. Mt 28, 19) y ponerle en la
cumbre de todas las actividades
humanas (cf. Jn 12,32), para que su
Reino sea una realidad (cf. 1 Co
15,25). Además, Él nos acompaña
siempre desde el Sagrario.

La actualidad del misterio pascual
en la vida del cristiano

Como hemos dicho, la resurrección
de Jesús no es un simple retorno a la



vida precedente, como lo fue para
Lázaro, sino que es algo
completamente nuevo y distinto. La
resurrección de Cristo es el paso
hacia una vida que ya no está
sometida a la caducidad del tiempo,
una vida inmersa en la eternidad de
Dios. Y no es algo que Jesús obtuvo
para él sólo, sino para nosotros, por
quienes murió y resucitó.

El misterio pascual tiene resonancia
en nuestra vida cotidiana. En la carta
a los Colosenses, San Pablo dice: «Si
habéis resucitado con Cristo, buscad
los bienes de allá arriba, donde
Cristo está sentado a la derecha de
Dios; aspirad a los bienes de arriba,
no a los de la tierra» (Col 3,1-2). A
propósito de estas palabras de san
Pablo, es interesante el siguiente
comentario: «A primera vista, podría
parecer que el Apóstol quiere
favorecer el desprecio de la realidad
terrena, es decir, invitando a
olvidarse de este mundo de



sufrimiento, de injusticias, de
pecados, para vivir anticipadamente
en un paraíso celestial. En este caso,
el pensamiento del “cielo” sería una
especie de alienación. Pero, para
captar el sentido verdadero de estas
afirmaciones paulinas, basta no
separarlas de su contexto. El Apóstol
precisa muy bien lo que entiende por
“los bienes de allá arriba”, que el
cristiano debe buscar, y “los bienes
de la tierra”, de los cuales debe
cuidarse. Los “bienes de la tierra”
que es necesario evitar son, ante
todo: “la fornicación, la impureza, la
pasión, la codicia y la avaricia, que es
una idolatría” (3,5-6). Dar muerte en
nosotros al deseo insaciable de
bienes materiales, al egoísmo, raíz de
todo pecado» (Benedicto XVI,
Audiencia General, 27-IV-2011).

Se trata por tanto de hacer morir al
«hombre viejo» para revestirse de
Cristo y de los bienes que Él nos ha
conseguido. El mismo san Pablo



explica cuáles son esos bienes:
«Como elegidos de Dios, santos y
amados, revestíos de compasión
entrañable, bondad, humildad,
mansedumbre, paciencia.
Sobrellevaos mutuamente y
perdonaos cuando alguno tenga
quejas contra otro [...]. Y por encima
de todo esto, el amor, que es el
vínculo de la unidad perfecta» (Col
3,12-14). Se ve que la búsqueda de los
bienes del cielo no es evasión de un
presente que sería sólo un obstáculo
para alcanzar la vida eterna; se trata
más bien de caminar con garbo en el
presente hacia la vida eterna.

Eso sólo es posible si actualizamos
con frecuencia la vocación bautismal
que recibimos de Cristo, que nos
hace participar de su vida y de su
gracia. Necesitamos vivir de fe, con
confianza en Dios y su providencia,
esperando de Él que nuestras obras
den frutos buenos, fomentando la
caridad con todos. Hemos de orar y



de acudir con frecuencia a las
fuentes de gracia que son los
sacramentos. De esa forma lo que
quizá antes fue una vida esclava del
pecado, cautiva quizá de mil
pequeños egoísmos, pasa a ser una
vida santa, agradable a Dios. Nos
vamos transformando por la gracia
que nos hace santos y, a la vez,
aportamos también nuestro granito
de arena a esa transformación del
mundo según Dios que tendrá su
cumplimiento al final de los tiempos.
Pero ya aquí, con nuestro ejemplo y
acción de cristianos damos a la
ciudad terrena un rostro nuevo que
favorezca la verdadera humanidad:
la solidaridad, la dignidad de las
personas, la paz y la armonía
familiar, la justicia y la promoción
social, el cuidado del entorno en el
que vivimos.

«Los cristianos, creyendo
firmemente que la resurrección de
Cristo ha renovado al hombre sin



sacarlo del mundo donde construye
su historia, debemos ser los testigos
luminosos de esta vida nueva que la
Pascua ha traído […], La luz de la
Pascua de Cristo debe penetrar
nuestro mundo, debe llegar como
mensaje de verdad y de vida a todos
los hombres a través de nuestro
testimonio cotidiano» (Benedicto XVI,
Audiencia General, 27-IV-2011).

Antonio Ducay

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 595-667.

— San Juan Pablo II, Creo en
Jesucristo. Catequesis sobre el Credo
(II), Palabra, Madrid 1996.

Bibliografía complementaria



— Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (en
particular los capítulos V-VI).

— Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/tema-13-
pasion-muerte-y-resurreccion-de-

jesucristo/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/tema-13-pasion-muerte-y-resurreccion-de-jesucristo/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-13-pasion-muerte-y-resurreccion-de-jesucristo/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-13-pasion-muerte-y-resurreccion-de-jesucristo/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-13-pasion-muerte-y-resurreccion-de-jesucristo/

	Tema 13. Pasión, muerte y resurrección de Jesucristo

