opusdei.org

El silencio de un
alma contemplativa:
El tiempo de la tarde
y de la noche

La costumbre del tiempo de
trabajo de la tarde y del tiempo
de la noche nos puede ayudar a
recoger los sentidos para
entablar un didlogo sin ruido de
palabras con el Sefior.

18/12/2024

Acaba de llegar a oidos de Jesus la
noticia de la muerte de su primo
Juan el Bautista. Esta dolido y busca



alejarse «hacia un lugar apartado él
solo» (Mt 14,13). Sin embargo, al ver
la gran muchedumbre que le sigue,
se llena de compasion. Decide
entonces cambiar de planes. Ademas
de curar a los enfermos, realiza la
multiplicacion de los panes y de los
peces, para que la gente no vuelva
hambrienta a sus casas. Solo al final
de la tarde, después de despedir al
ultimo de los presentes, encuentra
ese momento de intimidad con su
Padre que tanto deseaba. El
evangelista sefiala que incluso
«cuando se hizo de noche seguia él
solo alli» (Mt 14,23).

Esta actitud del Sefior «nos indica
que necesitamos detenernos, vivir
momentos de intimidad con Dios,
“apartandonos” del bullicio de cada
dia, para escuchar, para ir a la raiz
que sostiene y alimenta la vida» . Es
un recogimiento que va mas alla del
16gico descanso después de una
atareada jornada; se trata, mas bien,



del deseo de entrar en dialogo
exclusivo con su Padre.

También san Josemaria sentia la
necesidad de esa «bendita soledad»
para alimentar su vida espiritual. Por
eso concretd que en la Obra se
viviera la costumbre del tiempo de la
noche y del tiempo de trabajo de la
tarde: dos momentos para «recoger
los sentidos y potencias —que
andaban quiza dispersos en las otras
ocupaciones—, y asi centrarlos en un
dialogo intimo con el Huésped divino
que habita en el santuario del
corazén» . En el tiempo de la tarde,
esa conversacion se dirigira mas bien
al cumplimiento del trabajo hecho
por amor al Sefior y a los demas; el
de la noche, en cambio, estara mas
enfocado a hablar con Dios de
nuestra jornada y a reavivar el deseo
de recibirle en la Comunion el dia
siguiente.



Ciertamente, el modo en que se viven
estas dos costumbres dependera de
las circunstancias de cada uno, como
pueden ser el ritmo de su propio
hogar, el lugar donde reside o el tipo
de trabajo que realiza. De hecho, nos
puede suceder, como a Jesus, que
tengamos que interrumpir ese
recogimiento ante las necesidades de
los demas: un hijo que merece
especial atencion, un hermano que
necesita conversar para desconectar
0 desahogarse, un desplazamiento
con un grupo de colegas, un amigo
que nos busca... Por eso, no siempre
serd posible lograr el silencio
exterior. Sin embargo, siempre
podemos cultivar el deseo, propio de
una persona enamorada, de
establecer un dialogo intimo con el
Sefior, tratando de sentirnos
acompanados por él en medio de las
ocupaciones y con ocasion del
encuentro de las personas que pone
a nuestro lado. «Los hijos de Dios
hemos de ser contemplativos —decia



san Josemaria—: personas que, en
medio del fragor de la
muchedumbre, sabemos encontrar el
silencio del alma en coloquio
permanente con el Sefior: y mirarle
como se mira a un Padre, como se
mira a un Amigo, al que se quiere

con locura» .

Oracion y trabajo: la misma
realidad

El fundador del Opus Dei, en una de
sus Cartas, escribia: «Parte esencial
de esa obra -la santificacion del
trabajo ordinario- que Dios nos ha
encomendado es la buena
realizacion del trabajo mismo, la
perfeccion también humana, el buen
cumplimiento de todas las
obligaciones profesionales y
sociales» . Por este motivo, a la hora
de comentar el tiempo de trabajo de
la tarde, san Josemaria sugeria evitar
la dispersion en muchas actividades
sueltas e intensificar aquellas



mortificaciones «que faciliten el
cumplimiento intenso, fiel, acabado y
amoroso de nuestro trabajo
ordinario» . Es decir, que la
prioridad de esta costumbre es crear
el ambiente propicio para
desempeifar un buen trabajo,
primera condicion para santificarlo y
poder ofrecérselo al Sefior. «Una
persona piadosa, con una piedad sin
beateria, cumple su deber
profesional con perfeccion, porque
sabe que ese trabajo es plegaria
elevada a Dios» "

En este sentido, el esfuerzo por vivir
el silencio puede ser un buen aliado
para vivir el trabajo de la tarde y
llevar a cabo con profesionalidad
nuestra tarea. Ese silencio, en
ocasiones, no consistira tanto en la
ausencia de ruidos externos, pues las
circunstancias no siempre lo haran
posible; se trata, sobre todo, de
realizar nuestras ocupaciones con la
serenidad y la concentracion que



cada oficio exige. «Muchas veces
estamos haciendo un trabajo y
cuando terminamos enseguida
buscamos el movil para hacer otra
cosa, siempre estamos asi. Y esto no
ayuda, esto nos hace caer en la
superficialidad. La profundidad del
corazon crece con el silencio» ¥, La
multitarea, la prisa y la busqueda de
estimulos que distraigan nos llenan
de un ruido interno que nos
dificultan trabajar bien y, por tanto,
santificarnos con ese trabajo. En
cambio, dirigir toda nuestra atencion
a lo que tenemos entre manos,
sabiéndonos mirados con amor por
el Sefior en cada momento, facilitara
que con nuestro trabajo podamos dar
gloria a Dios.

El espiritu contemplativo —el deseo
de convertir en oracion todo nuestro
dia— no nos aparta de las propias
responsabilidades. Mas bien nos
impulsa a realizar bien cada tarea
concreta por amor a Dios y servicio a



los demads. Asi es como esa
ocupacion, que humanamente puede
pasar desapercibida, adquiere un
sentido divino, de eternidad, pues se
entra en dialogo con el Sefior. San
Josemaria solia repetir que él no
distinguia «entre la oracion y el
trabajo: todo es contemplacion y
apostolado» . Y don Alvaro,
comentando esta idea, decia que
nuestro fundador «no sabe cuando
reza y cuando trabaja, porque para €l
las dos cosas estan en el mismo plano
y se confunden en una sola» ",

Vivir de este modo el tiempo de
trabajo de la tarde serd, por asi decir,
un buen campo de entrenamiento
para extender ese espiritu
contemplativo las veinticuatro horas
del dia. Asi, cualquier tarea «no nos
quita el pensamiento de Dios: nos
refuerza el deseo de hacerlo todo por
él, de vivir por él, con él, en él» ™"
Incluso cuando este tiempo no lo
dedicamos propiamente al trabajo —



pues quiza ya hemos terminado
nuestra jornada o etapa laboral o
bien es un dia de descanso-,
podemos llevar a cabo cualquier
actividad buscando el silencio
interior y un recogimiento
contemplativo. Asi preparamos el
terreno para la oracion de la tarde de
ese dia, de manera que podamos
llegar sin mucha agitacion interior y
con la cabeza y el corazdn en el
Sefior, a quien hemos procurado
dirigirnos las horas precedentes.

Por eso, la oracion mental sera, a fin
de cuentas, una prolongacion del
dialogo que hemos mantenido con el
Sefior durante todo el dia y, de
manera mas intensa, durante el
tiempo de la tarde. Gracias a esos
ratos de meditacion «sabremos
convertir nuestra jornada, con
naturalidad y sin espectaculo, en una
alabanza continua a Dios. Nos
mantendremos en su presencia,
como los enamorados dirigen



continuamente su pensamiento a la
persona que aman» "%,

Un silencio que se paladea

La residencia DYA lleva dos afios
funcionando. San Josemaria, que
hasta entonces cargaba con todo el
peso de las actividades de formacion
con gente joven, pide que algunos de
sus hijos le ayuden en esta tarea. Por
eso, decide escribir una instruccion
que les facilite su preparacion y
recoja algunas ideas que inspiren el
trabajo apostolico con los chicos de
san Rafael. Entre los rasgos que
considera importante fomentar en la
residencia, sefiala el amor al silencio:
«Nuestros estudiantes no olvidaran
que su silencio es: la oracion, el
trabajo y el descanso de los demas.
Después del comentario, a la noche,
habra silencio mayor hasta después
de la Misa del siguiente dia» ™. San
Josemaria consideraba este silencio
no como una cuestion de disciplina u



orden, sino sobre todo como un
pulmon para la oracion y la Misa del
dia siguiente: «Se paladea, se hace
indispensable» ",

Muchas veces podemos pensar que
necesitamos alzar la voz para que
alguien nos escuche. Creemos que
solo asi seremos capaces de llamar su
atencion o exponer nuestra opinion
de manera mas atractiva. Dios, en
cambio, actua al revés. «Cuando la
noche estaba en el silencio mas
profundo -recoge el libro de la
Sabiduria-, ahi tu palabra bajo a la
tierra» (Sb 18,14-15). Fue en la
tranquilidad del portal, y no en el
ajetreo de la posada, donde Dios se
hizo nifio. Frente al estilo de vida
marcado por el estimulo constante,
Jesus nos pide buscar el silencio y
apartarnos del ruido.

Quiza un dia nos ha ocurrido algo
que nos ha contrariado. No
acabamos de entender su sentido y



nos marchamos a dormir inquietos o
preocupados. En otras ocasiones
sucederad lo contrario: llegamos a la
noche satisfechos por como ha ido la
jornada o gozosos con una alegria.
De todo esto podemos meditar con el
Sefior en el tiempo de la noche,
recorriendo con €l los sentimientos
que han ocupado nuestro corazon.
Esos ruidos, problemas que no
entendiamos, se transforman en una
melodia al compas de otros sonidos
de esa jornada. También lo que nos
ha dado alegria adquiere un sentido
mas amplio: no es una buena nota
aislada, sino que forma parte de la
cancion de nuestra entrega. Y esta es
una melodia que no imponemos
nosotros mismos segun nuestras
expectativas, sino que es fruto de
escuchar en el silencio lo que Dios
nos quiere decir.

Decia un fildsofo que «toda la
desgracia de los hombres viene de
una sola cosa: el no saber quedarse



tranquilos en una habitacién» ™. E1
tiempo de la noche nos adentra en la
habitacion mas profunda de nosotros
mismos: aquella «<adonde pasan las
cosas de mucho secreto entre Dios y
el alma» ", Es decir, nos aleja de la
superficialidad y abre «un espacio
interior en lo mas intimo de nosotros
mismos, para hacer que alli habite
Dios, para que su palabra
permanezca en nosotros, para que el
amor a €l arraigue en nuestra mente
y en nuestro corazon, y anime
nuestra vida» ",

Por eso, esta costumbre nos puede
ayudar a crecer en el afan por vivir
junto a Jesus. Al fin y al cabo, este es
el tesoro por el que hemos vendido
todo (cfr. Mt 13,44). El corazon
necesita esa soledad para purificarse,
para nutrirse de la unica pasion que
lo libera de las ataduras. Este ideal
encuentra su expresion en la oracion
y en la Misa del dia siguiente. Del
mismo modo que nos ilusionamos



humanamente cuando se acerca algo
que llevamos tiempo esperando, en
el tiempo de la noche podemos
reavivar el deseo de llegar a esa
doble cita con Dios. Un deseo que va
mas alla de las ganas que vienen y
van: es una gracia que nos da el
Sefior y que informa nuestra
existencia. De ahi que san Josemaria
sintiera como una necesidad este
momento: era la ocasion para
alimentar el ideal que movia su vida,
aquello que Dios habia puesto en su
corazon. Se trata, en definitiva, de la
misma actitud de Jesus, que después
de un dia ajetreado ansiaba estar a
solas con su Padre.

* %k ok

Probablemente Jesus aprenderia a
valorar esos ratos de silencio en el
hogar de Nazaret. En efecto, de san
José no se recoge ninguna palabra en
el Evangelio: era un hombre que
daba mas importancia a la escucha. Y



gracias a esa actitud atenta supo
reconocer la voz de Dios, por medio
del angel (cfr. Mt 1,20-24). Maria
meditaba en su corazdn todo lo que
ocurria: tanto la maravilla que roded
al nacimiento de su Hijo (cfr. Lc 2,19)
como el no comprender la respuesta
que le dio cuando lo encontro en el
templo (cfr. Lc 2,51). Necesitaba
paladear estos sucesos, descubrir la
melodia que Dios estaba preparando
con lo que le llenaba de gozo y con lo
que no terminaba de entender. Jesus
solo comenzara su vida publica
después de treinta afios oculto. Un
tiempo de trabajo y de silencio, en el
que fue creciendo «en sabiduria, en
edad y en gracia delante de Dios y de
los hombres» (Lc 2,52).

M Benedicto XVI, Audiencia, 7-
I11-2012.



2 Cfr. Camino, n. 304.

®l Don Javier, Cartas de familia (IV),
1-I1X-1997, n. 222.

" Forja, n. 738.
5] De nuestro Padre, Carta 24, n. 18.

 De nuestro Padre, Crénica, 1967, p.
788.

", Forja, n. 739.
B Francisco, Audiencia, 15-XII-2021.
O Instruccién 19-111-1934, nota 35.

1% Don Alvaro, comentario a
Instruccion 8-XI11-1941, nota 38.

M En didlogo con el Sefior, n. 212.
U2 Es Cristo que pasa, n. 119.
131 Instruccion 9-1-1935, n. 169.

M4 1bid., nota 115.



51 pascal, Pensamientos, n. 139.

1% Santa Teresa de Jesus, Las
moradas, I, n. 14.

07 Benedicto XVI, Audiencia, 7-
I11-2012.

José Maria Alvarez de Toledo

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/silencio-alma-
contemplativa-tiempo-tarde-noche-
oracion/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/
https://opusdei.org/es-ni/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/
https://opusdei.org/es-ni/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/
https://opusdei.org/es-ni/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/

	El silencio de un alma contemplativa: El tiempo de la tarde y de la noche
	Oración y trabajo: la misma realidad
	Un silencio que se paladea


