
opusdei.org

Para mí, vivir es
Cristo (VII):
apóstoles en medio
del mundo. Sentido
de misión (II)

El dinamismo propio del
apostolado es la caridad, que es
don divino: «en un hijo de Dios,
amistad y caridad forman una
sola cosa: luz divina que da
calor» (Forja, 565). La Iglesia
crece por medio de la caridad
de sus fieles y, solo después,
llegan la estructura y la
organización, como frutos de
esa caridad y para estar al
servicio de ella.



15/09/2018

Escucha el artículo «Apóstoles en
medio del mundo. Sentido de
misión (II)»

Descarga el libro electrónico:
«Para mí, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Con vivos trazos describe san Lucas
la vida de los primeros creyentes en
Jerusalén después de Pentecostés:
«Todos los días acudían al Templo
con un mismo espíritu, partían el
pan en las casas y comían juntos con
alegría y sencillez de corazón,
alabando a Dios y gozando del favor
de todo el pueblo. Todos los días el
Señor incorporaba a los que habían
de salvarse» (Hch 2, 46-47). Con todo,

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/


pronto llegarían las contradicciones:
la prisión de Juan y Pedro, el
martirio de Esteban y, finalmente, la
persecución abierta.

En ese marco precisamente, narra el
evangelista algo sorprendente: «los
que se habían dispersado iban de un
lugar a otro anunciando la palabra
del Evangelio» (Hch 8,4). A
cualquiera le llama la atención que,
en momentos en que su vida estaba
en serio peligro, no renunciaran a
seguir anunciando la Salvación. Y no
es un suceso aislado, sino que refleja
un dinamismo constante. Un poco
más adelante se encuentra una
noticia similar: «Los que se habían
dispersado por la tribulación surgida
por lo de Esteban llegaron hasta
Fenicia, Chipre y Antioquía,
predicando la palabra sólo a los
judíos» (Hch 11,19). ¿Qué movía a
aquellos primeros fieles a hablar del
Señor a quienes encontraban, incluso
en el mismo momento en que huían



de una persecución? Les mueve la
alegría que han encontrado y que les
llena el corazón: «Lo que hemos visto
y oído, os lo anunciamos para que
también vosotros estéis en comunión
con nosotros» (1Jn 1,3). Lo anuncian,
sencillamente, «para que nuestra
alegría sea completa» (1Jn 1,3). El
Amor que se ha cruzado en su
camino… deben compartirlo. La
alegría es contagiosa. Y eso, ¿no
podríamos vivirlo también los
cristianos de hoy?

La vía de la amistad

Un detalle de esta escena del libro de
los Hechos es muy significativa.
Entre aquellos que se habían
dispersado «había algunos chipriotas
y cirenenses, que, cuando entraron
en Antioquía, hablaban también a los
griegos, anunciándoles el Evangelio
del Señor Jesús» (Hch 11,20). Los
cristianos no se movían en círculos
especiales, ni esperaban llegar a



lugares idóneos para anunciar la
Vida y la Libertad que habían
recibido. Cada uno compartía su fe
con naturalidad, en el ambiente que
le era más cercano, con las personas
que Dios ponía en su camino. Como
Felipe con el etíope que volvía de
Jerusalén, como el matrimonio de
Aquila y Priscila con el joven Apolo
(cfr. Hch 8,26-40; 18,24-26). El Amor
de Dios que llenaba su corazón les
llevaba a preocuparse por todas esas
personas, compartiendo con ellas
aquel tesoro «que nos hace grandes y
que puede hacer más buenos y
felices a quienes lo reciban»[1]. Si
partimos de la cercanía con Dios,
podremos dirigirnos a quienes nos
son más cercanos para compartir lo
que vivimos. Más aún, querremos
acercarnos a más y más gente, para
compartir con ellos la Vida nueva
que el Señor nos da. De este modo,
ahora como entonces, podrá decirse
que «la mano del Señor estaba con



ellos y un gran número creyó y se
convirtió al Señor» (Hch, 11,21).

Una segunda idea que podemos
considerar a la luz de la historia es
que, más que por una acción
estructural y organizada, la Iglesia
crecía —y crece— por medio de la
caridad de sus fieles. La estructura y
la organización llegarían más tarde,
precisamente como fruto de esa
caridad y al servicio de ella. En la
historia de la Obra hemos visto algo
similar. Quienes primero siguieron a
San Josemaría querían a los demás
con un cariño sincero, y ese era el
ambiente en que el mensaje de Dios
se fue abriendo camino. Como se
cuenta de la primera Residencia:
«“Los de Luchana 33” eran amigos
unidos por el mismo espíritu
cristiano que transmitía el Padre. Por
eso, quien se encontró a gusto en el
ambiente formado en torno a don
José María y a las personas que
estaban junto a él, regresó. De hecho,



si al piso de Luchana se acudía por
invitación, en cambio se permanecía
por amistad»[2].

Nos hace bien recordar estos
aspectos de la historia de la Iglesia y
de la Obra cuando, con el
crecimiento que han tenido a lo largo
de los años, existe el riesgo de que
confiemos más en las obras de
apostolado, que en la labor que
puede hacer cada una o cada uno. El
Padre ha querido recordárnoslo
últimamente: «Las circunstancias
actuales de la evangelización hacen
aún más necesario, si cabe, dar
prioridad al trato personal, a este
aspecto relacional que está en el
centro del modo de hacer apostolado
que san Josemaría encontró en los
relatos evangélicos»[3].

En realidad, es natural que sea así. Si
el dinamismo propio del apostolado
es la caridad que es don de Dios, «en
un hijo de Dios, amistad y caridad



forman una sola cosa: luz divina que
da calor»[4]. La amistad es amor y,
para un hijo de Dios, es auténtica
caridad. Por eso, no se trata de
procurar tener amigos para hacer
apostolado, sino que amistad y
apostolado son manifestaciones de
un mismo amor. Más aún, «la
amistad misma es apostolado; la
amistad misma es un diálogo, en el
que damos y recibimos luz; en el que
surgen proyectos, en un mutuo
abrirse horizontes; en el que nos
alegramos por lo bueno y nos
apoyamos en lo difícil; en el que lo
pasamos bien, porque Dios nos
quiere contentos»[5]. No está de más
que nos preguntemos: ¿cómo cuido a
mis amigos?, ¿comparto con ellos la
alegría que procede de saber lo
mucho que le importo a Dios? Y, por
otra parte, ¿procuro llegar a más
gente, a personas que quizá nunca
han conocido a un creyente, para
acercarlas al Amor de Dios?



En las encrucijadas del mundo

«Porque si evangelizo, no es para mí
motivo de gloria, pues es un deber
que me incumbe. ¡Ay de mí si no
evangelizara!» (1Co 9,16). Estas
palabras de san Pablo son un
reclamo continuo para la Iglesia. De
igual modo, su conciencia de haber
sido llamado por Dios para una
misión es un modelo siempre actual:
«Si lo hiciera por propia iniciativa,
tendría recompensa; pero si lo hago
por mandato, cumplo una misión
encomendada» (1Co 9,17). El apóstol
de las gentes era consciente de haber
sido llamado para llevar el nombre
de Jesucristo «ante los gentiles, los
reyes y los hijos de Israel» (Hch 9,15),
y por eso tenía una santa urgencia
por llegar a todos ellos.

Cuando, en su segundo viaje, el
Espíritu Santo le condujo a Grecia, el
corazón de Pablo se dilataba y se
encendía a medida que percibía la



sed de Dios a su alrededor. En
Atenas, mientras esperaba a sus
compañeros, que se habían quedado
en Berea, cuenta san Lucas que «se
consumía en su interior al ver la
ciudad llena de ídolos» (Hch 17,16).
Se dirigió en primer lugar –como
solía– a la Sinagoga. Pero le pareció
poco, y en cuanto pudo fue también
al Ágora, hasta que los mismos
atenienses le pidieron que se
dirigiera a todos para exponer «esa
doctrina nueva de la que
hablas» (Hch 17,19). Y así, en el
Areópago de Atenas, donde se daban
encuentro las corrientes de
pensamiento más actuales e
influyentes, Pablo anunció el nombre
de Jesucristo.

Como el apóstol, también nosotros
«estamos llamados a contribuir, con
iniciativa y espontaneidad, a mejorar
el mundo y la cultura de nuestro
tiempo, de modo que se abran a los
planes de Dios para la humanidad: 



cogitationes cordis eius, los proyectos
de su corazón, que se mantienen de
generación en generación (Sal 33
[32], 11)»[6]. Es natural que en
muchos fieles cristianos nazca el
deseo de llegar a aquellos lugares
que «tienen gran incidencia para la
configuración futura de la
sociedad»[7]. Hace dos mil años, eran
Atenas y Roma. Hoy, ¿cuáles son esos
lugares? ¿Hay en ellos cristianos que
puedan ser en ellos «el buen olor de
Cristo» (2Co 2,15)? Y nosotros, ¿no
podríamos hacer algo por acercarnos
a aquellos lugares, que a menudo no
son ya ni siquiera lugares físicos?
Pensemos en los grandes espacios en
que muchas personas toman
decisiones importantes, vitales para
su vida… pero pensemos también en
esos mismos centros de nuestra
ciudad, de nuestro barrio, de nuestro
lugar de trabajo. Cuánto puede
hacer, en esos lugares, la presencia
de quien promueve una visión más
justa y solidaria del ser humano, que



no distingue entre ricos o pobres,
sanos o enfermos, locales o
extranjeros, etc.

Bien pensado, todo esto forma parte
de la misión propia de los fieles
laicos en la Iglesia. Como propuso el
Concilio Vaticano II, ellos «son 
llamados por Dios para contribuir,
desde dentro a modo de fermento, a la
santificación del mundo mediante el
ejercicio de sus propias tareas,
guiados por el espíritu evangélico, y
así manifiestan a Cristo ante los
demás, principalmente con el
testimonio de su vida y con el fulgor
de su fe, esperanza y caridad»[8]. Esa
llamada, común a todos los fieles
laicos, se concreta de modo
particular en quienes hemos recibido
la vocación al Opus Dei. San
Josemaría describía el apostolado de
sus hijas e hijos como «una inyección
intravenosa en el torrente
circulatorio de la sociedad»[9]. Los
veía preocupados de «llevar a Cristo



a todos los ámbitos donde se
desarrollan las tareas humanas: a la
fábrica, al laboratorio, al trabajo de
la tierra, al taller del artesano, a las
calles de las grandes ciudades y a los
senderos de montaña»[10],
poniéndole, con su trabajo, «en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra»[11].

Con el deseo de mantener vivo ese
rasgo constitutivo de la Obra, el
Padre nos animaba, en su primera
carta como prelado, a «promover en
todos una gran ilusión profesional: a
los que todavía son estudiantes y han
de albergar grandes deseos de
construir la sociedad, y a los que
ejercen una profesión; conviene que,
con rectitud de intención, fomenten
la santa ambición de llegar lejos y de
dejar huella»[12]. No se trata de
«estar a la última» por un prurito de
originalidad, sino de tomar
conciencia de que, para los fieles del
Opus Dei, «el estar al día, el



comprender el mundo moderno, es
algo natural e instintivo, porque son
ellos –junto con los demás
ciudadanos, iguales a ellos– los que
hacen nacer ese mundo y le dan su
modernidad»[13]. Es una hermosa
tarea, que exige de nosotros un
constante empeño por salir de
nuestro pequeño mundo y levantar
los ojos al horizonte inmenso de la
Salvación: ¡el mundo entero espera
la presencia vivificante de los
cristianos! Nosotros, en cambio,
«¡cuántas veces nos sentimos
tironeados a quedarnos en la
comodidad de la orilla! Pero el Señor
nos llama para navegar mar adentro
y arrojar las redes en aguas más
profundas (cfr. Lc 5,4). Nos invita a
gastar nuestra vida en su servicio.
Aferrados a él nos animamos a poner
todos nuestros carismas al servicio
de los otros. Ojalá nos sintamos
apremiados por su amor (cfr. 2Co
5,14) y podamos decir con san Pablo:



“¡Ay de mí si no anuncio el
Evangelio!” (1Co 9,16)»[14].

Disponibilidad para hacer la Obra

Junto al deseo de llevar la Salvación
a muchas personas, está en el
corazón del apóstol «el desvelo por
todas las iglesias» (cfr. 2Co 11,28).
Necesidades en la Iglesia ha habido
desde el principio: el libro de los 
Hechos cuenta cómo Bernabé «tenía
un campo, lo vendió, trajo el dinero y
lo puso a los pies de los
apóstoles» (Hch 4,37); san Pablo
recuerda en muchas de sus cartas la
colecta que estaba preparando para
los cristianos de Jerusalén. La Obra
no ha sido, tampoco en este punto,
una excepción. Apenas una semana
después de llegar por primera vez a
Roma, el 30 de junio de 1946, San
Josemaría escribía por carta a los
miembros del Consejo General, que
estaba entonces en Madrid: «Yo
pienso ir a Madrid cuanto antes y



volver a Roma. Es necesario —
¡Ricardo![15]— preparar seiscientas
mil pesetas, también con toda
urgencia. Esto, con nuestros grandes
apuros económicos, parece cosa de
locos. Sin embargo, es
imprescindible adquirir casa
aquí»[16]. Las necesidades
económicas en relación con las casas
de Roma no habían hecho más que
empezar, y, como los primeros
cristianos, todos en la Obra las veían
como algo muy propio. En los
últimos años, don Javier solía contar
con emoción la historia de los dos
sacerdotes que llegaron a Uruguay
para comenzar la labor del Opus Dei.
Después de un tiempo en el país,
recibieron un donativo importante,
que les hubiera sacado del apuro en
que se encontraban. Sin embargo, no
dudaron un momento en enviarlo
enteramente para las casas de Roma.

Las necesidades materiales no
terminaron en vida de san



Josemaría, sino que permanecen –y
permanecerán– siempre. Gracias a
Dios, las labores se multiplican por
todo el mundo, y además hay que
pensar en el mantenimiento de las
que existen ya. Por eso, es
igualmente importante que se
mantenga vivo el común sentido de
responsabilidad ante esas
necesidades. Como nos recuerda el
Padre, «nuestro amor a la Iglesia nos
moverá a procurar recursos para el
desarrollo de las labores
apostólicas»[17]. No es cuestión
solamente de que pongamos de
nuestra parte, sino sobre todo de que
ese esfuerzo nazca del amor que
tenemos a la Obra.

Lo mismo se podría decir de otra
manifestación maravillosa de
nuestra fe en el origen divino de la
propia llamada a hacer el Opus Dei
en la tierra. Conocemos bien la
alegría que le daba a san Josemaría
la entrega alegre que veía en sus



hijas y en sus hijos. En una de sus
últimas cartas, agradeció al Señor
que hubieran vivido una «total
disponibilidad –dentro de los deberes
de su estado personal, en el mundo–
para el servicio de Dios en la
Obra»[18]. Los momentos de
incertidumbre y contestación que se
vivían en la Iglesia y en el mundo
hacían brillar con una luz muy
especial esa entrega generosa:
«jóvenes y menos jóvenes, han ido de
acá para allá con la mayor
naturalidad, o han perseverado fieles
y sin cansancio en el mismo lugar;
han cambiado de ambiente si se
necesitaba, han suspendido un
trabajo y han puesto su esfuerzo en
una labor distinta que interesaba
más por motivos apostólicos; han
aprendido cosas nuevas, han
aceptado gustosamente ocultarse y
desaparecer, dejando paso a otros:
subir y bajar»[19].



En efecto, aunque la labor principal
de la Obra sea el apostolado personal
de cada uno de sus fieles[20], no hay
que olvidar que promueve también,
de modo corporativo, algunas
actividades sociales, educativas y
benéficas. Son manifestaciones
distintas del mismo amor ardiente
que Dios ha puesto en nuestros
corazones. Además, la formación que
da la Obra requiere «una cierta
estructura»[21], reducida pero
imprescindible. El mismo sentido de
misión que nos lleva a acercarnos a
muchas personas, y a procurar ser
levadura en los centros de decisión
de la vida humana, mantiene en
nosotros una sana preocupación por
estas necesidades de toda la Obra.

Muchos fieles del Opus Dei –célibes y
casados– trabajan en labores
apostólicas de muy distinto tipo.
Algunos se ocupan de las tareas de
formación y gobierno de la Obra.
Aunque no constituyen la esencia de



su vocación, estar abierto a esos
encargos forma parte de su modo
concreto de ser Opus Dei. Por eso el
Padre les anima a tener, junto a una
«gran ilusión profesional», «una
disponibilidad activa y generosa para
dedicarse cuando sea preciso, con
esa misma ilusión profesional, a las
tareas de formación y gobierno»[22].
No se trata de aceptar esas tareas
como un encargo impuesto, que nada
tiene que ver con la propia vida. Al
contrario, es algo que nace de la
conciencia de haber sido llamados
por Dios para una tarea grande y,
como san Pablo, de querer hacerse
«siervo de todos para ganar a
cuantos más pueda» (1Co 9,19). Esas
tareas son, de hecho, una «labor
profesional, que exige una específica
y cuidadosa capacitación»[23]. Por
eso, cuando se aceptan encargos de
este tipo se reciben con sentido de
misión, para vivirlos con el deseo de
aportar cada uno su granito de
arena. Y por la misma razón, no les



deben sacar del mundo, sino que, en
su caso, serán el modo en que
permanezcan en medio del mundo,
reconciliándolo con Dios, y el quicio
en torno al cual gire su santificación.

En la primera Iglesia, los discípulos
tenían «un solo corazón y una sola
alma» (Hch 4,32). Vivían pendientes
unos de otros, con una encantadora
fraternidad: «¿Quién desfallece sin
que yo desfallezca? ¿Quién tiene un
tropiezo sin que yo me abrase de
dolor? (2Co 11,29). Desde el lugar en
que habían encontrado la alegría del
Evangelio, llenaban el mundo de luz.
Todos sentían la preocupación de
acercar a muchas personas a la
Salvación cristiana. Todos deseaban
colaborar en la labor de los
apóstoles: con su propia vida
entregada, con su hospitalidad, con
ayudas materiales, o poniéndose a su
servicio, como los compañeros de
viaje de Pablo. No es un cuadro del
pasado, sino una maravillosa



realidad, que vemos encarnada en la
Iglesia y en la Obra, y que estamos
llamados a encarnar hoy, con toda la
actualidad de nuestra libre
correspondencia al don de Dios.

Lucas Buch

[1] Papa Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
Exultate, 19-III-2018, n. 131.

[2] J. L. González Gullón, DYA –La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, p. 196.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 9.

[4] San Josemaría, Forja, n. 565.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 14.



[6] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[7] Ibíd., n. 29.

[8] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[9] San Josemaría, Instrucción, 19-
III-1934, n. 42.

[10] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 105.

[11] Ibíd., n. 183.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[13] San Josemaría, Conversaciones,
n. 26.

[14] Papa Francisco, Ex. Ap. Gaudete
et Exultate, 19-III-2018, n. 130.

[15] Ricardo Fernández Vallespín era
entonces el Administrador General
de la Obra y, por tanto, quien tenía el



encargo de velar por las necesidades
económicas.

[16] A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. III, Rialp,
Madrid, p. 45.

[17] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[18] San Josemaría, Carta 14-II-1974,
n. 5.

[19] Ídem.

[20] San Josemaría, Conversaciones,
n. 51.

[21] Ibíd., n. 63.

[22] F. Ocáriz, Carta 14-II-17, n. 8.

[23] San Josemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 9.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/sentido-de-
mision-ii/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/sentido-de-mision-ii/
https://opusdei.org/es-ni/article/sentido-de-mision-ii/
https://opusdei.org/es-ni/article/sentido-de-mision-ii/

	Para mí, vivir es Cristo (VII): apóstoles en medio del mundo. Sentido de misión (II)

