opusdei.org

San Josemaria y el
amor ala creacion

¢Qué decia san Josemaria sobre
el amor a la creacion?
Ofrecemos un articulo de
Guillaume Derville, tedlogo, con
motivo de la enciclica «Laudato
S1'».

18/06/2015

A raiz de la publicacion de la
enciclica Laudato Si’ [LS] del Papa
Francisco, sobre el cuidado del medio
ambiente, cabe preguntarse: ;qué
decia san Josemaria sobre el amor a
la creacion? Antes de esbozar una



respuesta, es necesario aclarar que la
enciclica desarrolla ampliamente
temas y perspectivas que el fundador
del Opus Dei no tuvo la oportunidad
de tratar, al menos con la amplitud,
el recorrido y las metodologias (cfr.
LS, 15-16) de un documento actual de
magisterio social.

Comencemos con algunos puntos de
contacto. El Santo Padre se refiere al
“cuidado de la casa comun”[1], un
término que puede aplicarse a varias
realidades. Por ejemplo, san
Josemaria aplico la expresion “casa
comun” a la universidad. En el
contexto de las injusticias y
opresiones politicas o sociales de los
anos 1960, decia: “La Universidad es
el lugar para prepararse a dar
soluciones a esos problemas; es la
casa comun, lugar de estudio y de
amistad; lugar donde deben convivir
en paz personas de las diversas
tendencias que, en cada momento,
sean expresiones del legitimo



pluralismo que en la sociedad
existe”[2]. Por su parte, san Juan
Pablo II, en la enciclica Evangelium
vitee, también utilizaba esta
expresion cuando afirmaba que con
la negacion del derecho originario e
inalienable a la vida, “el Estado deja
de ser la «casa comun» donde todos
pueden vivir segun los principios de
igualdad fundamental”[3]. Si antes
“casa comun” nos hacia pensar en la
paz y la igualdad en la sociedad,
ahora el Papa Francisco nos invita a
ampliar este concepto, hasta abarcar
el mundo entero en clave ecoldgica
(una palabra forjada a finales del
siglo XIX a partir del griego “casa”).
Es necesario llevar a cabo la
reorientacion del mundo (cfr. LS, cap
IIT) y desterrar de éste los “pecados
contra la creacion” (LS, n. 8).

El amor apasionado a la Creacion

San Josemaria invitaba a “amar al
mundo apasionadamente”, titulo de



una conocida homilia suya que
incluye también, sin lugar a dudas,
las cosas mas materiales. No hay
amor sin respeto. “El mundo es
bueno -decia- porque las obras de
Dios son siempre perfectas”; y mas
adelante: “somos los hombres los que
hacemos malo al mundo por el
pecado”[4]. Es una conviccion que
nace de la mirada de fe y amor
dirigida hacia la Creacion. Esta
misma mirada es la que nos impulsa
a seguir el Papa Francisco, a lo largo
de la enciclica (cfr. por ejemplo LS,
nn. 96-100): desde la donacion
originaria (cfr. LS, n. 5) hasta la
apertura al estupor y a la maravilla
(LS, n. 11), junto con la amarga
constatacion de la pobreza y la
desigualdad. Al respecto, san
Josemaria alertaba: “Los bienes de la
tierra, repartidos entre unos pocos;
los bienes de la cultura, encerrados
en cendculos. Y, fuera, hambre de
pan y de sabiduria, vidas humanas
que son santas, porque vienen de



Dios, tratadas como simples cosas,
como numeros de una estadistica.
Comprendo y comparto esa
impaciencia, que me impulsa a mirar
a Cristo, que continda invitdndonos a
que pongamos en practica ese
mandamiento nuevo del amor”[5].

San Josemaria, fallecido en 1975, no
se ocupo explicitamente de la
cuestion ecoldgica, de la que hemos
tomado una mayor conciencia en la
actualidad. Sin embargo, sus
ensefianzas sobre el amor cristiano
al mundo, y la tarea humana de
santificarlo, respetando sus leyes
propias y llevando a la plenitud sus
potencialidades, nos ofrecen un rico
acervo desde el que reflexionar
sobre el cuidado de nuestro entorno,
a la luz de las perspectivas y
propuestas que ofrece Laudato Si’.

La relacion con el medio ambiente
nos influye mucho, y la vuelta a
ciertos lugares geograficos confirma



nuestra identidad (LS, n. 84).
Josemaria Escriva amaba su tierra,
Aragon. Compartia su amor por la
naturaleza, por las plantas y las
flores, hasta aquellas bellezas de la
naturaleza que €l habia conocido
siendo nifio en las novelas de Julio
Verne[6]. En tierra espafiola, supo oir
la cancion del agua que riega las
plantas, y contemplar el huerto que
reverdece mientras el borrico, dia
tras dia, afio tras afio, va dejando su
vida en las vueltas de la noria.
Manifestaba una predileccion por
ese animal, décil, humilde y
trabajador, y no dudaba en afirmar,
por ejemplo, que “un caballo bonito
me encanta, un pdajaro, una flor; un
perro también”[7].

Ser administradores y no malgastar

¢Como comportarse con los bienes de
esa casa comun del mundo? El
Fundador del Opus Dei, comentaba el
beato Alvaro del Portillo, invitaba “a



estar bien desasidos de las cosas
humanas -somos tan sélo
administradores-, y a actuar con
sentido comun, sin malgastar, sin
derrochar, administrando lo mejor
posible cuanto hayamos de
manejar”[8]. Se trata, antes que
nada, de una actitud espiritual, mas
que una cuestion economica.
Francisco ofrece algunas ideas
concretas en su enciclica, que
confirman la autenticidad de su vida
desapegada: no malgastar papel (cfr.
LS, nn. 22, 211), economizar la
electricidad (cfr. LS, n. 211), por citar
ahora solo esto.

Como tantos santos, también san
Josemaria era concreto y acudia a
este tipo de ejemplos que eran fruto
de su experiencia vital. Su primer
sucesor recuerda que “empleaba
siempre hojas usadas por una cara
para escribir por la otra apuntes o
borradores; decia en broma que, si
fuera posible, escribiria por el



canto”[9], para no malgastar. Y en
cuanto a la energia eléctrica, eran
frecuentes consejos suyos como éste:
“Mira, ahi encendieron las luces para
abrir las ventanas, y como se llend
toda la habitacion de luz natural, se
olvidaron de apagar las lamparas.
[...] Sube por favor y dile con
delicadeza que apague, porque se
esta gastando luz inutilmente”[10].
También animaba a estar atentos a
las cosas pequefias por un motivo de
caridad, y en esto incluia detalles que
ayudan a ahorrar y a evitar el
despilfarro de recursos, que bien se
pueden emplear para aliviar las
necesidades de nuestros semejantes.

Trabagjo, filiacion y alabanza
eucaristica

San Josemaria no pretendia ofrecer
un programa de accion social
corporativo para el Opus Dei, pues
queda fuera de la mision de esta
prelatura, sino que se empefio en



difundir la llamada evangélica a la
santidad y al apostolado en el trabajo
profesional y en la vida cotidiana, en
el respeto de la naturaleza, en el
cumplimiento de los deberes civicos.
Después, decia, que cada uno se una
a los demas, cristianos o no, para
afrontar juntos los problemas de la
sociedad (cfr. LS, n. 219), cumpliendo
lo mejor posible todo lo que hace:
“Nos es tan connatural el trabajo
constante y ordinario, que nuestro
hobby es también trabajo: con un
trabajo, descansamos de otro”[11].

El tema del trabajo es otro de los ejes
de la enciclica de Francisco (cfr. LS,
nn. 98, 124-129). Como es conocido,
se trata de un rasgo también esencial
en el espiritu del Opus Dei, junto con
la afirmacion de la filiacion divina en
que todo se fundamenta, y la
centralidad de la Eucaristia, misterio
que de algun modo corona Laudato
St (cfr. nn. 236-237) .



Desde la hermosura de la Creacion o
desde la contemplacion de Jesucristo,
san Josemaria llega a la “locura de
Amor de la Sagrada Eucaristia”[12].
Comentaba: “cuando digo Dominus
vobiscum, aunque esté solo con el
que me ayuda, lo digo a toda la
Iglesia, a todas las criaturas de la
tierra, a la creacion entera, también
a los pajaros y a los peces”[13]. En el
misterio, el trigo y las uvas
simbolizan la naturaleza y el mundo;
se han hecho pan y vino, y asi se
ofrece el trabajo y la cultura, para
transformarlo todo en Cristo, Hijo de
Dios y de Santa Maria, en alabanza a
Dios. Esa accion liturgica, que hace
entrar la tierra en el Cielo y tiene una
dimension césmica, anuncia la
recapitulacion de todas las cosas en
Cristo (cfr. LS, 100): como dice santo
Tomads de Aquino, “toda criatura
sensible recibirad una cierta novedad
de gloria”[14].



Por eso, después de celebrar la
Eucaristia, el fundador del Opus Dei
amaba rezar un himno tomado del
libro de Daniel (cap. 3) unida al
Salmo Laudate (Sal 150), el Trium
puerorum o Benedicite, cuyo uso se
remonta al menos al siglo tercero.
Invita a toda la creacién a bendecir
al Sefior: la mirada apunta hacia el
sol, 1a luna, las estrellas; alcanza la
inmensa extension de las aguas; se
eleva hacia los montes, contempla las
mas diferentes situaciones
atmosféricas, pasa del frio al calor,
de la luz a las tinieblas; considera el
mundo mineral y vegetal; se detiene
en las diferentes especies animales;
culmina con el hombre. Todos los
seres, por su simple existencia,
bendicen y dan gloria a Dios (cfr. LS,
69). Como ensefia Gaudium et spes,
“uno en cuerpo y alma, el hombre,
por su misma condicion corporal,
reune en si los elementos del mundo
material, de tal modo que, por medio
de él, éstos alcanzan su cima y elevan



la voz para la libre alabanza del
Creador”[15].

A esa alabanza nos invita el Papa
Francisco, haciéndose eco del Cdntico
de las criaturas de san Francisco de
Asis. Es un canto que alaba al
Creador en sus criaturas, de modo
analogo a como es a Dios a quien
alabamos en la vida de los santos,
pues coronando sus méritos, corona
sus propios dones[16]. No todo es
Dios, tampoco el mundo es Dios, ni el
devenir del mundo es el devenir de
Dios. Pero, ensefia el Catecismo, “las
distintas criaturas, queridas en su ser
propio, reflejan, cada una a su
manera, un rayo de la sabiduria y de
la bondad infinitas de Dios”[17].

Con un profundo sentido de su
filiacién divina, el Autor de Camino
no tenia todavia 30 afios cuando
escribia en sus Apuntes intimos:
“Nifo: acostumbrate a elevar tu
corazon a Dios, en accion de gracias,



muchas veces al dia. -Porque te da
esto y lo otro. -Porque te han
despreciado. -Porque no tienes lo que
necesitas o porque lo tienes. Porque
hizo tan hermosa a su Madre, que es
también Madre tuya. —Porque cred el
sol y la luna y aquel animal y aquella
otra planta. -Porque hizo a aquel
hombre elocuente y a ti te hizo
premioso... Dale gracias por todo,
porque todo es bueno”[18]. Una
accion de gracias que no es pasiva,
sino que nos lleva a actuar, como nos
invita el Papa Francisco a lo largo de
su enciclica (cfr. por ejemplo LS, nn.
13,19, 189, 217). Si, como escribe el
tedlogo Fernando Ocariz, “la creacion
es una realidad actual y permanente,
y no solo ni esencialmente un inicio
temporal absoluto”[19], desde
nuestra condicion radical de hijos de
Dios encontramos en la belleza de la
obra divina un lugar comun de
dialogo y de trabajo donde “nos
unimos para hacernos cargo de esta
casa que se nos confio” (LS, n. 244).



[1] Francisco, Enciclica Laudato Si’,
24 de mayo de 2015, titulo, y cfr. nn.
1,3,13,17,53, 61, 155, 232, 243.

[2] San Josemaria, Conversaciones,
ed. critico-historica (José Luis
[llanes), Rialp, Madrid 2012, nn.
76-717.

[3] San Juan Pablo II, Enciclica
Evangelium vitae, n. 20.

[4] San Josemaria, Conversaciones, n.
70.

[5] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
ed. critico-historica (Antonio
Aranda), Rialp, Madrid 2013, n. 111.

[6] Cfr. san Josemaria, Apuntes de
una tertulia, 1 de abril de 1973 (AGP,
biblioteca, P01).



[7] San Josemaria, Apuntes de una
tertulia en Buenos Aires, 23 de junio
de 1974 (AGP, biblioteca, P04).

[8] Beato Alvaro del Portillo, nota 94
a san Josemaria, Instruccion,
mayo-1935/14-1X-1950, n. 56.

[9] Beato Alvaro del Portillo,
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, 11, p. 186-187.

[10] San Josemaria, AGP, biblioteca,
PO1.

[11] San Josemaria, Carta 29-1X-1957,
n. 73.

[12] San Josemaria, Camino, ed.
critico-historica (Pedro Rodriguez),
Rial, Madrid 20043, n. 432; cfr. n. 533.

[13] San Josemaria, Apuntes de la
predicacion oral, en Cronica, 1969, p.
63 (AGP, biblioteca, P01).

[14] Santo Tomas de Aquino, In Epist.
ad Romanos, c.8, lect.4, citado en



Fernando Ocariz, Naturaleza, gracia
y gloria, EUNSA, Pamplona 2000, p.
353. Cfr. Rm 8,19; Col 1,20; Ap 21,1.

[15] Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 14.

[16] Cfr. Missale romanum, Prefatio I
de sanctis.

[17] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 339.

[18] San Josemaria, Apuntes Intimos,
28 de diciembre de 1931, cit. en
Camino, ed. crit., comentario al n.
268, p. 450.

[19] Fernando Ocariz, Sobre Dios, la
Iglesia, el mundo, Rialp 2013, p. 43.

Guillaume Derville

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/

opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-
y-el-amor-a-la-creacion/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/
https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/

	San Josemaría y el amor a la creación

