opusdei.org

San Josemaria
Escriva, maestro de
oracion en la vida
ordinaria

Entre los maestros de
espiritualidad de la historia de
la Iglesia, San Josemaria Escriva
ocupa un lugar propio por
varios motivos. Ante todo, por
tratarse de un santo de nuestros
dias (fue canonizado por Juan
Pablo II en el afio 2002), que ha
difundido la llamada universal
a la santidad, de manera
concreta, entre millares y
millares de cristianos- dice el
Prelado del Opus Dei al



comienzo de este articulo
publicado en 2006.

27/02/2015

D

Entre los maestros de espiritualidad
de la historia de la Iglesia, San
Josemaria Escriva ocupa un lugar
propio por varios motivos. Ante todo,
por tratarse de un santo de nuestros
dias (fue canonizado por Juan Pablo
IT en el afio 2002), que ha difundido
la llamada universal a la santidad, de
manera concreta, entre millares y
millares de cristianos.

Para alcanzar la santidad resulta
imprescindible mantener un trato
habitual con Dios; o dicho de otro
modo: rezar. Pero este medio no
consiste solo en desgranar plegarias
vocales; es hablar con Dios, poniendo



en ejercicio todas las capacidades
humanas: el alma y el cuerpo, la
cabeza y el corazon, la doctrina y los
afectos. Ser santos significa
parecerse a Jesucristo: cuanto mas le
imitemos, cuanto mas nos
asemejemos a Fl, desarrollando con
la gracia y nuestro esfuerzo la
identificacion sacramental recibida
en el Bautismo, mayor santidad,
mayor identificacion con el Maestro
alcanzaremos. De ahi la importancia
de esa "conversacion habitual” con
El. «;Santo, sin oracién?», se
pregunta San Josemaria en uno de
sus libros mas difundidos. Y
responde concisamente: «No creo en
esa santidad» (Camino, 107).

Contemplativo itinerante

Dios concedio al Fundador del Opus
Dei, entre otros, el don de ensefar de
modo practico que los hombres y las
mujeres que se desenvuelven en
medio de las actividades terrenas —



en el trabajo, en la familia, en los
mas variados y honrados ambientes
profesionales y sociales—, puedeny
deben aspirar a la santidad sin
descuidar los quehaceres temporales;
al contrario, han de servirse
precisamente de esas incidencias
para buscar a Dios, encontrarle y
amarle. Ha merecido, por eso, que la
Santa Sede le llamara «contemplativo
itinerante», en el Decreto con el que
se reconoce que practicd, en grado
heroico, todas las virtudes cristianas,
paso previo para la canonizacion.

Este resumen de lo que fue la vida de
San Josemaria comporta
consecuencias muy importantes. En
primer lugar, que no hay ningun
género de vida —si no se opone a la
ley de Dios— que no pueda ser
santificado; que a nadie se le niega la
gracia para llegar a ser
verdaderamente contemplativo; que
resulta posible mantener la
presencia de Dios en medio de las



tareas mas absorbentes,
relacionarnos con El en el fragor del
mundo, sin abandonar el lugar que
cada uno ocupa en la sociedad. En
definitiva: conducirse como un
hombre o una mujer de oracion no
estd reservado solo a quienes —
acogiendo una llamada especial—
siguen la vida sacerdotal o religiosa.
La vida contemplativa, precisamente
por tratarse de un requisito en el
camino de la santidad, se nos
presenta como camino al alcance de
todos.

San Josemaria Escriva fue llamado
por Dios, no sélo para proclamar este
mensaje, sino para ensefiar a
asumirlo, sin rebajar ninguna de sus
exigencias. Su ejemplo, las
ensefianzas que transmite en sus
escritos y, sobre todo, la realidad de
innumerables personas que se
inspiran en su espiritu para
santificarse en medio de los asuntos
terrenos, constituyen una expresion



clara de la validez de lo que afirmo
después el Concilio Vaticano II sobre
la llamada universal a la santidad.
También reflejan un modo concreto
de llevar a la practica la propuesta de
Juan Pablo II, de cara al nuevo
milenio, cuando exhort6 a los
cristianos a profundizar en el "arte
de la oracion" para aspirar a una
"medida alta" de la santidad en la
situacion de cada dia.

Antes de mostrar algunos de los
puntos fundamentales de las
ensefianzas sobre la oracion de este
maestro de vida cristiana, recojo el
comienzo de una homilia que lleva el
significativo titulo de "Vida de
oracion". Escribe San Josemaria:
«Siempre que sentimos en nuestro
corazon deseos de mejorar, de
responder mas generosamente al
Sefior, y buscamos una guia, un norte
claro para nuestra existencia
cristiana, el Espiritu Santo trae a
nuestra memoria las palabras del



Evangelio: conviene orar
perseverantemente y no desfallecer
(Lc18,1). La oracién es el
fundamento de toda labor
sobrenatural; con la oracion somos
omnipotentes y, si prescindiésemos
de este recurso, no lograriamos
nada» (Amigos de Dios, 238).

(D

Una de las "pasiones” de San
Josemaria consistia en el amor a la
libertad de las conciencias. Fue un
defensor decidido de la libertad
personal —con la consiguiente
responsabilidad personal— en todos
los 6rdenes de la vida. En el aspecto
espiritual, su constante ensefianza se
tradujo en que hay muchos caminos
para llegar a la santidad, porque
«cada alma es una obra maestra de
Dios» (Amigos de Dios, 83), y el Sefior
traza su via personalisima a la
criatura para que se identifique con
Cristo. Por eso, sin despreciar las



ensefianzas de otros santos, no era
partidario de métodos rigidos para
ensefiar a hacer oracion.

Su propia experiencia, y la de tantas
almas a las que ayudo en la vida
interior, le reafirmaron en la opinion
de que cada uno ha esforzarse —bajo
la guia del Espiritu Santo y con los
consejos recibidos en la direccion
espiritual personal— por encontrar
su propia senda: «Cada caminante
siga su camino», solia repetir; un
camino que, ademas, ira variando
segun las necesidades y las
circunstancias de cada alma.

Buscar, encontrar, amar a Cristo

A la vez, dentro de esa gran variedad
de situaciones personales, ya desde
los afios 30 solia sefialar unos
grandes tramos —validos para todos
— que se han de recorrer para llegar
a ser almas de oracion: «Que busques
a Cristo: Que encuentres a Cristo:
Que ames a Cristo. —Son tres etapas



clarisimas. ¢Has intentado, por lo
menos, vivir la primera?» (Camino,
382).

No se trata —como sefiala el mismo
Fundador del Opus Dei— de etapas
claramente diferenciadas, ni el hecho
de haber superado una lleva consigo
automaticamente la instalacion en la
siguiente. En otras ocasiones, por
ejemplo, apuntaba a «cuatro
escalones» para llegar a identificarse
con Cristo: «buscarle, encontrarle,
tratarle, amarle». Y afiadia: «Quiza
comprendéis que estais como en la
primera etapa. Buscadlo con hambre,
buscadlo en vosotros mismos con
todas vuestras fuerzas. Si obrais con
este empefio, me atrevo a garantizar
que ya lo habéis encontrado, y que
habéis comenzado a tratarloy a
amarlo, y a tener vuestra
conversacion en los cielos» (Amigos
de Dios, 300).



En definitiva, la senda de la oraciéon
no es algo que se adquiere de una
vez por todas: siempre hay que estar
comenzando, recomenzando, con la
ilusion humana y sobrenatural de
mejorar en el trato con Dios; se
requiere considerarse siempre
discipulo, y nunca maestro. Esta
actitud, ademas de revelarse como
un fuerte contrapeso a la posible
tentacion de soberbia espiritual,
ayuda a no desanimarse, a no
abandonar la practica de la
meditacion porque nos parece que
no avanzamos.

En el curso de la oracion mental o
meditacion, lo mas importante
consiste en llegar al trato personal
con Jesus. Todo lo demdas —como leer
algun parrafo del Evangelio o de un
libro piadoso, reflexionar sobre lo
que se ha leido, confrontarlo con la
propia vida, etc.—, sabiendo que
resulta muy conveniente e incluso
necesario, se encamina a mover la



voluntad, que debe prorrumpir en
afectos: actos de amor o de dolor,
acciones de gracias, peticiones,
propdasitos..., que constituyen el fruto
en sazon de la oracion verdadera. Se
trata de decisiones de amar mas a
Dios y al projimo, concretadas quiza
en puntos muy pequeiios, pero que
dejan en el alma un regusto —no
necesariamente de naturaleza
sensible— que se manifiesta en paz
interior y en serenidad para afrontar
con nueva energia, y con el gozo de
los hijos de Dios, los deberes y las
ocupaciones inherentes a la propia
situacion.

El Catecismo de la Iglesia Catolica
afirma que la practica de la oracion
supone un verdadero "combate"
espiritual (n. 2725). Lo ensefid con
las mismas palabras el Fundador del
Opus Dei; y afiadia que esa lucha,
aunque esforzada, no es triste ni
antipatica, sino que posee la alegria 'y
la juventud del deporte. Un



"combate" en el que siempre estamos
a la expectativa del "premio” —el
mismo Dios— que se entrega
intimamente a quien persevera en
buscarle, tratarle y amarle.

(Q11))

«Me has escrito: "orar es hablar con
Dios. Pero, ¢de qué?" —¢De qué? De
El, de ti: alegrias, tristezas, éxitos y
fracasos, ambiciones nobles,
preocupaciones diarias...,
iflaquezas!: y hacimientos de gracias
y peticiones: y Amor y desagravio. En
dos palabras: conocerle y conocerte:
"itratarse!"» (Camino, 91).

Estas palabras resumen bien el
contenido de la oracion de los hijos
de Dios. Un buen hijo, sobre todo si
es pequenio, conversa abiertamente
con su padre o con su madre sobre
cualquier asunto. Tiene una
confianza inquebrantable en ellos,
pues sabe que todo lo suyo les
interesa grandemente. Y si, en el



trato humano, cristiano, conviene
tener en cuenta las circunstancias de
cada uno, en el trato con Dios, este
criterio ha de aplicarse con absoluta
confianza. No importa tanto lo que le
vamos a decir o c6mo nos vamos a
expresar, sino ante todo el deseo de
dialogar con Quien nos ama
inmensamente y solo desea nuestro
bien.

Unos consejos para hacer oracion

«¢Que no sabes orar? —Ponte en la
presencia de Dios, y en cuanto
comiences a decir: "Sefior, jque no sé
hacer oracion!...", esta seguro de que
has empezado a hacerla» (Camino,
90).

Los que comienzan, suelen necesitar
de ayudas especiales, de algunos
apoyos. San Josemaria las llamaba
"muletas"”, porque sirven de puntos
de referencia para comenzar el
dialogo con el Sefior: la
consideracion de un pasaje del



Evangelio, de otros libros sagrados o
de un texto liturgico; la meditacion
atenta de las palabras de una oracion
vocal, como el padrenuestro o el
avemaria; la lectura de un libro que
proponga temas para la oracion...
Con el tiempo se podran dejar esas
"muletas”, aunque nunca conviene
abandonarlas del todo. No es raro, en
efecto, que se precisen de nuevo al
cabo de los afnos, o de cuando en
cuando. Entonces se utilizan como
asidero para superar las dificultades
que, antes o después, quiza se
presenten: distracciones, aridez
interior, preocupaciones que pugnan
por salir a flote en esos momentos,
cansancio fisico o intelectual...

Conviene recordar que la oracion se
desarrolla como un combate en el
que nunca hay que darse por
vencido. Porque, entre las excusas
para abandonar los ratos diarios de
oracion, una de las mas frecuentes es
el desanimo. Al no advertir



progresos claros, puede sobrevenir la
tentacion de limitarse a rezar
oraciones vocales, o ni siquiera esto.
iQué gran error seria! Lo importante
en este "negocio" no se mide por los
resultados contabilizables (que por
otra parte resulta imposible calcular
en una actividad de tipo
sobrenatural), sino la perseverancia
para seguir hasta el fin en el tiempo
dedicado a la meditacidn, sin ceder
en el afan de superar los obstaculos.

Entre los consejos practicos que
sugeria San Josemaria, unos
versaban sobre el lugar y el tiempo
de la meditacion: buscar un sitio que
facilite el recogimiento interior
(delante del Sagrario, siempre que
sea posible), y sujetarse a un horario,
sabiendo que es mejor adelantarla
que retrasarla, cuando se prevé
algun inconveniente; pedir ayuda a
nuestros aliados, los Angeles
Custodios; tratar de convertir incluso
las distracciones en materia del



dialogo con Dios. Esto tiene maxima
importancia, porque rezar es
mantener una conversacion con el
Sefior, no con nosotros mismos.

En esta linea se inscribe la
recomendacion de "meterse" en las
escenas del Evangelio. «Te aconsejo
—decia— que, en tu oracion,
intervengas en los pasajes del
Evangelio, como un personaje mas.
Primero te imaginas la escena o el
misterio, que te servira para
recogerte y meditar. Después aplicas
el entendimiento, para considerar
aquel rasgo de la vida del Maestro: su
Corazon enternecido, su humildad,
su pureza, su cumplimiento de la
Voluntad del Padre. Luego cuéntale
lo que a ti en estas cosas te suele
suceder, lo que te pasa, lo que te esta
ocurriendo. Permanece atento,
porque quiza El querra indicarte
algo: y surgiran esas mociones
interiores, ese caer en la cuenta, esas



reconvenciones» (Amigos de Dios,
253).

Se demuestra también muy eficaz el
recurso a la Virgen, Maestra de
oracion, y a San José, al empezary
acabar los ratos de oracion. «Ellos
presentaran nuestra debilidad a
Jesus, para que El la convierta en
fortaleza» (Amigos de Dios, 255).

IV

Siel alma cristiana es fiel y
perseverante en el trato con Dios, su
oracion no quedara confinada sdlo a
los momentos especialmente
dedicados a hablar con EL Se
prolongara durante la jornada
entera, dia y noche, haciendo posible
que el trabajo y el descanso, la
alegria y el dolor, la tranquilidad y
las preocupaciones, la vida entera se
convierta en oracion. Asi, casi sin
darse cuenta, el cristiano coherente
con su vocacion de hijo de Dios se va



convirtiendo en un contemplativo
itinerante, en alma de oracion.

Vida de oracion

«Recomendar esa unién continua
con Dios, ¢no es presentar un ideal,
tan sublime, que se revela
inasequible para la mayoria de los
cristianos? Verdaderamente es alta la
meta, pero no inasequible. El
sendero, que conduce a la santidad,
es sendero de oracidn; y la oracion
debe prender poco a poco en el alma,
como la pequefia semilla que se
convertira mas tarde en arbol
frondoso» (Amigos de Dios, 295).

En la homilia "Hacia la santidad",
San Josemaria describe a grandes
rasgos el itinerario de su propio
camino espiritual, y ofrece como la
falsilla para convertir toda la
existencia en oracion. «<Empezamos
con oraciones vocales, que muchos
hemos repetido de nifios: son frases
ardientes y sencillas, enderezadas a



Dios y a su Madre, que es Madre
nuestra (...). ¢No es esto —de alguna
manera— un principio de
contemplacion, demostracion
evidente de confiado abandono? (...).

»Primero una jaculatoria, y luego
otra, y otra..., hasta que parece
insuficiente ese fervor, porque las
palabras resultan pobres...: y se deja
paso a la intimidad divina, en un
mirar a Dios sin descanso y sin
cansancio. Vivimos entonces como
cautivos, como prisioneros. Mientras
realizamos con la mayor perfeccion
posible, dentro de nuestras
equivocaciones y limitaciones, las
tareas propias de nuestra condicion y
de nuestro oficio, el alma ansia
escaparse. Se va hacia Dios, como el
hierro atraido por la fuerza del iman.
Se comienza a amar a Jesus, de
forma mas eficaz, con un dulce
sobresalto» (Amigos de Dios, 296).



Un paso importante en esta senda es
el "descubrimiento” de la
Humanidad Santisima de Jesus, que
es siempre el unico camino para
llegar a la Trinidad. «Seguir a Cristo:
éste es el secreto. Acompafiarle tan
de cerca, que vivamos con Fl, como
aquellos primeros doce; tan de cerca,
que con El nos identifiquemos. No
tardaremos en afirmar, cuando no
hayamos puesto obstaculos a la
gracia, que nos hemos revestido de
Nuestro Sefior Jesucristo» (Amigos de
Dios, 299).

Distintivo del discipulo de Cristo es el
encuentro con la Cruz. No hay que
rehuirla, ni tampoco buscarla
temerariamente en cosas grandes. El
Espiritu Santo nos la presenta
sirviéndose habitualmente del
acontecer cotidiano, concediendo al
mismo tiempo la gracia para amarla.
La Cruz entonces no pesa: Jesus
mismo, buen cirineo, la lleva sobre
sus espaldas. El alma comienza a



caminar por la senda de la
contemplacion y descubre al Sefior
en cada paso. Momentos de prueba
se alternan con otros de calma, pero
la alegria interior —compatible con
el sufrimiento— no falta nunca: aqui
descubriremos la sefial mas clara de
que marchamos junto al Maestro.

Asi, correspondiendo a la gracia, se
llega a descubrir, tratar y amar a la
Santisima Trinidad. «Hemos corrido
como el ciervo, que ansia las fuentes
de las aguas (Sal 41, 2); con sed, rota
la boca, con sequedad. Queremos
beber en ese manantial de agua viva.
Sin rarezas, a lo largo del dia nos
movemos en ese abundante y claro
venero de frescas linfas que saltan
hasta la vida eterna (cfr. Jn 4, 14).
Sobran las palabras, porque la
lengua no logra expresarse; ya el
entendimiento se aquieta. No se
discurre, jse mira! Y el alma rompe
otra vez a cantar con cantar nuevo,
porque se siente y se sabe también



mirada amorosamente por Dios, a
todas horas.

»No me refiero a situaciones
extraordinarias. Son, pueden muy
bien ser, fendmenos ordinarios de
nuestra alma: una locura de amor
que, sin espectaculo, sin
extravagancias, nos ensefia a sufrir y
a vivir, porque Dios nos concede la
Sabiduria (...). Es merced de Dios. Si
tu procuras meditar, el Sefior no te
negara su asistencia. Fe y hechos de
fe: hechos, porque el Sefior (...) es
cada dia mas exigente. Eso es ya
contemplacion y es union; ésta ha de
ser la vida de muchos cristianos,
cada uno yendo adelante por su
propia via espiritual —son infinitas
—, en medio de los afanes del
mundo, aunque ni siquiera hayan
caido en la cuenta» (Amigos de Dios,
308).



(Articulo de Mons. Javier
Echevarria publicado en la revista
Magnificat)

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-
escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-
ordinaria/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/

	San Josemaría Escrivá, maestro de oración en la vida ordinaria

