
opusdei.org

San Josemaría
Escrivá, maestro de
oración en la vida
ordinaria

Entre los maestros de
espiritualidad de la historia de
la Iglesia, San Josemaría Escrivá
ocupa un lugar propio por
varios motivos. Ante todo, por
tratarse de un santo de nuestros
días (fue canonizado por Juan
Pablo II en el año 2002), que ha
difundido la llamada universal
a la santidad, de manera
concreta, entre millares y
millares de cristianos- dice el
Prelado del Opus Dei al



comienzo de este artículo
publicado en 2006.

27/02/2015

(I)

Entre los maestros de espiritualidad
de la historia de la Iglesia, San
Josemaría Escrivá ocupa un lugar
propio por varios motivos. Ante todo,
por tratarse de un santo de nuestros
días (fue canonizado por Juan Pablo
II en el año 2002), que ha difundido
la llamada universal a la santidad, de
manera concreta, entre millares y
millares de cristianos.

Para alcanzar la santidad resulta
imprescindible mantener un trato
habitual con Dios; o dicho de otro
modo: rezar. Pero este medio no
consiste sólo en desgranar plegarias
vocales; es hablar con Dios, poniendo



en ejercicio todas las capacidades
humanas: el alma y el cuerpo, la
cabeza y el corazón, la doctrina y los
afectos. Ser santos significa
parecerse a Jesucristo: cuanto más le
imitemos, cuanto más nos
asemejemos a Él, desarrollando con
la gracia y nuestro esfuerzo la
identificación sacramental recibida
en el Bautismo, mayor santidad,
mayor identificación con el Maestro
alcanzaremos. De ahí la importancia
de esa "conversación habitual" con
Él. «¿Santo, sin oración?», se
pregunta San Josemaría en uno de
sus libros más difundidos. Y
responde concisamente: «No creo en
esa santidad» (Camino, 107).

Contemplativo itinerante

Dios concedió al Fundador del Opus
Dei, entre otros, el don de enseñar de
modo práctico que los hombres y las
mujeres que se desenvuelven en
medio de las actividades terrenas —



en el trabajo, en la familia, en los
más variados y honrados ambientes
profesionales y sociales—, pueden y
deben aspirar a la santidad sin
descuidar los quehaceres temporales;
al contrario, han de servirse
precisamente de esas incidencias
para buscar a Dios, encontrarle y
amarle. Ha merecido, por eso, que la
Santa Sede le llamara «contemplativo
itinerante», en el Decreto con el que
se reconoce que practicó, en grado
heroico, todas las virtudes cristianas,
paso previo para la canonización.

Este resumen de lo que fue la vida de
San Josemaría comporta
consecuencias muy importantes. En
primer lugar, que no hay ningún
género de vida —si no se opone a la
ley de Dios— que no pueda ser
santificado; que a nadie se le niega la
gracia para llegar a ser
verdaderamente contemplativo; que
resulta posible mantener la
presencia de Dios en medio de las



tareas más absorbentes,
relacionarnos con Él en el fragor del
mundo, sin abandonar el lugar que
cada uno ocupa en la sociedad. En
definitiva: conducirse como un
hombre o una mujer de oración no
está reservado sólo a quienes —
acogiendo una llamada especial—
siguen la vida sacerdotal o religiosa.
La vida contemplativa, precisamente
por tratarse de un requisito en el
camino de la santidad, se nos
presenta como camino al alcance de
todos.

San Josemaría Escrivá fue llamado
por Dios, no sólo para proclamar este
mensaje, sino para enseñar a
asumirlo, sin rebajar ninguna de sus
exigencias. Su ejemplo, las
enseñanzas que transmite en sus
escritos y, sobre todo, la realidad de
innumerables personas que se
inspiran en su espíritu para
santificarse en medio de los asuntos
terrenos, constituyen una expresión



clara de la validez de lo que afirmó
después el Concilio Vaticano II sobre
la llamada universal a la santidad.
También reflejan un modo concreto
de llevar a la práctica la propuesta de
Juan Pablo II, de cara al nuevo
milenio, cuando exhortó a los
cristianos a profundizar en el "arte
de la oración" para aspirar a una
"medida alta" de la santidad en la
situación de cada día.

Antes de mostrar algunos de los
puntos fundamentales de las
enseñanzas sobre la oración de este
maestro de vida cristiana, recojo el
comienzo de una homilía que lleva el
significativo título de "Vida de
oración". Escribe San Josemaría:
«Siempre que sentimos en nuestro
corazón deseos de mejorar, de
responder más generosamente al
Señor, y buscamos una guía, un norte
claro para nuestra existencia
cristiana, el Espíritu Santo trae a
nuestra memoria las palabras del



Evangelio: conviene orar
perseverantemente y no desfallecer
(Lc 18, 1). La oración es el
fundamento de toda labor
sobrenatural; con la oración somos
omnipotentes y, si prescindiésemos
de este recurso, no lograríamos
nada» (Amigos de Dios, 238).

(II)

Una de las "pasiones" de San
Josemaría consistía en el amor a la
libertad de las conciencias. Fue un
defensor decidido de la libertad
personal —con la consiguiente
responsabilidad personal— en todos
los órdenes de la vida. En el aspecto
espiritual, su constante enseñanza se
tradujo en que hay muchos caminos
para llegar a la santidad, porque
«cada alma es una obra maestra de
Dios» (Amigos de Dios, 83), y el Señor
traza su vía personalísima a la
criatura para que se identifique con
Cristo. Por eso, sin despreciar las



enseñanzas de otros santos, no era
partidario de métodos rígidos para
enseñar a hacer oración.

Su propia experiencia, y la de tantas
almas a las que ayudó en la vida
interior, le reafirmaron en la opinión
de que cada uno ha esforzarse —bajo
la guía del Espíritu Santo y con los
consejos recibidos en la dirección
espiritual personal— por encontrar
su propia senda: «Cada caminante
siga su camino», solía repetir; un
camino que, además, irá variando
según las necesidades y las
circunstancias de cada alma.

Buscar, encontrar, amar a Cristo

A la vez, dentro de esa gran variedad
de situaciones personales, ya desde
los años 30 solía señalar unos
grandes tramos —válidos para todos
— que se han de recorrer para llegar
a ser almas de oración: «Que busques
a Cristo: Que encuentres a Cristo:
Que ames a Cristo. —Son tres etapas



clarísimas. ¿Has intentado, por lo
menos, vivir la primera?» (Camino,
382).

No se trata —como señala el mismo
Fundador del Opus Dei— de etapas
claramente diferenciadas, ni el hecho
de haber superado una lleva consigo
automáticamente la instalación en la
siguiente. En otras ocasiones, por
ejemplo, apuntaba a «cuatro
escalones» para llegar a identificarse
con Cristo: «buscarle, encontrarle,
tratarle, amarle». Y añadía: «Quizá
comprendéis que estáis como en la
primera etapa. Buscadlo con hambre,
buscadlo en vosotros mismos con
todas vuestras fuerzas. Si obráis con
este empeño, me atrevo a garantizar
que ya lo habéis encontrado, y que
habéis comenzado a tratarlo y a
amarlo, y a tener vuestra
conversación en los cielos» (Amigos
de Dios, 300).



En definitiva, la senda de la oración
no es algo que se adquiere de una
vez por todas: siempre hay que estar
comenzando, recomenzando, con la
ilusión humana y sobrenatural de
mejorar en el trato con Dios; se
requiere considerarse siempre
discípulo, y nunca maestro. Esta
actitud, además de revelarse como
un fuerte contrapeso a la posible
tentación de soberbia espiritual,
ayuda a no desanimarse, a no
abandonar la práctica de la
meditación porque nos parece que
no avanzamos.

En el curso de la oración mental o
meditación, lo más importante
consiste en llegar al trato personal
con Jesús. Todo lo demás —como leer
algún párrafo del Evangelio o de un
libro piadoso, reflexionar sobre lo
que se ha leído, confrontarlo con la
propia vida, etc.—, sabiendo que
resulta muy conveniente e incluso
necesario, se encamina a mover la



voluntad, que debe prorrumpir en
afectos: actos de amor o de dolor,
acciones de gracias, peticiones,
propósitos..., que constituyen el fruto
en sazón de la oración verdadera. Se
trata de decisiones de amar más a
Dios y al prójimo, concretadas quizá
en puntos muy pequeños, pero que
dejan en el alma un regusto —no
necesariamente de naturaleza
sensible— que se manifiesta en paz
interior y en serenidad para afrontar
con nueva energía, y con el gozo de
los hijos de Dios, los deberes y las
ocupaciones inherentes a la propia
situación.

El Catecismo de la Iglesia Católica
afirma que la práctica de la oración
supone un verdadero "combate"
espiritual (n. 2725). Lo enseñó con
las mismas palabras el Fundador del
Opus Dei; y añadía que esa lucha,
aunque esforzada, no es triste ni
antipática, sino que posee la alegría y
la juventud del deporte. Un



"combate" en el que siempre estamos
a la expectativa del "premio" —el
mismo Dios— que se entrega
íntimamente a quien persevera en
buscarle, tratarle y amarle.

(III)

«Me has escrito: "orar es hablar con
Dios. Pero, ¿de qué?" —¿De qué? De
Él, de ti: alegrías, tristezas, éxitos y
fracasos, ambiciones nobles,
preocupaciones diarias...,
¡flaquezas!: y hacimientos de gracias
y peticiones: y Amor y desagravio. En
dos palabras: conocerle y conocerte:
"¡tratarse!"» (Camino, 91).

Estas palabras resumen bien el
contenido de la oración de los hijos
de Dios. Un buen hijo, sobre todo si
es pequeño, conversa abiertamente
con su padre o con su madre sobre
cualquier asunto. Tiene una
confianza inquebrantable en ellos,
pues sabe que todo lo suyo les
interesa grandemente. Y si, en el



trato humano, cristiano, conviene
tener en cuenta las circunstancias de
cada uno, en el trato con Dios, este
criterio ha de aplicarse con absoluta
confianza. No importa tanto lo que le
vamos a decir o cómo nos vamos a
expresar, sino ante todo el deseo de
dialogar con Quien nos ama
inmensamente y sólo desea nuestro
bien.

Unos consejos para hacer oración

«¿Que no sabes orar? —Ponte en la
presencia de Dios, y en cuanto
comiences a decir: "Señor, ¡que no sé
hacer oración!...", está seguro de que
has empezado a hacerla» (Camino,
90).

Los que comienzan, suelen necesitar
de ayudas especiales, de algunos
apoyos. San Josemaría las llamaba
"muletas", porque sirven de puntos
de referencia para comenzar el
diálogo con el Señor: la
consideración de un pasaje del



Evangelio, de otros libros sagrados o
de un texto litúrgico; la meditación
atenta de las palabras de una oración
vocal, como el padrenuestro o el
avemaría; la lectura de un libro que
proponga temas para la oración...
Con el tiempo se podrán dejar esas
"muletas", aunque nunca conviene
abandonarlas del todo. No es raro, en
efecto, que se precisen de nuevo al
cabo de los años, o de cuando en
cuando. Entonces se utilizan como
asidero para superar las dificultades
que, antes o después, quizá se
presenten: distracciones, aridez
interior, preocupaciones que pugnan
por salir a flote en esos momentos,
cansancio físico o intelectual...

Conviene recordar que la oración se
desarrolla como un combate en el
que nunca hay que darse por
vencido. Porque, entre las excusas
para abandonar los ratos diarios de
oración, una de las más frecuentes es
el desánimo. Al no advertir



progresos claros, puede sobrevenir la
tentación de limitarse a rezar
oraciones vocales, o ni siquiera esto.
¡Qué gran error sería! Lo importante
en este "negocio" no se mide por los
resultados contabilizables (que por
otra parte resulta imposible calcular
en una actividad de tipo
sobrenatural), sino la perseverancia
para seguir hasta el fin en el tiempo
dedicado a la meditación, sin ceder
en el afán de superar los obstáculos.

Entre los consejos prácticos que
sugería San Josemaría, unos
versaban sobre el lugar y el tiempo
de la meditación: buscar un sitio que
facilite el recogimiento interior
(delante del Sagrario, siempre que
sea posible), y sujetarse a un horario,
sabiendo que es mejor adelantarla
que retrasarla, cuando se prevé
algún inconveniente; pedir ayuda a
nuestros aliados, los Ángeles
Custodios; tratar de convertir incluso
las distracciones en materia del



diálogo con Dios. Esto tiene máxima
importancia, porque rezar es
mantener una conversación con el
Señor, no con nosotros mismos.

En esta línea se inscribe la
recomendación de "meterse" en las
escenas del Evangelio. «Te aconsejo
—decía— que, en tu oración,
intervengas en los pasajes del
Evangelio, como un personaje más.
Primero te imaginas la escena o el
misterio, que te servirá para
recogerte y meditar. Después aplicas
el entendimiento, para considerar
aquel rasgo de la vida del Maestro: su
Corazón enternecido, su humildad,
su pureza, su cumplimiento de la
Voluntad del Padre. Luego cuéntale
lo que a ti en estas cosas te suele
suceder, lo que te pasa, lo que te está
ocurriendo. Permanece atento,
porque quizá El querrá indicarte
algo: y surgirán esas mociones
interiores, ese caer en la cuenta, esas



reconvenciones» (Amigos de Dios,
253).

Se demuestra también muy eficaz el
recurso a la Virgen, Maestra de
oración, y a San José, al empezar y
acabar los ratos de oración. «Ellos
presentarán nuestra debilidad a
Jesús, para que Él la convierta en
fortaleza» (Amigos de Dios, 255).

IV

Si el alma cristiana es fiel y
perseverante en el trato con Dios, su
oración no quedará confinada sólo a
los momentos especialmente
dedicados a hablar con Él. Se
prolongará durante la jornada
entera, día y noche, haciendo posible
que el trabajo y el descanso, la
alegría y el dolor, la tranquilidad y
las preocupaciones, la vida entera se
convierta en oración. Así, casi sin
darse cuenta, el cristiano coherente
con su vocación de hijo de Dios se va



convirtiendo en un contemplativo
itinerante, en alma de oración.

Vida de oración

«Recomendar esa unión continua
con Dios, ¿no es presentar un ideal,
tan sublime, que se revela
inasequible para la mayoría de los
cristianos? Verdaderamente es alta la
meta, pero no inasequible. El
sendero, que conduce a la santidad,
es sendero de oración; y la oración
debe prender poco a poco en el alma,
como la pequeña semilla que se
convertirá más tarde en árbol
frondoso» (Amigos de Dios, 295).

En la homilía "Hacia la santidad",
San Josemaría describe a grandes
rasgos el itinerario de su propio
camino espiritual, y ofrece como la
falsilla para convertir toda la
existencia en oración. «Empezamos
con oraciones vocales, que muchos
hemos repetido de niños: son frases
ardientes y sencillas, enderezadas a



Dios y a su Madre, que es Madre
nuestra (...). ¿No es esto —de alguna
manera— un principio de
contemplación, demostración
evidente de confiado abandono? (...).

»Primero una jaculatoria, y luego
otra, y otra..., hasta que parece
insuficiente ese fervor, porque las
palabras resultan pobres...: y se deja
paso a la intimidad divina, en un
mirar a Dios sin descanso y sin
cansancio. Vivimos entonces como
cautivos, como prisioneros. Mientras
realizamos con la mayor perfección
posible, dentro de nuestras
equivocaciones y limitaciones, las
tareas propias de nuestra condición y
de nuestro oficio, el alma ansía
escaparse. Se va hacia Dios, como el
hierro atraído por la fuerza del imán.
Se comienza a amar a Jesús, de
forma más eficaz, con un dulce
sobresalto» (Amigos de Dios, 296).



Un paso importante en esta senda es
el "descubrimiento" de la
Humanidad Santísima de Jesús, que
es siempre el único camino para
llegar a la Trinidad. «Seguir a Cristo:
éste es el secreto. Acompañarle tan
de cerca, que vivamos con Él, como
aquellos primeros doce; tan de cerca,
que con Él nos identifiquemos. No
tardaremos en afirmar, cuando no
hayamos puesto obstáculos a la
gracia, que nos hemos revestido de
Nuestro Señor Jesucristo» (Amigos de
Dios, 299).

Distintivo del discípulo de Cristo es el
encuentro con la Cruz. No hay que
rehuirla, ni tampoco buscarla
temerariamente en cosas grandes. El
Espíritu Santo nos la presenta
sirviéndose habitualmente del
acontecer cotidiano, concediendo al
mismo tiempo la gracia para amarla.
La Cruz entonces no pesa: Jesús
mismo, buen cirineo, la lleva sobre
sus espaldas. El alma comienza a



caminar por la senda de la
contemplación y descubre al Señor
en cada paso. Momentos de prueba
se alternan con otros de calma, pero
la alegría interior —compatible con
el sufrimiento— no falta nunca: aquí
descubriremos la señal más clara de
que marchamos junto al Maestro.

Así, correspondiendo a la gracia, se
llega a descubrir, tratar y amar a la
Santísima Trinidad. «Hemos corrido 
como el ciervo, que ansía las fuentes
de las aguas (Sal 41, 2); con sed, rota
la boca, con sequedad. Queremos
beber en ese manantial de agua viva.
Sin rarezas, a lo largo del día nos
movemos en ese abundante y claro
venero de frescas linfas que saltan
hasta la vida eterna (cfr. Jn 4, 14).
Sobran las palabras, porque la
lengua no logra expresarse; ya el
entendimiento se aquieta. No se
discurre, ¡se mira! Y el alma rompe
otra vez a cantar con cantar nuevo,
porque se siente y se sabe también



mirada amorosamente por Dios, a
todas horas.

»No me refiero a situaciones
extraordinarias. Son, pueden muy
bien ser, fenómenos ordinarios de
nuestra alma: una locura de amor
que, sin espectáculo, sin
extravagancias, nos enseña a sufrir y
a vivir, porque Dios nos concede la
Sabiduría (...). Es merced de Dios. Si
tú procuras meditar, el Señor no te
negará su asistencia. Fe y hechos de
fe: hechos, porque el Señor (...) es
cada día más exigente. Eso es ya
contemplación y es unión; ésta ha de
ser la vida de muchos cristianos,
cada uno yendo adelante por su
propia vía espiritual —son infinitas
—, en medio de los afanes del
mundo, aunque ni siquiera hayan
caído en la cuenta» (Amigos de Dios,
308).



(Artículo de Mons. Javier
Echevarría publicado en la revista 
Magnificat)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-
escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-

ordinaria/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/

	San Josemaría Escrivá, maestro de oración en la vida ordinaria

