opusdei.org

Catequesis de san
Juan Pablo II sobre
los salmos

Libro electronico con las
catequesis sobre los salmos, que
san Juan Pablo II predico del 28
de marzo de 2001 al 26 de enero
de 2005.

04/09/2024

Enlaces para descargar gratis
“Catequesis sobre los salmos”.

Google Play Books » “Catequesis
sobre los salmos”.


https://play.google.com/store/books/details?id=3r8eEQAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=3r8eEQAAQBAJ&pli=1

Apple Books » “Catequesis sobre los
salmos”

ePub »-“Catequesis sobre los
salmos”>

PDF » “Catequesis sobre los salmos™.

Los salmos en la tradicion de la
Iglesia. Miércoles 28 de marzo de
2001

1. En la carta apostolica Novo
millennio ineunte expresé el deseo de
que la Iglesia se distinga cada vez
mas en el "arte de la oracion",
aprendiéndolo siempre de nuevo de
los labios mismos del divino Maestro
(cf. n. 32). Ese compromiso ha de
vivirse sobre todo en la liturgia,
fuente y cumbre de la vida eclesial.
En esta linea es importante prestar
mayor atencion pastoral a la
promocion de la Liturgia de las


https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-salmos/id6670430820?l=es&ls=1
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-salmos/id6670430820?l=es&ls=1
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-I20240907103443303664.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-I20240907103443303664.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-salmos-I20240907103504570509.pdf

Horas, como oracion de todo el
pueblo de Dios (cf. ib., 34). En efecto,
aunque los sacerdotes y los religiosos
tienen un mandato preciso de
celebrarla, también a los laicos se les
recomienda encarecidamente. Esta
fue la intencidon de mi venerado
predecesor Pablo VI al publicar, hace
poco mas de treinta afios, la
constitucién Laudis canticum, en la
que establecia el modelo vigente de
esta oracion, deseando que "el
pueblo de Dios acoja con renovado
afecto” (cf. AAS 63 [1971] 532) los
salmos y los canticos, estructura
fundamental de la Liturgia de las
Horas.

Es un dato esperanzador que muchos
laicos, tanto en las parroquias como
en las agrupaciones eclesiales, hayan
aprendido a valorarla. Con todo,
sigue siendo una oracion que supone
una adecuada formacion catequistica
y biblica, para poderla gustar a
fondo.



Con esta finalidad comenzamos hoy
una serie de catequesis sobre los
salmos y los canticos propuestos en
la oracion matutina de las Laudes. De
este modo, deseo estimular y ayudar
a todos a orar con las mismas
palabras utilizadas por Jesus y
presentes desde hace milenios en la
oracion de Israel y en la de la Iglesia.

2. Podriamos introducirnos en la
comprension de los salmos por
diversos caminos. El primero
consistiria en presentar su estructura
literaria, sus autores, su formacion,
los contextos en que surgieron.
También seria sugestiva una lectura
que pusiera de relieve su caracter
poético, que en ocasiones alcanza
niveles altisimos de intuicion lirica y
de expresion simbdlica. No menos
interesante seria recorrer los salmos
considerando los diversos
sentimientos del alma humana que
manifiestan: alegria, gratitud, accion
de gracias, amor, ternura,



entusiasmo, pero también intenso
sufrimiento, recriminacion, solicitud
de ayuda y de justicia, que a veces
desembocan en rabia e imprecacion.
En los salmos el ser humano se
descubre plenamente a si mismo.

Nuestra lectura buscara sobre todo
destacar el significado religioso de
los salmos, mostrando cémo, aun
habiendo sido escritos hace muchos
siglos por creyentes judios, pueden
ser usados en la oracion de los
discipulos de Cristo. Para ello nos
serviremos de los resultados de la
exégesis, pero a la vez veremos lo
que nos ensefia la Tradicion, y sobre
todo escucharemos lo que nos dicen
los Padres de la Iglesia.

3. En efecto, los santos Padres, con
profunda penetracion espiritual,
supieron discernir y sefialar que
Cristo mismo, en la plenitud de su
misterio, es la gran "clave" de lectura
de los salmos. Estaban plenamente



convencidos de que en los salmos se
habla de Cristo. Jesus resucitado se
aplico a si mismo los salmos, cuando
dijo a los discipulos: "Es necesario
que se cumpla todo lo que esta
escrito en la Ley de Moisés, en los
Profetas y en los Salmos acerca de
mi" (Lc 24,44). Los Padres afiaden
que en los salmos se habla de Cristo,
o incluso que es Cristo mismo quien
habla. Al decir esto, no pensaban
solamente en la persona individual
de Jesus, sino en el Christus totus, en
el Cristo total, formado por Cristo
cabeza y por sus miembros.

Asinace, para el cristiano, la
posibilidad de leer el Salterio a la luz
de todo el misterio de Cristo.
Precisamente desde esta perspectiva
se descubre también la dimension
eclesial, particularmente puesta de
relieve por el canto coral de los
salmos. De este modo se comprende
que los salmos hayan sido tomados,
desde los primeros siglos, como



oracion del pueblo de Dios. Si en
algunos periodos historicos
prevalecio una tendencia a preferir
otras plegarias, fue gran mérito de
los monjes el que se mantuviera en
alto la antorcha del Salterio. Uno de
ellos, san Romualdo, fundador de la
Camaldula, en el alba del segundo
milenio cristiano —como afirma su
bidgrafo Bruno de Querfurt— llego a
sostener que los salmos son el unico
camino para hacer una oracion
realmente profunda: "Una via in
psalmis" (Passio sanctorum Benedicti
et Johannes ac sociorum eorumdem:
MPH VI, 1893, 427).

4. Con esta afirmacion, a primera
vista exagerada, en realidad se
remontaba a la mejor tradicion de
los primeros siglos cristianos, cuando
el Salterio se habia convertido en el
libro por excelencia de la oracion
eclesial. Esta fue la opcion decisiva
frente a las tendencias heréticas que
continuamente se cernian sobre la



unidad de fe y de comunion. A este
respecto, es interesante una
estupenda carta que san Atanasio
escribid a Marcelino, en la primera
mitad del siglo IV, mientras la herejia
arriana dominaba, atentando contra
la fe en la divinidad de Cristo. Frente
a los herejes que atraian hacia si a la
gente también con cantos y plegarias
que respondian muy bien a los
sentimientos religiosos, el gran Padre
de la Iglesia se dedicé con todas sus
fuerzas a ensefiar el Salterio
transmitido por la Escritura (cf. PG
27,12 ss). Asi, al "Padre nuestro”, la
oracion del Sefior por antonomasia,
se afiadio la praxis, que pronto se
hizo universal entre los bautizados,
de la oracion de los salmos.

5. También gracias a la oracion
comunitaria de los salmos, la
conciencia cristiana ha recordado y
comprendido que es imposible
dirigirse al Padre que esta en los
cielos sin una auténtica comunion de



vida con los hermanos y hermanas
que estan en la tierra. No solo eso; los
cristianos, al insertarse vitalmente
en la tradicion orante de los judios,
aprendieron a orar cantando las
magnalia Dei, es decir, las maravillas
realizadas por Dios tanto en la
creacion del mundo y de la
humanidad, como en la historia de
Israel y de la Iglesia. Sin embargo,
esta forma de oracion, tomada de la
Escritura, no excluye ciertamente
expresiones mas libres, y estas no
solo continuaran caracterizando la
oracion personal, sino también
enriqueciendo la misma oracion
liturgica, por ejemplo con himnos y
troparios. En cualquier caso, el libro
del Salterio ha de ser la fuente ideal
de la oracion cristiana, y en él
seguira inspirandose la Iglesia en el
nuevo milenio.

La Liturgia de las Horas, oracion
de la Iglesia. Miércoles 4 de abril de
2001



1. Antes de comenzar el comentario
de los salmos y canticos de las
Laudes, completamos hoy la
reflexion introductoria que
iniciamos en la anterior catequesis. Y
lo hacemos tomando como punto de
partida un aspecto muy arraigado en
la tradicion espiritual: al cantar los
salmos, el cristiano experimenta una
especie de sintonia entre el Espiritu
presente en las Escrituras y el
Espiritu que habita en él por la
gracia bautismal. Mas que orar con
sus propias palabras, se hace eco de
los "gemidos inenarrables” de los que
habla san Pablo (cf.Rm 8,26), con los
cuales el Espiritu del Sefior impulsa a
los creyentes a unirse a la invocacion
caracteristica de Jesus: "jAbba,
Padre!" (Rm 8,15; Ga 4,6).

Los antiguos monjes estaban tan
seguros de esta verdad, que no se
preocupaban de cantar los salmos en
su lengua materna, pues les bastaba
la conviccion de que eran, de algun



modo, "organos" del Espiritu Santo.
Estaban convencidos de que por su fe
los versiculos de los salmos les
proporcionaban una "energia"
particular del Espiritu Santo. Esa
misma conviccion se manifiesta en la
utilizacion caracteristica de los
salmos que se llamo "oracion
jaculatoria” —de la palabra latina
iaculum, es decir, dardo— para
indicar expresiones salmaddicas
brevisimas que podian ser
"lanzadas", casi como flechas
incendiarias, por ejemplo contra las
tentaciones. Juan Cassiano, escritor
que vivio entre los siglos IVy V,
recuerda que algunos monjes habian
descubierto la eficacia
extraordinaria del brevisimo incipit
del salmo 69: "Dios mio, ven en mi
auxilio; Sefor, date prisa en
socorrerme”, que desde entonces se
convirtio en el portico de ingreso de
la Liturgia de las Horas (cf.
Conlationes 10, 10: CPL 512, 298 ss).



2. Ademas de la presencia del
Espiritu Santo, otra dimension
importante es la de la accion
sacerdotal que Cristo realiza en esta
oracion, asociando a si a la Iglesia su
esposa. A este respecto, precisamente
refiriéndose a la Liturgia de las
Horas, el concilio Vaticano II ensefa:
"El sumo sacerdote de la nuevay
eterna Alianza, Jesucristo (...) une a si
toda la comunidad humana y la
asocia al canto de este divino himno
de alabanza. En efecto, esta funcion
sacerdotal se prolonga a través de su
Iglesia, que no solo en la celebracion
de la Eucaristia, sino también de
otros modos, sobre todo recitando el
Oficio divino, alaba al Sefor sin
interrupcion e intercede por la
salvacion del mundo

entero" (Sacrosanctum Concilium,
83).

También la Liturgia de las Horas, por
consiguiente, tiene el caracter de
oracion publica, en la que la Iglesia



esta particularmente implicada. Asi,
es iluminador redescubrir como la
Iglesia fue definiendo
progresivamente este compromiso
especifico suyo de oracion realizada
de acuerdo con las diversas fases del
dia. Para ello es preciso remontarse a
los primeros tiempos de la
comunidad apostolica, cuando aun
existia un estrecho vinculo entre la
oracion cristiana y las asi llamadas
"plegarias legales" —es decir,
prescritas por la Ley de Moisés— que
se rezaban en determinadas horas
del dia en el templo de Jerusalén. E1
libro de los Hechos de los Apostoles
dice que "acudian al templo todos los
dias" (Hch 2,46) o que "subian al
templo para la oracion de la hora
nona" (Hch 3,1). Y, por otra parte,
sabemos también que las "plegarias
legales" por excelencia eran
precisamente la de la mafiana y la de
la tarde.



3. Gradualmente los discipulos de
Jesus descubrieron algunos salmos
particularmente adecuados para
determinados momentos del dia, de
la semana o del afio, viendo en ellos
un sentido profundo en relacién con
el misterio cristiano. Un testigo
autorizado de este proceso es san
Cipriano, que, en la primera mitad
del siglo III, escribe: "Es necesario
orar al inicio del dia para celebrar
con la oracion de la mafiana la
resurreccion del Sefior. Eso
corresponde a lo que una vez el
Espiritu Santo indic6 en los Salmos
con estas palabras: "Rey mio y Dios
mio. A ti te suplico, Sefior, por la
mafana escucharas mi voz, por la
mafana te expongo mi causa y me
quedo aguardando" (Sal 5,3-4). (...)
Luego, cuando se pone el soly
declina el dia, es preciso hacer
nuevamente oracion. En efecto, dado
que Cristo es el verdadero sol y el
verdadero dia, en el momento en que
declinan el sol y el dia del mundo,



pidiendo en la oracién que vuelva a
brillar sobre nosotros la luz,
invocamos que Cristo nos traiga de
nuevo la gracia de la luz eterna" (De
oratione dominica, 35: PL 39, 655).

4. La tradicion cristiana no se limitd
a perpetuar la judia, sino que innovo
algunas cosas, que acabaron por
caracterizar de forma diversa toda la
experiencia de oracion que vivieron
los discipulos de Jesus. En efecto,
ademas de rezar, por la mafianay
por la tarde, el padrenuestro, 1os
cristianos escogieron con libertad los
salmos para celebrar con ellos su
oracion diaria. A lo largo de la
historia, este proceso sugirio la
utilizacion de determinados salmos
para algunos momentos de fe
particularmente significativos. Entre
estos ocupaba el primer lugar la
oracion de la vigilia, que preparaba
para el dia del Sefior, el domingo, en
el cual se celebraba la Pascua de
Resurreccion.



Una caracteristica tipicamente
cristiana fue, luego, la doxologia
trinitaria, que se afiadio al final de
cada salmo y cantico: "Gloria al
Padre y al Hijo y al Espiritu Santo".
Asi cada salmo y cantico es
iluminado por la plenitud de Dios.

5. La oracion cristiana nace, se
alimenta y se desarrolla en torno al
evento por excelencia de la fe: el
misterio pascual de Cristo. De esta
forma, por la mafiana y por la tarde,
al salir y al ponerse el sol, se
recordaba la Pascua, el paso del
Sefior de la muerte a la vida. El
simbolo de Cristo "luz del mundo" es
la lampara encendida durante la
oracion de Visperas, que por eso se
llama también lucernario. Las horas
del dia remiten, a su vez al relato de
la pasion del Sefior, y la hora Tertia
también a la venida del Espiritu
Santo en Pentecostés. Por ultimo, la
oracion de la noche tiene caracter
escatologico, pues evoca la vigilancia



recomendada por Jesus en la espera
de su vuelta (cf. Mc 13,35-37).

Al hacer su oracion con esta
cadencia, los cristianos respondieron
al mandato del Sefior de "orar sin
cesar" (cf.Lc 18,1; 21,36; 1Ts 5,17; Ef
6,18), pero sin olvidar que, de algun
modo, toda la vida debe convertirse
en oracion. A este respecto escribe
Origenes: "Ora sin cesar quien une
oracion a las obras y obras a la
oracion" (Sobre la oracion X11, 2: PG
11,452 c).

Este horizonte en su conjunto
constituye el habitatnatural del rezo
de los salmos. Si se sienten y se viven
asi, la doxologia trinitaria que corona
todo salmo se transforma, para cada
creyente en Cristo, en una continua
inmersion, en la ola del Espiritu y en
comunion con todo el pueblo de Dios,
en el océano de vida y de paz en el
que se halla sumergido con el



bautismo, o sea, en el misterio del
Padre, del Hijo y del Espiritu Santo.

El alma sedienta de Dios. Miércoles
25 de abril de 2001

Salmo 62

1. El salmo 62, sobre el que
reflexionaremos hoy, es el salmo del
amor mistico, que celebra la
adhesion total a Dios, partiendo de
un anhelo casi fisico y llegando a su
plenitud en un abrazo intimo y
perenne. La oracion se hace deseo,
sed y hambre, porque implica el
alma y el cuerpo.

Como escribe santa Teresa de Avila,
"sed me parece a mi quiere decir
deseo de una cosa que nos hace tan
gran falta que, si nos falta, nos

mata" (Camino de perfeccion, c. 19).
La liturgia nos propone las primeras
dos estrofas del salmo, centradas
precisamente en los simbolos de la
sed y del hambre, mientras la tercera



estrofa nos presenta un horizonte
oscuro, el del juicio divino sobre el
mal, en contraste con la luminosidad
y la dulzura del resto del salmo.

2. Asi pues, comenzamos nuestra
meditacion con el primer canto, el de
la sed de Dios (cf. versiculos 2-4). Es
el alba, el sol esta surgiendo en el
cielo terso de la Tierra Santa y el
orante comienza su jornada
dirigiéndose al templo para buscar la
luz de Dios. Tiene necesidad de ese
encuentro con el Sefior de modo casi
instintivo, se podria decir "fisico". De
la misma manera que la tierra arida
esta muerta, hasta que la riega la
lluvia, y a causa de sus grietas parece
una boca sedienta y seca, asi el fiel
anhela a Dios para ser saciado por él
y para poder estar en comunion con
él.

Ya el profeta Jeremias habia
proclamado: el Sefior es "manantial
de aguas vivas", y habia reprendido



al pueblo por haber construido
"cisternas agrietadas, que no
retienen el agua" (Jr 2,13). Jesus
mismo exclamara en voz alta: "Si
alguno tiene sed, venga a mi, y beba,
el que crea en mi" (Jn 7,37-38). En
pleno mediodia de una jornada
soleada y silenciosa, promete a la
samaritana: "El que beba del agua
que yo le dé, no tendra sed jamas,
sino que el agua que yo le dé se
convertira en €l en fuente de agua
que brota para vida eterna" (Jn 4,14).

3. Con respecto a este tema, la
oracion del salmo 62 se entrelaza con
el canto de otro estupendo salmo, el
41: "Como busca la cierva corrientes
de agua, asi mi alma te busca a ti,
Dios mio; tiene sed de Dios, del Dios
vivo" (vv. 2-3). Ahora bien, en
hebreo, la lengua del Antiguo
Testamento, "el alma" se expresa con
el término nefesh, que en algunos
textos designa la "garganta" y en
muchos otros se extiende para



indicar todo el ser de la persona. El
vocablo, entendido en estas
dimensiones, ayuda a comprender
cuan esencial y profunda es la
necesidad de Dios: sin €l falta la
respiracion e incluso la vida. Por eso,
el salmista llega a poner en segundo
plano la misma existencia fisica,
cuando no hay union con Dios: "Tu
gracia vale mas que la vida" (Sal 62,
4). También en el salmo 72 el
salmista repite al Sefior: "Estando
contigo no hallo gusto ya en la tierra.
Mi carne y mi corazon se consumen:
iRoca de mi corazén, mi porcion,
Dios por siempre! (...) Para mi, mi
bien es estar junto a Dios" (vv. 25-28).

4. Después del canto de la sed, las
palabras del salmista modulan el
canto del hambre (cf. Sal 62,6-9).
Probablemente, con las imagenes del
"gran banquete" y de la saciedad, el
orante remite a uno de los sacrificios
que se celebraban en el templo de
Sion: el llamado "de comunion”, o



sea, un banquete sagrado en el que
los fieles comian la carne de las
victimas inmoladas. Otra necesidad
fundamental de la vida se usa aqui
como simbolo de la comunion con
Dios: el hambre se sacia cuando se
escucha la palabra divina y se
encuentra al Senor. En efecto, "no
solo de pan vive el hombre, sino que
el hombre vive de todo 1o que sale de
la boca del Sefnor" (Dt 8,3; cf. Mt 4,4).
Aqui el cristiano piensa en el
banquete que Cristo preparo la
ultima noche de su vida terrena y
cuyo valor profundo ya habia
explicado en el discurso de
Cafarnaum: "Mi carne es verdadera
comida y mi sangre verdadera
bebida. El que come mi carne y bebe
mi sangre permanece en mi y yo en
él" (Jn 6,55-56).

5. A través del alimento mistico de la
comunion con Dios "el alma se une a
é1", como dice el salmista. Una vez
mas, la palabra "alma" evoca a todo



el ser humano. No por nada se habla
de un abrazo, de una unioén casi
fisica: Dios y el hombre estan ya en
plena comunion, y en los labios de la
criatura no puede menos de brotar la
alabanza gozosa y agradecida.
Incluso cuando atravesamos una
noche oscura, nos sentimos
protegidos por las alas de Dios, como
el arca de la alianza estaba cubierta
por las alas de los querubines. Y
entonces florece la expresion estatica
de la alegria: "A la sombra de tus alas
canto con jubilo" (Sal 62,8). El miedo
desaparece, el abrazo no encuentra
el vacio sino a Dios mismo; nuestra
mano se estrecha con la fuerza de su
diestra (cf. Sal 62,9).

6. En una lectura de ese salmo a la
luz del misterio pascual, la sed y el
hambre que nos impulsan hacia
Dios, se sacian en Cristo crucificado y
resucitado, del que nos viene, por el
don del Espiritu y de los



sacramentos, la vida nueva y el
alimento que la sostiene.

Nos lo recuerda san Juan Crisostomo,
que, comentando las palabras de san
Juan: de su costado "salio sangre y
agua" (cf. Jn 19,34), afirma: "Esa
sangre y esa agua son simbolos del
bautismo y de los misterios", es decir,
de la Eucaristia. Y concluye: "¢ Veis
como Cristo se unio6 a su esposa?
¢Veis con qué nos alimenta a todos?
Con ese mismo alimento hemos sido
formados y crecemos. En efecto,
como la mujer alimenta al hijo que
ha engendrado con su propia sangre
y leche, asi también Cristo alimenta
continuamente con su sangre a aquel
que él mismo ha

engendrado” (Homilia III dirigida a
los nedfitos, 16-19, passim: SC 50 bis,
160-162).

SALMO 62

1 Solo en Dios descansa mi alma,



de él me viene la salvacion.
2 Solo él es mi Roca salvadora;
¢l es mi baluarte: nunca vacilaré.

3 ¢Hasta cuando se ensafiaran con
un hombre

para derribarlo entre todos,
como si fuera un muro inclinado

0 un cerco que esta por
derrumbarse?

4 Solo piensan en menoscabar mi
dignidad

y se complacen en la mentira;
bendicen con la boca

y maldicen con el corazon.

5 Solo en Dios descansa mi alma,

de él me viene la esperanza.



6 Solo él es mi Roca salvadora,

él es mi baluarte: nunca vacilaré.
7 Mi salvacion y mi gloria

estan en Dios:

él es mi Roca firme,

en Dios esta mi refugio.

8 Confien en Dios constantemente,
ustedes, que son su pueblo,
desahoguen en él su corazon,
porque Dios es nuestro refugio.

9 Los hombres no son mas que un
soplo,

los poderosos son sélo una ficcion:
puestos todos juntos en una balanza,

pesarian menos que el viento.



10 No se fien de la violencia,

ni se ilusionen con lo robado;
aunque se acrecienten las riquezas
no pongan el corazon en ellas.

11 Dios ha dicho una cosa,

dos cosas yo escuché:

que el poder pertenece a Dios,

12 y a ti, Sefior, la misericordia.
Porque tu retribuyes a cada uno
segun sus acciones.

Toda criatura alabe al Seior.
Miércoles 2 de mayo de 2001

Daniel 3,57-88. 56

1. "Criaturas todas del Sefior,
bendecid al Sefior" (Dn 3,57). Este
cantico, tomado del libro de Daniel,
que la Liturgia de las Horas nos



propone para las Laudes del
domingo en las semanas primeray
tercera, tiene una dimension
cosmica. Y esta estupenda plegaria
en forma de letania corresponde
muy bien al dies Domini, al dia del
Sefior, que en Cristo resucitado nos
hace contemplar el culmen del
designio de Dios sobre el cosmos y
sobre la historia. En efecto, en él, alfa
y omega, principio y fin de la historia
(cf. Ap 22,13), encuentra su pleno
sentido la creacion misma, puesto
que, como recuerda san Juan en el
prologo de su evangelio, "todo fue
hecho por é1" (Jjn 1,3). En la
resurreccion de Cristo culmina la
historia de la salvacion, abriendo las
vicisitudes humanas al don del
Espiritu y de la adopcion filial, en
espera de la vuelta del Esposo divino,
que entregara el mundo a Dios Padre
(cf. 1Co 15,24).

2. En este pasaje, en forma de letania,
se pasa revista a todas las cosas. La



mirada se dirige al sol, a la luna, a los
astros; se posa sobre la inmensa
extension de las aguas; se eleva hacia
los montes; recorre las mas diversas
situaciones atmosféricas; pasa del
calor al frio, de la luz a las tinieblas,
considera el mundo mineral y el
vegetal; se detiene en las diversas
especies de animales. Luego el
llamamiento se hace universal:
convoca a los angeles de Dios, y llega
a todos los "hijos de los hombres",
pero implica de modo particular al
pueblo de Dios, Israel, a sus
sacerdotes, a los justos. Es un
inmenso coro, una sinfonia en la que
las diversas voces elevan su canto a
Dios, Creador del universo y Sefior de
la historia. Recitado a la luz de la
revelacion cristiana, se dirige al Dios
trinitario, como la liturgia nos invita
a hacer al afiadir al cantico una
formula trinitaria: "Bendigamos al
Padre y al Hijo con el Espiritu Santo".



3. En cierto sentido, en este cantico
se refleja el alma religiosa universal,
que percibe en el mundo la huella de
Dios, y se eleva a la contemplacion
del Creador. Pero en el contexto del
libro de Daniel, el himno se presenta
como accion de gracias elevada por
los tres jovenes israelitas —Ananias,
Azarias y Misael— condenados a
morir en un horno de fuego ardiente,
por haberse negado a adorar la
estatua de oro de Nabucodonosor,
pero milagrosamente preservados de
las llamas. En el fondo de este evento
se halla aquella especial historia de
salvacion en la que Dios elige a Israel
para ser su pueblo y establece con él
una alianza. Precisamente a esa
alianza quieren permanecer fieles
los tres jovenes israelitas, a costa de
sufrir el martirio en el horno de
fuego ardiente. Su fidelidad se
encuentra con la fidelidad de Dios,
que envia un angel a alejar de ellos
las llamas (cf. Dn 3,49).



De ese modo, el cantico se situa en la
linea de los cantos de alabanza de
quienes han sido librados de un
peligro, presentes en el Antiguo
Testamento. Entre ellos es famoso el
canto de victoria recogido en el
capitulo 15 del Exodo, donde los
antiguos hebreos expresan su accion
de gracias al Sefior por aquella noche
en la que hubieran sido
inevitablemente derrotados por el
ejército del faraon si el Sefior no les
hubiera abierto un camino entre las
aguas, "arrojando en el mar caballo y
carro” (Ex 15,1).

4. No por casualidad, en la solemne
Vigilia pascual, la liturgia nos hace
repetir cada afo el himno que
cantaron los israelitas en elExodo.
Ese camino abierto para ellos
anunciaba proféticamente la nueva
senda que Cristo resucitado inauguro
para la humanidad en la noche santa
de su resurreccion de entre los
muertos. Nuestro paso simbolico por



las aguas del bautismo nos permite
revivir una experiencia analoga de
paso de la muerte a la vida, gracias a
la victoria sobre la muerte que Jesus
obtuvo en beneficio de todos
nosotros.

Los discipulos de Cristo, al repetir en
la liturgia dominical de las Laudes el
cantico de los tres jovenes israelitas,
queremos ponernos en sintonia con
ellos expresando nuestra gratitud
por las maravillas que ha realizado
Dios tanto en la creacion como, sobre
todo, en el misterio pascual.

En efecto, el cristiano descubre una
relacion entre la liberacion de los
tres jovenes, de los que se habla en el
cantico, y la resurreccion de Jesus.
En esta ultima, los Hechos de los
Apostoles ven escuchada la oracion
del creyente que, como el salmista,
canta confiado: "No abandonaras mi
alma en el Hades ni permitiras que



tu santo experimente la
corrupcion” (Hch 2,27, Sal 15,10).

Referir este cantico a la Resurreccion
es muy tradicional. Existen
testimonios muy antiguos de la
presencia de este himno en la
oracion del dia del Sefior, Pascua
semanal de los cristianos. Las
catacumbas romanas conservan
vestigios iconograficos en los que se
ven los tres jovenes que oran
indemnes entre las llamas,
testimoniando asi la eficacia de la
oracion y la certeza de la
intervencion del Sefior.

5. "Bendito el Sefior en la boveda del
cielo, alabado y glorioso y ensalzado
por los siglos" (Dn 3,56). Al cantar
este himno el domingo por la
manana, el cristiano no solo se siente
agradecido por el don de la creacion,
sino también por ser destinatario de
la solicitud paterna de Dios, que en



Cristo lo ha elevado a la dignidad de
hijo.

Una solicitud paterna que nos hace
mirar con ojos nuevos la creacion
misma y nos hace gustar su belleza,
en la que se vislumbra, como en
filigrana, el amor de Dios. Con estos
sentimientos san Francisco de Asis
contemplaba la creacion y elevaba su
alabanza a Dios, manantial ultimo de
toda belleza. Viene espontaneo
imaginar que las elevaciones de este
texto biblico resonaran en su alma
cuando, en San Damian, después de
haber alcanzado la cima del
sufrimiento en su cuerpo y en su
espiritu, compuso el "Cantico del
hermano sol" (cf. Fuentes
Franciscanas, 263).

Daniel 3,57-88. 56

57 Criaturas todas del Sefior,
bendecid al Setior,

ensalzadlo con himnos por los siglos.



58 Angeles del Sefior, bendecid al
Sefior;

59 cielos, bendecid al Sefior.

60 Aguas del espacio, bendecid al
Senor;

61 ejércitos del Sefior, bendecid al
Sefor.

62 Sol y luna, bendecid al Sefior;

63 astros del cielo, bendecid al Sefior.
64 Lluvia y rocio, bendecid al Sefior;
65 vientos todos, bendecid al Sefior.
66 Fuego y calor, bendecid al Sefior;
67 frios y heladas, bendecid al Sefior.

68 Rocios y nevadas, bendecid al
Senor;

69 témpanos y hielos, bendecid al
Serior.



70 Escarchas y nieves, bendecid al
Sefior;

71 noche y dia, bendecid al Sefior.

72 Luz y tinieblas, bendecid al Sefior;
73 rayos y nubes, bendecid al Sefior.
74 Bendiga la tierra al Sefior,
ensalcelo con himnos por los siglos.

75 Montes y cumbres, bendecid al
Senor;

76 cuanto germina en la tierra,
bendiga al Sefior.

77 Manantiales, bendecid al Sefor;
78 mares y rios, bendecid al Sefior.

79 Cetaceos y peces, bendecid al
Senor;

80 aves del cielo, bendecid al Sefior.



81 Fieras y ganados, bendecid al
Sefior,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

82 Hijos de los hombres, bendecid al
Senor;

83 bendiga Israel al Sefior.

84 Sacerdotes del Sefnor, bendecid al
Sefior;

85 siervos del Sefior, bendecid al
Sefior.

86 Almas y espiritus justos, bendecid
al Senor;

87 santos y humildes de corazon,
bendecid al Sefior.

88 Ananias, Azarias y Misael,
bendecid al Setfior,

ensalzadlo con himnos por los siglos.



Bendigamos al Padre y al Hijo con el
Espiritu Santo,

ensalcémoslo con himnos por los
siglos.

56 Bendito el Sefior en la béveda del
cielo,

alabado y glorioso y ensalzado por
los siglos.

Fiesta de los amigos de Dios.
Miércoles 23 de mayo de 2001

Salmo 149

1. "Que los fieles festejen su gloria, y
canten jubilosos en filas". Esta
invitacion del salmo 149, que se
acaba de proclamar, remite a un alba
que esta a punto de despuntar y
encuentra a los fieles dispuestos a
entonar su alabanza matutina. El
salmo, con una expresion
significativa, define esa alabanza "un
cantico nuevo" (v. 1), es decir, un



himno solemne y perfecto, adecuado
para los ultimos dias, en los que el
Sefior reunira a los justos en un
mundo renovado. Todo el salmo esta
impregnado de un clima de fiesta,
inaugurado ya con el Aleluya inicial y
acompasado luego con cantos,
alabanzas, alegria, danzas y el son de
timpanos y citaras. La oracion que
este salmo inspira es la accion de
gracias de un corazon lleno de jubilo
religioso.

2. En el original hebreo del himno, a
los protagonistas del salmo se les
llama con dos términos
caracteristicos de la espiritualidad
del Antiguo Testamento. Tres veces
se les define ante todo como hasidim
(vv.1,5y9), es decir, "los piadosos,
los fieles", los que responden con
fidelidad y amor (hesed) al amor
paternal del Sefior.

La segunda parte del salmo resulta
sorprendente, porque abunda en



expresiones bélicas. Resulta extrafio
que, en un mismo versiculo, el salmo
ponga juntamente "vitores a Dios en
la boca" y "espadas de dos filos en las
manos" (v. 6). Reflexionando,
podemos comprender el porqueé: el
salmo fue compuesto para "fieles"
que militaban en una guerra de
liberacion; combatian para librar a
su pueblo oprimido y devolverle la
posibilidad de servir a Dios. Durante
la época de los Macabeos, en el siglo
IT a.C., los que combatian por la
libertad y por la fe, sometidos a dura
represion por parte del poder
helenistico, se llamaban
precisamente hasidim, "los fieles" a la
palabra de Dios y a las tradiciones de
los padres.

3. Desde la perspectiva actual de
nuestra oracion, esta simbologia
bélica resulta una imagen de nuestro
compromiso de creyentes que,
después de cantar a Dios la alabanza
matutina, andamos por los caminos



del mundo, en medio del mal y de la
injusticia. Por desgracia, las fuerzas
que se oponen al reino de Dios son
formidables: el salmista habla de
"pueblos, naciones, reyes y nobles".

A pesar de todo, mantiene la
confianza, porque sabe que a su lado
esta el Sefior, que es el auténtico Rey
de la historia (v. 2). Por consiguiente,
su victoria sobre el mal es segura y
serd el triunfo del amor. En esta
lucha participan todos los hasidim,
todos los fieles y los justos, que, con
la fuerza del Espiritu, llevan a
término la obra admirable llamada
reino de Dios.

4. San Agustin, tomando como punto
de partida el hecho de que el salmo
habla de "coro" y de "timpanos y
citaras", comenta: "¢Qué es lo que
constituye un coro? (...) El coro es un
conjunto de personas que cantan
juntas. Si cantamos en coro debemos
cantar con armonia. Cuando se canta



en coro, incluso una sola voz
desentonada molesta al que oye y
crea confusion en el coro

mismo" (Enarr. in Ps. 149: CCL 40,7,
1-4).

Luego, refiriéndose a los
instrumentos utilizados por el
salmista, se pregunta: "¢;Por qué el
salmista usa el timpano y el
salterio?". Responde: "Para que no
solo la voz alabe al Sefior, sino
también las obras. Cuando se utilizan
el timpano y el salterio, las manos se
armonizan con la voz. Eso es lo que
debes hacer tu. Cuando cantes el
aleluya, debes dar pan al
hambriento, vestir al desnudo y
acoger al peregrino. Silo haces, no
solo canta la voz, sino que también
las manos se armonizan con la voz,
pues las palabras concuerdan con las
obras" (ib., 8,1-4).

5. Hay un segundo vocablo con el que
se definen los orantes de este salmo:



son los anawim, es decir, "los pobres,
los humildes" (v. 4). Esta expresion es
muy frecuente en el Salterio y no
solo indica a los oprimidos, a los
pobres y a los perseguidos por la
justicia, sino también a los que,
siendo fieles a los compromisos
morales de la alianza con Dios, son
marginados por los que escogen la
violencia, la riqueza y la prepotencia.
Desde esta perspectiva se comprende
que los "pobres" no sélo constituyen
una clase social, sino también una
opcion espiritual. Este es el sentido
de la célebre primera
bienaventuranza: "Bienaventurados
los pobres de espiritu, porque de
ellos es el reino de los cielos" (Mt 5,3).
Ya el profeta Sofonias se dirigia asi a
los anawim: "Buscad al Senior,
vosotros todos, humildes de la tierra,
que cumplis sus normas; buscad la
justicia, buscad la humildad; quiza
encontréis cobijo el dia de la cdlera
del Senor" (So 2,3).



6. Ahora bien, el "dia de la cdlera del
Sefior" es precisamente el que se
describe en la segunda parte del
salmo, cuando los "pobres" se ponen
de parte de Dios para luchar contra
el mal. Por si mismos, no tienen la
fuerza suficiente, ni los medios, ni las
estrategias necesarias para oponerse
a la irrupcion del mal. Sin embargo,
la frase del salmista es categorica: "El
Sefior ama a su pueblo, y adorna con
la victoria a los humildes

(anawim)" (v. 4). Se cumple
idealmente lo que el apostol san
Pablo declara a los Corintios: "Lo
plebeyo y despreciable del mundo ha
escogido Dios; 1o que no es, para
reducir a la nada lo que es" (1Co
1,28).

Con esta confianza "los hijos de
Sion" (v. 2), hasidim y anawim, es
decir, los fieles y los pobres, se
disponen a vivir su testimonio en el
mundo y en la historia. El canto de
Maria recogido en el evangelio de



san Lucas —el Magnificat— es el eco
de los mejores sentimientos de los
"hijos de Sion": alabanza jubilosa a
Dios Salvador, accion de gracias por
las obras grandes que ha hecho por
ella el Todopoderoso, lucha contra
las fuerzas del mal, solidaridad con
los pobres y fidelidad al Dios de la
alianza (cf. Lc 1,46-55).

SALMO 149
1 jAleluyal!
Canten al Sefior un canto nuevo,

resuene su alabanza en la asamblea
de los fieles;

2 que Israel se alegre por su Creador

y los hijos de Sion se regocijen por su
Rey.

3 Celebran su Nombre con danzas,

cantenle con el tambor y la citara,



4 porque el Sefior tiene predileccion
por su pueblo

y corona con el triunfo a los
humildes.

5 Que los fieles se alegren por su
gloria

y canten jubilosos en sus fiestas.

6 Glorifiquen a Dios con sus
gargantas

y empuiien la espada de dos filos:

7 para tomar venganza de los
pueblos

y castigar a las naciones;
8 para atar con cadenas a sus reyes,
y con grillos de hierro a sus jefes.

9 Asi se les aplicara la sentencia
dictada:

esta es la victoria de todos tus fieles.



jAleluyal!

La oracion de la mafiana para
obtener la ayuda del Sefor.
Miércoles 30 de mayo de 2001

Salmo 5

1. "Por la manana escuchardas mi voz;
por la mafana te expongo mi causay
me quedo aguardando”. Con estas
palabras, el salmo 5 se presenta
como una oracion de la mafiana y,
por tanto, se situa muy bien en la
liturgia de las Laudes, el canto de los
fieles al inicio de la jornada. Sin
embargo, el tono de fondo de esta
suplica estd marcado por la tension y
el ansia ante los peligros y las
amarguras inminentes. Pero no
pierde la confianza en Dios, que
siempre esta dispuesto a sostener a
sus fieles para que no tropiecen en el
camino de la vida.

"Nadie, salvo la Iglesia, posee esa
confianza" (san Jeronimo, Tractatus



LIX in psalmos, 5,27: PL 26,829). Y
san Agustin, refiriéndose al titulo que
se halla al inicio del salmo, un titulo
que en su version latina reza: "Para
aquella que recibe la herencia",
explica: "Se trata, por consiguiente,
de la Iglesia, que recibe en herencia
la vida eterna por medio de nuestro
Sefior Jesucristo, de modo que posee
a Dios mismo, se adhiere a élL, y
encuentra en €l su felicidad, de
acuerdo con lo que esta escrito:
"Bienaventurados los mansos,
porque ellos heredardn la tierra" (Mt
5,4)" (Enarrationes in Psalmos, 5: CCL
38,1, 2-3).

2. Como acontece a menudo en los
salmos de stiplica dirigidos al Sefior
para que libre a los fieles del mal,
son tres los personajes que entran en
escena en este salmo. El primero es
Dios (vv. 2-7), el Tu por excelencia del
salmo, al que el orante se dirige con
confianza. Frente a las pesadillas de
una jornada dura y tal vez peligrosa,



destaca una certeza. El Sefior es un
Dios coherente, riguroso en lo que
respecta a la injusticia y ajeno a
cualquier componenda con el mal:
"Ta no eres un Dios que ame la
maldad" (v. 5).

Una larga lista de personas malas —
el malvado, el arrogante, el
malhechor, el mentiroso, el
sanguinario y el traicionero— desfila
ante la mirada del Sefior. Fl es el Dios
santo y justo, y esta siempre de parte
de quienes siguen los caminos de la
verdad y del amor, mientras que se
opone a quienes escogen "los
senderos que llevan al reino de las
sombras" (cf. Pr 2,18). Por eso el fiel
no se siente solo y abandonado al
afrontar la ciudad, penetrando en la
sociedad y en el torbellino de las
vicisitudes diarias.

3. En los versiculos 8 y 9 de nuestra
oracion matutina, el segundo
personaje, el orante, se presenta a si



mismo con un Yo, revelando que toda
su persona esta dedicada a Diosy a
su "gran misericordia". Esta seguro
de que las puertas del templo, es
decir, el lugar de la comunion y de la
intimidad divina, cerradas para los
impios, estan abiertas de par en par
ante él. Fl entra en el templo para
gozar de la seguridad de la
proteccion divina, mientras afuera el
mal domina y celebra sus aparentes
y efimeros triunfos.

La oracion matutina en el templo
proporciona al fiel una fortaleza
interior que le permite afrontar un
mundo a menudo hostil. El Sefior
mismo lo tomara de la mano y lo
guiard por las sendas de la ciudad,
mas aun, le "allanara el camino",
como dice el salmista con una
imagen sencilla pero sugestiva. En el
original hebreo, esta serena
confianza se funda en dos términos
(hésed y sedaqdh): "misericordia o
fidelidad", por una parte, y "justicia o



salvacion”, por otra. Son las palabras
tipicas para celebrar la alianza que
une al Sefior con su pueblo y con
cada uno de sus fieles.

4. Por ultimo, se perfila en el
horizonte la oscura figura del tercer
actor de este drama diario: son los
enemigos, los malvados, que ya se
habian insinuado en los versiculos
anteriores. Después del "Tu" de Dios
y del "Yo" del orante, viene ahora un
"Ellos" que alude a una masa hostil,
simbolo del mal del mundo (vv. 10y
11). Su fisonomia se presenta sobre
la base de un elemento fundamental
en la comunicacion social: la palabra.
Cuatro elementos —boca, corazon,
garganta y lengua— expresan la
radicalidad de la malicia que
encierran sus opciones. En su boca
no hay sinceridad, su corazon es
siempre perverso, su garganta es un
sepulcro abierto, que sélo quiere la
muerte, y su lengua es seductora,



pero "esta llena de veneno
mortifero” (St 3, 8).

5. Después de este retrato crudo y
realista del perverso que atenta
contra el justo, el salmista invoca la
condena divina en un versiculo (v.
11), que la liturgia cristiana omite,
queriendo asi conformarse a la
revelacion neotestamentaria del
amor misericordioso, el cual ofrece
incluso al malvado la posibilidad de
conversion.

La oracion del salmista culmina en
un final lleno de luz y de paz (vv.
12-13), después del oscuro perfil del
pecador que acaba de dibujar. Una
gran serenidad y alegria embarga a
quien es fiel al Sefior. La jornada que
se abre ahora ante el creyente, aun
en medio de fatigas y ansias,
resplandecera siempre con el sol de
la bendicion divina. Al salmista, que
conoce a fondo el corazon y el estilo
de Dios, no le cabe la menor duda:



"Tu, Sefior, bendices al justo y como
un escudo lo cubre tu favor" (v. 13).

SALMO 5

1 Del maestro de coro. Para flautas.
Salmo de David.

2 Sefor, escucha mis palabras,
atiende a mis gemidos;

3 oye mi clamor, mi Rey y mi Dios,
porque te estoy suplicando.

4 Sefior, de madrugada ya escuchas
mi voz:

por la marfiana te expongo mi causa
y espero tu respuesta.

5 Ta no eres un Dios que ama la
maldad;

ningun impio sera tu huésped,

6 ni los orgullosos podran resistir



delante de tu mirada.

Tu detestas a los que hacen el mal
7y destruyes a los mentirosos.

iAl hombre sanguinario y traicionero
lo abomina el Sefior!

8 Pero yo, por tu inmensa bondad,
llego hasta tu Casa,

y me postro ante tu santo Templo
con profundo temor.

9 Guiame, Sefior, por tu justicia,
porque tengo muchos enemigos:
adbreme un camino llano.

10 En su boca no hay sinceridad,
su corazon es perverso;

su garganta es un sepulcro abierto,



aunque adulan con la lengua.

11 Castigalos, Sefior, como culpables,
que fracasen sus intrigas;

expulsalos por sus muchos crimenes,
porque se han rebelado contra ti.

12 Asi se alegraran los que en ti se
refugian

y siempre cantaran jubilosos;

tu proteges a los que aman tu
Nombre,

y ellos se llenaran de gozo.

13 Porque tu, Sefor, bendices al
justo,

como un escudo lo cubre tu favor.

Solo a Dios corresponde el honor y
la gloria. Miércoles 6 de junio de
2001



1Cronica 29

1. "Bendito eres, Sefor, Dios de
nuestro padre Israel" (1Cro 29,10).
Este intenso cantico de alabanza, que
el primer libro de las Cronicas pone
en labios de David, nos hace revivir
el gran jubilo con que la comunidad
de la antigua alianza acogio los
grandes preparativos realizados con
vistas a la construccion del templo,
fruto del esfuerzo comun del rey y de
tantos que colaboraron con él. Fue
una especie de competicion de
generosidad, porque lo exigia una
morada que no era "para un hombre,
sino para el Sefior Dios" (1Cro 29,1).

El Cronista, releyendo después de
siglos aquel acontecimiento, intuye
los sentimientos de David y de todo
el pueblo, su alegria y admiracion
hacia los que habian dado su
contribucion: "El pueblo se alegrd
por estas ofrendas voluntarias;
porque de todo corazon las habian



ofrecido espontaneamente al Sefior.
También el rey David tuvo un gran
g0z0" (1Cro 29,9).

2. En ese contexto brota el cantico.
Sin embargo, solo alude brevemente
a la satisfaccion humana, para
centrar en seguida la atencion en la
gloria de Dios: "Tuyos son, Sefior, la
grandeza (...) y el reino". La gran
tentacion que acecha siempre,
cuando se realizan obras para el
Sefior, consiste en ponerse a si
mismos en el centro, casi sintiéndose
acreedores de Dios. David, por el
contrario, lo atribuye todo al Sefior.
No es el hombre, con su inteligencia
y su fuerza, el primer artifice de lo
que se ha llevado a cabo, sino Dios
mismo.

David expresa asi la profunda
verdad segun la cual todo es gracia.
En cierto sentido, cuanto se entrega
para el templo no es mas que una
restitucion, por lo demas sumamente



escasa, de lo que Israel ha recibido
en el inestimable don de la alianza
sellada por Dios con los padres. En
esa misma linea David atribuye al
Sefior el mérito de todo lo que ha
constituido su éxito, tanto en el
campo militar como en el politico y
economico. Todo viene de él.

3. De aqui brota el espiritu
contemplativo de estos versiculos.
Parece que al autor del cantico no le
bastan las palabras para proclamar
la grandeza y el poder de Dios. Ante
todo lo contempla en la especial
paternidad que ha mostrado a Israel,
"nuestro padre". Este es el primer
titulo que exige alabanza "por los
siglos de los siglos".

Los cristianos, al recitar estas
palabras, no podemos menos de
recordar que esa paternidad se
revel6 de modo pleno en la
encarnacion del Hijo de Dios. EL, y
solo él, puede hablar a Dios



llamandolo, en sentido propio y
afectuosamente, "Abba" (Mc 14,36).
Al mismo tiempo, por el don del
Espiritu, se nos participa su filiacion,
que nos hace "hijos en el Hijo". La
bendicion del antiguo Israel por Dios
Padre cobra para nosotros la
intensidad que Jesus nos manifesto al
ensefiarnos a llamar a Dios "Padre
nuestro".

4. Partiendo de la historia de la
salvacion, la mirada del autor biblico
se ensancha luego hasta el universo
entero, para contemplar la grandeza
de Dios creador: "Tuyo es cuanto hay
en cielo y tierra". Y también: "Tu eres
(...) soberano de todo". Como en el
salmo 8, el orante de nuestro cantico
alza la cabeza hacia la ilimitada
amplitud de los cielos; luego,
asombrado, extiende su mirada hacia
la inmensidad de la tierra, y 1o ve
todo sometido al dominio del
Creador. ¢;Como expresar la gloria de
Dios? Las palabras se atropellan, en



una especie de climax mistico:
grandeza, poder, gloria, esplendor,
majestad, y luego también poder y
fuerza.

Cuanto de hermoso y grande
experimenta el hombre debe
referirse a Aquel que es el origen de
todo y que lo gobierna todo. El
hombre sabe que cuanto posee es
don de Dios, como lo subraya David
al proseguir en el cantico: "Pues,
iquién soy yo y quién es mi pueblo
para que podamos ofrecerte estos
donativos? Porque todo viene de ti, y
de tu mano te lo damos" (1Cro 29,14).

5. Esta conviccion de que la realidad
es don de Dios nos ayuda a unir los
sentimientos de alabanza y de
gratitud del cantico con la
espiritualidad "oblativa" que la
liturgia cristiana nos hace vivir sobre
todo en la celebracion eucaristica. Es
lo que se desprende de la doble
oracion con que el sacerdote ofrece



el pan y el vino destinados a
convertirse en el Cuerpo y la Sangre
de Cristo: "Bendito seas Sefior, Dios
del universo, por este pan, fruto de la
tierra y del trabajo del hombre, que
recibimos de tu generosidad y ahora
te presentamos: €l serd para nosotros
pan de vida". Esa oracion se repite
para el vino. Analogos sentimientos
nos sugieren tanto la Divina Liturgia
bizantina como el antiguo Canon
romano cuando, en la anamnesis
eucaristica, expresan la conciencia
de ofrecer como don a Dios lo que
hemos recibido de él.

6. El cantico, contemplando la
experiencia humana de la riqueza y
del poder, nos brinda una ultima
aplicacion de esta vision de Dios.
Esas dos dimensiones se
manifestaron mientras David
preparaba todo lo necesario para la
construccion del templo. Se le
presentaba como tentacion lo que
constituye una tentacion universal:



actuar como si fuéramos arbitros
absolutos de lo que poseemos,
enorgullecernos por ello y avasallar
a los demas. La oracion de este
cantico impulsa al hombre a tomar
conciencia de su dimension de
"pobre" que lo recibe todo.

Asi pues, los reyes de esta tierra son
solo una imagen de la realeza divina:
"Tuyo es el reino, Sefor". Los ricos
no pueden olvidar el origen de sus
bienes. "De ti vienen la riqueza y la
gloria". Los poderosos deben saber
reconocer en Dios la fuente del
"poder y la fuerza". El cristiano esta
llamado a leer estas expresiones
contemplando con jubilo a Cristo
resucitado, glorificado por Dios "por
encima de todo principado, potestad,
virtud y dominacion" (Ef 1,21). Cristo
es el verdadero Rey del universo.

1Cronica,29

1 El rey David dijo a toda la
asamblea: «Mi hijo Salomdn, el unico



elegido por Dios, es todavia joven e
inexperto, mientras que la obra es
grande, porque este palacio no es
para los hombres, sino para Dios.

2 Por eso, con todas mis fuerzas he
preparado para la Casa de mi Dios,
oro para los objetos de oro, plata
para los de plata, bronce para los de
bronce, hierro para los de hierro,
madera para los de madera; y
también, piedras de onix y de
engaste, piedras brillantes y de
varios colores, piedras preciosas de
toda clase y alabastro en
abundancia.

3 Mas aun, lo que yo poseo
personalmente en oro y plata, lo
entrego por amor a la Casa de mi
Dios, ademas de todo lo que he
preparado para el Templo santo:

4 tres mil talentos de oro, en oro de
Ofir, y siete mil talentos de plata
finisima para recubrir las paredes de
los edificios



5y para hacer los objetos de oro y
plata y todas las obras de orfebreria.
¢Quién de ustedes esta dispuesto a
ofrecer sus dones al Sefior con la
misma generosidad?».

6 Entonces los jefes de familia, los
jefes de las tribus de Israel, los jefes
de mil y de cien hombres, y los
encargados de las obras del rey,
entregaron espontaneamente sus
ofrendas,

7 y dieron para el servicio de la Casa
de Dios cinco mil talentos de oro,
diez mil daricos, diez mil talentos de
plata, dieciocho mil talentos de
bronce y cien mil talentos de hierro.

8 Los que tenian piedras preciosas,
las entregaron en manos de Iejiel, el
gersonita, para el tesoro de la Casa
del Sefior.

9 El pueblo se alegro por estas
ofrendas voluntarias, porque las
habian presentado al Sefior de todo



corazon. Y también el rey David se
llend de alegria.

10 Después David bendijo al Sefior en
presencia de toda la asamblea,
diciendo: «jBendito seas, Sefior, Dios
de nuestro padre Israel, desde
siempre y para siempre!

11 Tuya, Sefior, es la grandeza, la
fuerza, la gloria, el esplendor y la
majestad; porque a ti pertenece todo
lo que hay en el cielo y en la tierra.
Tuyo, Sefior, es el reino; tu te elevas
por encima de todo.

12 De ti proceden la riqueza y la
gloria; tu lo gobiernas todo, en tu
mano estan el poder y la fuerza, es tu
mano la que engrandece y afianza
todas las cosas.

13 Por eso, Dios nuestro, te damos
gracias y alabamos tu Nombre
glorioso.



14 Porque ¢;quién soy yo y quién es
mi pueblo, para que podamos
presentarte estas ofrendas
voluntarias? En realidad, todo viene
de ti y de tu mano procede lo que te
damos.

15 Nosotros somos extranjeros y
peregrinos delante de ti, como lo
fueron nuestros padres: nuestros
dias sobre la tierra pasan como una
sombra, sin esperanza.

16 Sefior, Dios nuestro, todas estas

riquezas que hemos preparado para
edificar una Casa a tu santo Nombre,
proceden de tu mano y todo es tuyo.

17 Yo sé, Dios mio, que tu sondeas el
corazon y amas la rectitud: por eso,
con rectitud de corazon, te he
ofrecido espontaneamente todas
estas cosas, y ahora veo con alegria
que el pueblo aqui presente te ofrece
sus dones generosamente.



18 Sefior, Dios de nuestros padres
Abraham, Isaac e Israel, conserva
para siempre estos mismos
pensamientos en el corazon de tu
pueblo y dirige su corazon hacia ti.

19 Concede a mi hijo Salomdén un
corazon integro, para que observe y
cumpla todos tus mandamientos, tus
testimonios y tus leyes, y edifique el
Templo que yo te he preparado».

20 Después David dijo a toda la
asamblea: «jBendigan al Sefior, su
Dios!». Y toda la asamblea bendijo al
Sefior, el Dios de sus padres, y se
postro delante del Sefior y del rey.

21 Al dia siguiente ofrecieron
sacrificios y holocaustos al Sefior: mil
novillos, mil carneros y mil corderos,
con sus libaciones, y un gran numero
de sacrificios por todo Israel.

22 Aquel dia, comieron y bebieron
con gran alegria en la presencia del
Sefior. Luego proclamaron como



segundo rey a Salomon, hijo de
David, y lo ungieron como principe
del Sefior. Sadoc fue ungido como
sacerdote.

23 Salomon se senté como rey en el
trono del Sefior, en lugar de su padre
David. El prospero y todo Israel le
obedecid.

24 Todos los jefes y guerreros, 1o
mismo que todos los hijos del rey
David, juraron fidelidad al rey
Salomon.

25 El Sefior engrandecio
sobremanera a Salomoén a los ojos de
todo Israel, y le concedi6 un reinado
glorioso como nunca habia tenido
ningun otro rey de Israel antes de él.

26 David, hijo de Jesé, habia reinado
sobre todo Israel.

27 Cuarenta afos duro su reinado
sobre Israel. Reing siete afios en
Hebron y treinta y tres en Jerusalén.



28 Muri6 después de una dichosa
vejez, lleno de afios, de riqueza y de
gloria, y le sucedio6 su hijo Salomon.

29 Los hechos del rey David, desde el
primero hasta el ultimo, estan
escritos en las Crdnicas de Samuel, el
vidente, en las de Natan, el profeta, y
en las de Gad, el vidente,

30 con todo lo referente a su reinado
y a sus hazafias, y a las vicisitudes

que le sobrevinieron a €l, a Israel y a
todos los reinos de aquellas regiones.

El Seiior proclama solemnemente
su palabra. Miércoles 13 de junio de
2001

Salmo 28

1. Algunos estudiosos consideran el
salmo 28, que acabamos de
proclamar, como uno de los textos
mas antiguos del Salterio. Es fuerte la
imagen que lo sostiene en su
desarrollo poético y orante: en



efecto, se trata de la descripcion
progresiva de una tempestad. Se
indica en el original hebraico con un
vocablo, gol, que significa
simultdneamente "voz" y "trueno".
Por eso algunos comentaristas titulan
este texto: "el salmo de los siete
truenos", a causa del numero de
veces que resuena en €l ese vocablo.
En efecto, se puede decir que el
salmista concibe el trueno como un
simbolo de la voz divina que, con su
misterio trascendente e inalcanzable,
irrumpe en la realidad creada hasta
estremecerla y asustarla, pero que en
su significado mas intimo es palabra
de paz y armonia. El pensamiento va
aqui al capitulo 12 del cuarto
evangelio, donde la muchedumbre
escucha como un trueno la voz que
responde a Jesus desde el cielo (cf. Jn
12,28-29).

La Liturgia de las Horas, al proponer
el salmo 28 para la plegaria de
Laudes, nos invita a tomar una



actitud de profunda y confiada
adoracion de la divina Majestad.

2. Son dos los momentos y los lugares
a los que el cantor biblico nos lleva.
Ocupa el centro (vv. 3-9) la
representacion de la tempestad que
se desencadena a partir de "las aguas
torrenciales" del Mediterraneo. Las
aguas marinas, a los ojos del hombre
de la Biblia, encarnan el caos que
atenta contra la belleza y el
esplendor de la creacion, hasta
corroerla, destruirla y abatirla. Asi,
al observar la tempestad que arrecia,
se descubre el inmenso poder de
Dios. El orante ve que el huracan se
desplaza hacia el norte y azota la
tierra firme. Los altisimos cedros del
monte Libano y del monte Siryon,
llamado a veces Hermon, son
descuajados por los rayos y parecen
saltar bajo los truenos como
animales asustados. Los truenos se
van acercando, atraviesan toda la



Tierra Santa y bajan hacia el sur,
hasta las estepas desérticas de Cadés.

3. Después de este cuadro de fuerte
movimiento y tension se nos invita a
contemplar, por contraste, otra
escena que se representa al inicio y
al final del salmo (vv. 1-2 y 9b-11). Al
temor y al miedo se contrapone
ahora la glorificacion adorante de
Dios en el templo de Sion.

Hay casi un canal de comunicaciéon
que une el santuario de Jerusalén y
el santuario celestial: en estos dos
ambitos sagrados hay paz y se eleva
la alabanza a la gloria divina. Al
ruido ensordecedor de los truenos
sigue la armonia del canto liturgico;
el terror da paso a la certeza de la
proteccion divina. Ahora Dios "se
sienta por encima del aguacero (...)
como rey eterno” (v. 10), es decir,
como el Sefior y el Soberano
supremo de toda la creacion.



4. Ante estos dos cuadros antitéticos,
el orante es invitado a hacer una
doble experiencia. En primer lugar,
debe descubrir que el hombre no
puede comprender y dominar el
misterio de Dios, expresado con el
simbolo de la tempestad. Como canta
el profeta Isaias, el Sefior, a
semejanza del rayo o la tempestad,
irrumpe en la historia sembrando el
panico en los malvados y en los
opresores. Bajo la intervencion de su
juicio, los adversarios soberbios son
descuajados como arboles azotados
por un huracan o como cedros
destrozados por los rayos divinos (cf.
Is 14,7-8).

Desde esta perspectiva resulta
evidente lo que un pensador
moderno, Rudolph Otto, definio lo
tremendum de Dios, es decir, su
trascendencia inefable y su presencia
de juez justo en la historia de la
humanidad. Esta cree vanamente
que puede oponerse a su poder



soberano. También Maria exaltara en
el Magnificat este aspecto de la
accion de Dios: "El hace proezas con
su brazo: dispersa a los soberbios de
corazon, derriba del trono a los
poderosos” (Lc 1,51-52).

5. Con todo, el salmo nos presenta
otro aspecto del rostro de Dios: el que
se descubre en la intimidad de la
oracion y en la celebracion de la
liturgia. Segun el pensador citado, es
lo fascinosum de Dios, es decir, la
fascinacion que emana de su gracia,
el misterio del amor que se derrama
sobre el fiel, la seguridad serena de
la bendicion reservada al justo.
Incluso ante el caos del mal, ante las
tempestades de la historia y ante la
misma colera de la justicia divina, el
orante se siente en paz, envuelto en
el manto de proteccion que la
Providencia ofrece a quien alaba a
Dios y sigue sus caminos. En la
oracion se conoce que el Sefior desea
verdaderamente dar la paz.



En el templo se calma nuestra
inquietud y desaparece nuestro
terror; participamos en la liturgia
celestial con todos "los hijos de Dios",
angeles y santos. Y por encima de la
tempestad, semejante al diluvio
destructor de la maldad humana, se
alza el arco iris de la bendicion
divina, que recuerda "la alianza
perpetua entre Dios y toda alma
viviente, toda carne que existe sobre
la tierra" (Gn 9,16).

Este es el principal mensaje que
brota de la relectura "cristiana" del
salmo. Si los siete "truenos" de
nuestro salmo representan la voz de
Dios en el cosmos, la expresion mas
alta de esta voz es aquella con la cual
el Padre, en la teofania del bautismo
de Jesus, revelo su identidad mas
profunda de "Hijo amado" (Mc 1,11y
paralelos). San Basilio escribe: "Tal
vez, mas misticamente, "la voz del
Sefior sobre las aguas" resoné
cuando vino una voz de las alturas



en el bautismo de Jesus y dijo: "Este
es mi Hijo amado". En efecto,
entonces el Sefior aleteaba sobre
muchas aguas, santificandolas con el
bautismo. El Dios de la gloria trond
desde las alturas con la voz alta de su
testimonio (...). Y también se puede
entender por "trueno” el cambio que,
después del bautismo, se realiza a
través de la gran "voz" del
Evangelio" (Homilias sobre los
salmos: PG 30,359).

Salmo 28
1 jAclamen al Sefior, hijos de Dios,

aclamen al gloria y el poder del
Sefior!

2 jAclamen la gloria del hombre del
Sefior,

adoérenlo al manifestarse su
santidad!

3 iLa voz del Sefior sobre las aguas!



El Dios de la gloria hace oir su
trueno:

el Sefior esta sobre las aguas
torrenciales.

4 iLa voz del Sefior es potente,

la voz del Sefior es majestuosa!

5 La voz del Sefior parte los cedros,
el Sefior parte los cedros del Libano;

6 hace saltar al Libano como a un
novillo

y al Sirion como a un toro salvaje.

7 La voz del Sefior lanza llamas de
fuego;

8 la voz del Senor hace temblar el
desierto,

el Senor hace temblar el desierto de
Cades.



9 La voz del Sefnor retuerce las
encinas,

el Sefior arrasa las selvas.
En su Templo, todos dicen: «jGloria!».

10 El Senor tiene su trono sobre las
aguas celestiales,

el Sefior se sienta en su trono de Rey
eterno.

11 El Sefor fortalece a su pueblo,

el Sefior bendice a su pueblo con la
paz.

El Sefior entra en su templo.
Miércoles 20 de junio de 2001

Salmo 23

1. El antiguo canto del pueblo de
Dios, que acabamos de escuchar,
resonaba ante el templo de
Jerusalén. Para poder descubrir con
claridad el hilo conductor que



atraviesa este himno es necesario
tener muy presentes tres
presupuestos fundamentales. E1
primero atafie a la verdad de la
creacion: Dios cred el mundo y es su
Sefior. El segundo se refiere al juicio
al que somete a sus criaturas:
debemos comparecer ante su
presencia y ser interrogados sobre
nuestras obras. El tercero es el
misterio de la venida de Dios: viene
en el cosmos y en la historia, y desea
tener libre acceso, para entablar con
los hombres una relacion de
profunda comunion. Un
comentarista moderno ha escrito: "Se
trata de tres formas elementales de
la experiencia de Dios y de la
relacion con Dios; vivimos por obra
de Dios, en presencia de Dios y
podemos vivir con Dios" (G. Ebeling,
Sobre los Salmos, Brescia 1973, p. 97).

2. A estos tres presupuestos
corresponden las tres partes del
salmo 23, que ahora trataremos de



profundizar, considerandolas como
tres paneles de un triptico poético y
orante. La primera es una breve
aclamacion al Creador, al cual
pertenece la tierra, incluidos sus
habitantes (vv. 1-2). Es una especie
de profesion de fe en el Sefior del
cosmos y de la historia. En la antigua
vision del mundo, la creacion se
concebia como una obra
arquitectonica: Dios funda la tierra
sobre los mares, simbolo de las aguas
caoticas y destructoras, signo del
limite de las criaturas, condicionadas
por la nada y por el mal. La realidad
creada esta suspendida sobre este
abismo, y es la obra creadora y
providente de Dios la que la conserva
en el ser y en la vida.

3. Desde el horizonte cdésmico la
perspectiva del salmista se restringe
al microcosmos de Sion, "el monte
del Sefior". Nos encontramos ahora
en el segundo cuadro del salmo (vv.
3-6). Estamos ante el templo de



Jerusalén. La procesion de los fieles
dirige a los custodios de la puerta
santa una pregunta de ingreso:
"¢Quién puede subir al monte del
Sefior? ¢Quién puede estar en el
recinto sacro?". Los sacerdotes -como
acontece también en algunos otros
textos biblicos llamados por los
estudiosos "liturgias de ingreso” (cf.
Sal 14; Is 33,14-16; Mi 6,6-8)-
responden enumerando las
condiciones para poder acceder a la
comunion con el Sefior en el culto.
No se trata de normas meramente
rituales y exteriores, que es preciso
observar, sino de compromisos
morales y existenciales, que es
necesario practicar. Es casi un
examen de conciencia o un acto
penitencial que precede la
celebracion liturgica.

4. Son tres las exigencias planteadas
por los sacerdotes. Ante todo, es
preciso tener "manos inocentes y
corazon puro”. "Manos" y "corazon”



evocan la accion y la intencidn, es
decir, todo el ser del hombre, que se
ha de orientar radicalmente hacia
Dios y su ley. La segunda exigencia es
"no mentir", que en el lenguaje
biblico no solo remite a la sinceridad,
sino sobre todo a la lucha contra la
idolatria, pues los idolos son falsos
dioses, es decir, "mentira"”. Asi se
reafirma el primer mandamiento del
Decalogo, la pureza de la religion y
del culto. Por ultimo, se presenta la
tercera condicion, que atafie a las
relaciones con el projimo: "No jurar
contra el projimo en falso". Como es
sabido, en una civilizaciéon oral como
la del antiguo Israel, la palabra no
podia ser instrumento de engafio;
por el contrario, era el simbolo de
relaciones sociales inspiradas en la
justicia y la rectitud.

5. Asillegamos al tercer cuadro, que
describe indirectamente el ingreso
festivo de los fieles en el templo para
encontrarse con el Sefior (vv. 7-10).



En un sugestivo juego de
llamamientos, preguntas y
respuestas, se presenta la revelacion
progresiva de Dios, marcada por tres
titulos solemnes: "Rey de la gloria;
Sefior valeroso, héroe de la guerra; y
Sefior de los ejércitos”. A las puertas
del templo de Sion, personificadas, se
las invita a alzar los dinteles para
acoger al Sefior que va a tomar
posesion de su casa.

El escenario triunfal, descrito por el
salmo en este tercer cuadro poético,
ha sido utilizado por la liturgia
cristiana de Oriente y Occidente para
recordar tanto el victorioso descenso
de Cristo a los infiernos, del que
habla la primera carta de san Pedro
(cf. 1P 3,19), como la gloriosa
ascension del Sefior resucitado al
cielo (cf. Hch 1,9-10). El mismo salmo
se sigue cantando, en coros que se
alternan, en la liturgia bizantina la
noche de Pascua, tal como lo
utilizaba la liturgia romana al final



de la procesion de Ramos, el segundo
domingo de Pasion. La solemne
liturgia de la apertura de la Puerta
santa durante la inauguracion del
Ao jubilar nos permitio revivir con
intensa emocion interior los mismos
sentimientos que experimento el
salmista al cruzar el umbral del
antiguo templo de Sion.

6. El ultimo titulo: "Sefior de los
ejércitos”, no tiene, como podria
parecer a primera vista, un caracter
marcial, aunque no excluye una
referencia a los ejércitos de Israel.
Por el contrario, entrafia un valor
cosmico: el Sefior, que estd a punto
de encontrarse con la humanidad
dentro del espacio restringido del
santuario de Sion, es el Creador, que
tiene como ejército todas las estrellas
del cielo, es decir, todas las criaturas
del universo que le obedecen. En el
libro del profeta Baruc se lee:
"Brillan las estrellas en su puesto de
guardia, llenas de alegria; las llama €l



y dicen: "Aqui estamos". Y brillan
alegres para su Hacedor" (Ba
3,34-35). El Dios infinito,
todopoderoso y eterno, se adapta a la
criatura humana, se le acerca para
encontrarse con ella, escucharla y
entrar en comunion con ella. Y la
liturgia es la expresion de este
encuentro en la fe, en el didlogo y en
el amor.

SALMO 23

1 Del Sefior es la tierra y todo lo que
hay en ella,

el mundo y todos sus habitantes
2 porque él la fundo sobre los mares,

¢l la afirmo sobre las corrientes del
océano.

3 ¢Quién podra subir a la Montafa
del Sefior

y permanecer en su recinto sagrado?



4 El que tiene las manos limpias

y puro el corazon;

el que no rinde culto a los idolos

ni jura falsamente:

5 él recibira la bendicion del Sefior,
la recompensa de Dios, su Salvador.
6 Asi son los que buscan al Sefior,

los que buscan tu rostro, Dios de
Jacob.

7 iPuertas, levanten sus dinteles,
levantense, puertas eternas,

para que entre el Rey de la gloria!
8 iY quién es ese Rey de la gloria?
Es el Sefior, el fuerte, el poderoso,

el Sefior poderoso no los combates.



9 iPuertas, levanten sus dinteles,
levantense, puertas eternas,

para que entre el Rey de la gloria!
10 ¢Y quién es ese Rey de la gloria?
El Rey de la gloria

es el Sefor de los ejércitos.

Dios castiga y salva. Miércoles 25 de
julio de 2001

Tobias, 13

1. "Ensalzaré a mi Dios, rey del
cielo" (Tb 13,9). El que pronuncia
estas palabras, en el cantico recién
proclamado, es el anciano Tobit, del
que el Antiguo Testamento traza una
breve historia edificante en el libro
que toma el nombre de su hijo,
Tobias.

Para comprender plenamente el
sentido de este himno, es preciso



tener presentes las paginas
narrativas que lo preceden. La
historia esta ambientada entre los
israelitas exiliados en Ninive. En
ellos piensa el autor sagrado, que
escribe muchos siglos después, para
ponerlos como ejemplo a sus
hermanos y hermanas en la fe
dispersos en medio de un pueblo
extranjero y tentados de abandonar
las tradiciones de sus padres. Asi, el
retrato de Tobit y de su familia se
ofrece como un programa de vida. 1
es el hombre que, a pesar de todo,
permanece fiel a las normas de la ley
y, en particular, a la practica de la
limosna. Tiene la desgracia de
quedarse pobre y ciego, pero no
pierde la fe. Y la respuesta de Dios no
tarda en llegar, por medio del angel
Rafael, que guia al joven Tobias en
un viaje peligroso, procurandole un
matrimonio feliz y, por ultimo,
curando la ceguera de su padre
Tobit.



El mensaje es claro: quien hace el
bien, sobre todo abriendo su corazén
a las necesidades del projimo, agrada
al Sefior, y, aunque sea probado,
experimentara al fin su
benevolencia.

2. En este trasfondo resaltan las
palabras de nuestro himno. Invitan a
mirar a lo alto, a "Dios que vive
eternamente", a su reino que "dura
por los siglos". A partir de esta
mirada dirigida a Dios se desarrolla
un breve esbozo de teologia de la
historia, en el que el autor sagrado
trata de responder al interrogante
que se plantea el pueblo de Dios
disperso y probado: ¢por qué Dios
nos trata asi? La respuesta alude al
mismo tiempo a la justicia y a la
misericordia divina: "El nos azota
por nuestros delitos, pero se
compadecera de nuevo" (v. 5).

El castigo aparece asi como una
especie de pedagogia divina, en la



que, sin embargo, la misericordia
tiene siempre la ultima palabra: "Fl
azota y se compadece, hunde hasta el
abismo y saca de él" (v. 2).

Por tanto, podemos fiarnos
absolutamente de Dios, que no
abandona jamas a su criatura. Mas
aun, las palabras del himno llevan a
una perspectiva que atribuye un
significado salvifico incluso a la
situacion de sufrimiento,
convirtiendo el exilio en una ocasion
para testimoniar las obras de Dios:
"Dadle gracias, israelitas, ante los
gentiles, porque él nos disperso entre
ellos. Proclamad alli su

grandeza" (vv. 3-4).

3. Desde esta invitacion a leer el
exilio en clave providencial nuestra
meditacion puede ensancharse hasta
la consideracion del sentido
misteriosamente positivo que asume
la condicion de sufrimiento cuando
se vive en el abandono al designio de



Dios. Diversos pasajes del Antiguo
Testamento ya delinean este tema.
Basta pensar en la historia que narra
el libro del Génesis acerca de José,
vendido por sus hermanos y
destinado a ser en el futuro su
salvador (cf. Gn 37,2-36). Y no
podemos olvidar el libro de Job. Aqui
sufre incluso el hombre inocente, el
cual sdlo logra explicarse su drama
recurriendo a la grandeza y la
sabiduria de Dios (cf. Jb 42,1-6).

Para nosotros, que leemos desde una
perspectiva cristiana estos pasajes
del Antiguo Testamento, el unico
punto de referencia es la cruz de
Cristo, en la que encuentra una
respuesta profunda el misterio del
dolor en el mundo.

4. El himno de Tobit invita a la
conversion a los pecadores que han
sido castigados por sus delitos (cf. v.
5) y les abre la perspectiva
maravillosa de una conversion



"reciproca” de Dios y del hombre: "Si
os convertis a él de todo corazony
con toda el alma, siendo sinceros con
él, él se convertird a vosotros y no os
ocultara su rostro” (v. 6). Es muy
elocuente el uso de la misma palabra
-"conversion'- aplicada a la criatura
y a Dios, aunque con significado
diverso.

Si el autor del cantico piensa tal vez
en los beneficios que acompaifian la
"vuelta" de Dios, o sea, su favor
renovado al pueblo, nosotros
debemos pensar sobre todo, a luz del
misterio de Cristo, en el don que
consiste en Dios mismo. E1 hombre
tiene necesidad de Dios antes que de
sus dones. El pecado es una tragedia,
no tanto porque nos atrae los
castigos de Dios, cuanto porque lo
aleja de nuestro corazon.

5. Por tanto, el cantico dirige nuestra
mirada al rostro de Dios, considerado
como Padre, y nos invita a la



bendicién y a la alabanza: "El es
nuestro Dios y Sefior, nuestro
Padre" (v. 4). En estas palabras se
alude a la "filiacion" especial que
Israel experimenta como don de la
alianza y que prepara el misterio de
la encarnacion del Hijo de Dios. En
Jesus resplandecera entonces este
rostro del Padre y se revelara su
misericordia sin limites.

Bastaria pensar en la parabola del
Padre misericordioso narrada por el
evangelista san Lucas. A la
conversion del hijo prodigo no solo
corresponde el perdon del Padre,
sino también un abrazo de infinita
ternura, acompanado por la alegria y
la fiesta: "Estando €l todavia lejos, le
vio su padre y, conmovido, corrio, se
echo a su cuello y le beso" (Lc 15,20).
Las expresiones de nuestro cantico
siguen la misma linea de esta
conmovedora imagen evangélica. Y
de ahi brota la necesidad de alabar y
dar gracias a Dios: "Veréis lo que



hara con vosotros; le daréis gracias a
boca llena; bendeciréis al Sefior de la
justicia y ensalzaréis al Rey de los
siglos" (v. 7).

Tobias, 13

1Y Tobit dijo: «jBendito sea Dios, que
vive eternamente, y bendito sea su
reino!

2 Porque €l castiga y tiene
compasion, hace bajar hasta el
Abismo y hace subir de la gran
Perdicion, sin que nadie escape de su
mano.

3 iCelébrenlo ustedes, israelitas,
delante de todas las naciones! Porque
él los ha dispersado en medio de
ellas,

4 pero alli les ha mostrado su
grandeza. Exaltenlo ante todos los
vivientes porque €l es nuestro Sefior,
nuestro Dios y nuestro Padre, €l es
Dios por todos los siglos.



5 El los castiga por sus iniquidades,
pero tendra compasion de todos
ustedes. y los congregara de entre
todas las naciones por donde han
sido dispersados.

6 Si vuelven a él de todo corazon y
con toda el alma, practicando la
verdad en su presencia, él se volvera
a ustedes y no les ocultara mas su
rostro.

7 Miren lo que ha hecho con ustedes
y celébrenlo en alta voz. Bendigan al
Sefior de la justicia y glorifiquen al
Rey de los siglos.

8 Yo lo celebro en el pais del
destierro, y manifiesto su fuerza y su
grandeza a un pueblo pecador.
iConviértanse, pecadores, y
practiquen la justicia en su
presencia! jQuién sabe si él no les
sera favorable y tendra misericordia
de ustedes!



9 Yo glorifico a mi Dios, el Rey del
cielo, y mi alma proclama
gozosamente su grandeza.

10 Que todos lo celebren en
Jerusalén: Jerusalén, Ciudad santa,
Dios te castigo por las obras de tus
hijos, pero volvera a compadecerse
de los hijos de los justos.

11 Alaba dignamente al Sefior y
bendice el Rey de los siglos, para que
su Templo sea reconstruido con
alegria,

12 para que Dios alegre en ti a todos
los desterrados y muestre su amor a
todos los desdichados, por los siglos
de los siglos.

13 Brillara una luz resplandeciente
hasta los confines de la tierra;
pueblos numerosos llegaran a ti
desde lejos, y los habitantes de todos
los extremos de la tierra vendran
hacia tu santo Nombre, con las
manos llenas de ofrendas para el Rey



del Cielo. Todas las generaciones
manifestaran en ti su alegria, y el
nombre de la ciudad elegida
permanecera para siempre.

14 ;Malditos sean los que te insulten,
malditos los que te destruyan, los
que derriben tus murallas, los que
echen por tierra tus torres y los que
incendien tus casas! Pero jbenditos
para siempre los que te edifiquen!

15 Entonces tu te alegraras y te
regocijaras por los hijos de los justos,
porque todos ellos seran congregados
y bendeciran al Sefior de los siglos.
iFelices los que te aman, felices los
que se alegran por tu paz!

16 jFelices los que se afligieron por
tus desgracias, porque se alegraran
en ti y veran para siempre toda tu
felicidad! jBendice, alma mia, al
Sefior, el gran Rey,

17 porque Jerusalén sera
reconstruida, y también su Templo



por todos los siglos! jFeliz de mi, si
queda alguien de mi descendencia
para ver tu gloria y celebrar al Rey
del cielo! Las puertas de Jerusalén
seran hechas de zafiro y esmeralda, y
todos sus muros, de piedras
preciosas; las torres de Jerusalén
serdn construidas de oro, y sus
baluartes, de oro puro. Las calles de
Jerusalén seran pavimentadas de
rubies y de piedras de Ofir;

18 las puertas de Jerusalén
resonaran con cantos de alegria; y
todas sus casas diran: jAleluyal!
iBendito sea el Dios de Israel! Y los
elegidos bendeciran el Nombre
santo, por los siglos de los siglos».

El salmo 32, un himno a la
providencia de Dios. Miércoles 8 de
agosto de 2001

Salmo 32

1. El salmo 32, dividido en 22
versiculos, tantos cuantas son las



letras del alfabeto hebraico, es un
canto de alabanza al Sefior del
universo y de la historia. Esta
impregnado de alegria desde sus
primeras palabras: "Aclamad, justos,
al Sefior, que merece la alabanza de
los buenos. Dad gracias al Sefior con
la citara, tocad en su honor el arpa
de diez cuerdas; cantadle un cantico
nuevo, acompafando los vitores con
bordones" (vv. 1-3). Por tanto, esta
aclamacion (tern'ah) va acompaifiada
de musica y es expresion de una voz
interior de fe y esperanza, de
felicidad y confianza. El cantico es
"nuevo", no solo porque renueva la
certeza en la presencia divina dentro
de la creacion y de las situaciones
humanas, sino también porque
anticipa la alabanza perfecta que se
entonara el dia de la salvacion
definitiva, cuando el reino de Dios
llegue a su realizacion gloriosa.

San Basilio, considerando
precisamente el cumplimiento final



en Cristo, explica asi este pasaje:
"Habitualmente se llama "nuevo" a lo
insolito o a lo que acaba de nacer. Si
piensas en el modo de la encarnacion
del Sefior, admirable y superior a
cualquier imaginacion, cantas
necesariamente un cantico nuevo e
insolito. Y si repasas con la mente la
regeneracion y la renovacion de toda
la humanidad, envejecida por el
pecado, y anuncias los misterios de la
resurreccién, también entonces
cantas un cantico nuevo e

insdlito" (Homilia sobre el salmo 32,
2: PG 29, 327). En resumidas cuentas,
segun san Basilio, la invitacion del
salmista, que dice: "Cantad al Sefior
un cantico nuevo", para los creyentes
en Cristo significa: "Honrad a Dios,
no segun la costumbre antigua de la
"letra", sino segun la novedad del
"espiritu”. En efecto, quien no valora
la Ley exteriormente, sino que
reconoce su "espiritu”, canta un
"cantico nuevo"" (ib.).



2. El cuerpo central del himno esta
articulado en tres partes, que forman
una trilogia de alabanza. En la
primera (cf. vv. 6-9) se celebra la
palabra creadora de Dios. La
arquitectura admirable del universo,
semejante a un templo césmico, no
surgio y ni se desarrolld a
consecuencia de una lucha entre
dioses, como sugerian ciertas
cosmogonias del antiguo Oriente
Proximo, sino solo gracias a la
eficacia de la palabra divina.
Precisamente como enserfia la
primera pagina del Génesis: "Dijo
Dios... Y asi fue" (cf. Gn 1). En efecto,
el salmista repite: "Porque €l lo dijo,
y existio; él lo mando, y surgio” (Sal
32,9).

El orante atribuye una importancia
particular al control de las aguas

marinas, porque en la Biblia son el
signo del caos y el mal. El mundo, a
pesar de sus limites, es conservado
en el ser por el Creador, que, como



recuerda el libro de Job, ordena al
mar detenerse en la playa: "jLlegaras
hasta aqui, no mas alla; aqui se
rompera el orgullo de tus olas!" (Jb
38, 11).

3. El Sefior es también el soberano de
la historia humana, como se afirma
en la segunda parte del salmo 32, en
los versiculos 10-15. Con vigorosa
antitesis se oponen los proyectos de
las potencias terrenas y el designio
admirable que Dios esta trazando en
la historia. Los programas humanos,
cuando quieren ser alternativos,
introducen injusticia, mal y
violencia, en contraposicion con el
proyecto divino de justicia y
salvacion. Y, a pesar de sus éxitos
transitorios y aparentes, se reducen a
simples maquinaciones, condenadas
a la disolucion y al fracaso.

En el libro biblico de los Proverbios
se afirma sintéticamente: "Muchos
proyectos hay en el corazon del



hombre, pero sdlo el plan de Dios se
realiza" (Pr 19,21). De modo
semejante, el salmista nos recuerda
que Dios, desde el cielo, su morada
trascendente, sigue todos los
itinerarios de la humanidad, incluso
los insensatos y absurdos, e intuye
todos los secretos del corazon
humano.

"Dondequiera que vayas, hagas lo
que hagas, tanto en las tinieblas
como a la luz del dia, el ojo de Dios te
mira", comenta san Basilio (Homilia
sobre el salmo 32, 8: PG 29, 343). Feliz
sera el pueblo que, acogiendo la
revelacion divina, siga sus
indicaciones de vida, avanzando por
sus senderos en el camino de la
historia. Al final sélo queda una cosa:
"El plan del Sefior subsiste por
siempre; los proyectos de su corazon,
de edad en edad" (Sal 32,11).

4. La tercera y ultima parte del Salmo
(vv. 16-22) vuelve a tratar, desde dos



perspectivas nuevas, el tema del
sefiorio unico de Dios sobre la
historia humana. Por una parte,
invita ante todo a los poderosos a no
engarfarse confiando en la fuerza
militar de los ejércitos y la caballeria;
por otra, a los fieles, a menudo
oprimidos, hambrientos y al borde
de la muerte, los exhorta a esperar
en el Sefior, que no permitird que
caigan en el abismo de la
destruccidén. Asi, se revela la funcion
también "catequistica" de este salmo.
Se transforma en una llamada a la fe
en un Dios que no es indiferente a la
arrogancia de los poderosos y se
compadece de la debilidad de la
humanidad, elevandola y
sosteniéndola si tiene confianza, si se
fia de él, y si eleva a €l su suplica y su
alabanza.

"La humildad de los que sirven a
Dios —explica también san Basilio—
muestra que esperan en su
misericordia. En efecto, quien no



confia en sus grandes empresas, ni
espera ser justificado por sus obras,
tiene como unica esperanza de
salvacion la misericordia de

Dios" (Homilia sobre el salmo 32, 10:
PG 29, 347).

5. E1 Salmo concluye con una
antifona que es también el final del
conocido himno Te Deum: "Que tu
misericordia, Sefor, venga sobre
nosotros, como lo esperamos de ti" (v.
22). La gracia divina y la esperanza
humana se encuentran y se abrazan.
Mas aun, la fidelidad amorosa de
Dios (segun el valor del vocablo
hebraico original usado aqui, hésed),
como un manto, nos envuelve,
calienta y protege, ofreciéndonos
serenidad y proporcionando un
fundamento seguro a nuestra fe y a
nuestra esperanza.

SALMO 32

1 Aclamen, justos, al Sefior;



es propio de los buenos alabarlo.
2 Alaben al Sefior con la citara,

toquen en su honor el arpa de diez
cuerdas;

3 entonen para él un canto nuevo,

toquen con arte, profiriendo
aclamaciones.

4 Porque la palabra del Sefior es
recta

y €l obra siempre con lealtad;

5 él ama la justicia y el derecho,

y la tierra esta llena de su amor.

6 La palabra del Sefior hizo el cielo,

y el aliento de su boca, los ejércitos
celestiales;

7 él encierra en un cantaro las aguas
del mar



y pone en un depdasito las olas del
océano.

8 Que toda la tierra tema al Sefior,

y tiemblen ante €l los habitantes del
mundo;

9 porque €l lo dijo, y el mundo
existio,

él dio una orden, y todo subsiste.

10 El Sefior frustra el designio de las
naciones

y deshace los planes de los pueblos,

11 pero el designio del Sefior
permanece para siempre,

y sus planes, a lo largo de las
generaciones.

12 {Feliz la nacién cuyo Dios es el
Sefor,



el pueblo que él se eligié como
herencia!

13 El Sefior observa desde el cielo

y contempla a todos los hombres;
14 él mira desde su trono

a todos los habitantes de la tierra;
15 modela el corazon de cada uno

y conoce a fondo todas sus acciones.

16 El rey no vence por su mucha
fuerza

ni se libra el guerrero por su gran
vigor;

17 de nada sirven los caballos para la
victoria:

a pesar de su fuerza no pueden
salvar.

18 Los ojos del Sefior estan fijos
sobre sus fieles,



sobre los que esperan en su
misericordia,

19 para librar sus vidas de la muerte

y sustentarlos en el tiempo de
indigencia.

20 Nuestra alma espera en el Sefior;
él es nuestra ayuda y nuestro escudo.
21 Nuestro corazon se regocija en él:

nosotros confiamos en su santo
Nombre.

22 Sefior, que tu amor descienda
sobre nosotros,

conforme a la esperanza que
tenemos en ti.

Malicia del pecador, bondad del
Sefior. Miércoles 22 de agosto de
2001

Salmo 35



1. Cada persona, al iniciar una
jornada de trabajo y de relaciones
humanas, puede adoptar dos
actitudes fundamentales: elegir el
bien o ceder al mal. El salmo 35, que
acabamos de escuchar, presenta
precisamente estas dos posturas
antitéticas. Algunos, muy temprano,
ya desde antes de levantarse, traman
proyectos inicuos; otros, por el
contrario, buscan la luz de Dios,
"fuente de la vida" (cf. v. 10). Al
abismo de la malicia del malvado se
opone el abismo de la bondad de
Dios, fuente viva que apaga la sed y
luz que ilumina al fiel.

Por eso, son dos los tipos de hombres
descritos en la oracidn del salmo que
acabamos de proclamar y que la
Liturgia de las Horas nos propone
para las Laudes del miércoles de la
primera semana.

2. El primer retrato que el salmista
nos presenta es el del pecador (cf. vv.



2-5). En su interior —como dice el
original hebreo— se encuentra el
"oraculo del pecado” (v. 2). La
expresion es fuerte. Hace pensar en
una palabra satanica, que, en
contraste con la palabra divina,
resuena en el corazon y en la lengua
del malvado.

En é] el mal parece tan connatural a
su realidad intima, que aflora en
palabras y obras (cf. vv. 3-4). Pasa sus
jornadas eligiendo "el mal camino”,
comenzando ya de madrugada,
cuando aun esta "acostado" (v. 5),
hasta la noche, cuando esta a punto
de dormirse. Esta eleccidon constante
del pecador deriva de una opcion
que implica toda su existencia y
engendra muerte.

3. Pero al salmista le interesa sobre
todo el otro retrato, en el que desea
reflejarse: el del hombre que busca el
rostro de Dios (cf. vv. 6-13). Eleva un
auténtico himno al amor divino (cf.



vv. 6-11), que concluye pidiendo ser
liberado de la atraccion oscura del
mal y envuelto para siempre por la
luz de la gracia.

Este canto presenta una verdadera
letania de términos que celebran los
rasgos del Dios de amor: gracia,
fidelidad, justicia, juicio, salvacion,
sombra de tus alas, abundancia,
delicias, vida y luz.

Conviene subrayar, en particular,
cuatro de estos rasgos divinos,
expresados con términos hebreos
que tienen un valor mas intenso que
los correspondientes en las
traducciones de las lenguas
modernas.

4. Ante todo esta el término hésed,
"gracia", que es a la vez fidelidad,
amor, lealtad y ternura. Es uno de los
términos fundamentales para exaltar
la alianza entre el Sefior y su pueblo.
Y es significativo que se repita 127
veces en el Salterio, mas de la mitad



de todas las veces que esta palabra
aparece en el resto del Antiguo
Testamento.

Luego viene el término 'emunah, que
deriva de la misma raiz de ameén, la
palabra de la fe, y significa
estabilidad, seguridad y fidelidad
inquebrantable.

Sigue, a continuacion, el término
sedaqdabh, la "justicia", que tiene un
significado fundamentalmente
salvifico: es la actitud santa y
providente de Dios que, con su
intervencion en la historia, libra a
sus fieles del mal y de la injusticia.

Por ultimo, encontramos el término
mishpat, el "juicio”, con el que Dios
gobierna sus criaturas, inclinandose
hacia los pobres y oprimidos, y
doblegando a los arrogantes y
prepotentes.

Se trata de cuatro palabras
teoldgicas, que el orante repite en su



profesion de fe, mientras sale a los
caminos del mundo, con la seguridad
de que tiene a su lado al Dios
amoroso, fiel, justo y salvador.

5. Ademas de los diversos titulos con
los que exalta a Dios, el salmista
utiliza dos imagenes sugestivas. Por
una parte, la abundancia de
alimento, que hace pensar ante todo
en el banquete sagrado que se
celebraba en el templo de Sion con la
carne de las victimas de los
sacrificios.

También estan la fuente y el torrente,
cuyas aguas no solo apagan la sed de
la garganta seca, sino también la del
alma (cf. vv. 9-10;Sal 41,2-3; 62,2-6).
El Sefior sacia y apaga la sed del
orante, haciéndolo participe de su
vida plena e inmortal.

La otra imagen es la del simbolo de la
luz: "tu luz nos hace ver la luz" (v.
10). Es una luminosidad que se
irradia, casi "en cascada", y es un



signo de la revelacion de Dios a su
fiel. Asi acontecio a Moisés en el
Sinai (cf. Ex 34,29-30) y asi sucede
también al cristiano en la medida en
que "con el rostro descubierto,
reflejando como en un espejo la
gloria del Sefior, se va
transformando en esa misma
imagen" (cf. 2Co 3,18).

En el lenguaje de los salmos "ver la
luz del rostro de Dios" significa
concretamente encontrar al Sefior en
el templo, donde se celebra la
plegaria liturgica y se escucha la
palabra divina. También el cristiano
hace esta experiencia cuando celebra
las alabanzas del Sefior al inicio de la
jornada, antes de afrontar los
caminos, no siempre rectos, de la
vida diaria.

SALMO 35

1 Del maestro de coro. De David, el
servidor del Sefior.



2 El pecado habla al impio

en el fondo de su corazoén;

para él no hay temor de Dios,

3 porque se mira con tan buenos 0jos

que no puede descubrir ni aborrecer
su culpa.

4 Las palabras de su boca son
maldad y traicion;

dejo de ser sensato y de practicar el
bien;

5 en su lecho, sdlo piensa hacer el
mal,

se obstina en el camino del crimen
y no reprueba al malvado.

6 Tu misericordia, Sefior, llega hasta
el cielo,

tu fidelidad hasta las nubes.



7 Tu justicia es como las altas
montanas,

tus juicios, como un océano inmenso.

Tu socorres a los hombres y a las
bestias:

8 jqué inapreciable es tu
misericordia, oh Dios!

Por eso los hombres se refugian a la
sombra de tus alas.

9 Se sacian con la abundancia de tu
casa,

les das de beber del torrente de tus
delicia.

10 En ti estd la fuente de la vida,
y por tu luz vemos la luz.

11 Extiende tu gracia sobre los que te
reconocen,



y tu justicia sobre los rectos del
corazon.

12 iQue el pie del orgulloso no me
alcance

ni me derribe la mano del malvado!

13 Miren como cayeron los
malhechores:

fueron derribados, y ya no podran
levantarse.

El Senor, creador del mundo,
protege a su pueblo. Miércoles 29 de
agosto de 2001

Judit 16,1-17

1. El cantico de alabanza que
acabamos de proclamar (cf. Jdt
16,1-17) se atribuye a Judit, una
heroina que fue el orgullo de todas
las mujeres de Israel, porque le toco
manifestar el poder liberador de Dios
en un momento dramatico de la vida
de su pueblo. La liturgia de Laudes



solo nos hace rezar algunos
versiculos de su cantico, que nos
invitan a celebrar, elevando cantos
de alabanza con tambores y citaras,
al Sefior, "quebrantador de
guerras" (v. 2).

Esta ultima expresion, que define el
auténtico rostro de Dios, amante de
la paz, nos introduce en el contexto
donde nacid el himno. Se trata de
una victoria conseguida por los
israelitas de un modo muy
sorprendente, por obra de Dios, que
intervino para evitarles una derrota
inminente y total.

2. El autor sagrado reconstruye ese
evento varios siglos después, para
dar a sus hermanos y hermanas en la
fe, que sentian la tentacion del
desaliento en una situacién dificil, un
ejemplo que los animara. Asi, refiere
lo que acontecio a Israel cuando
Nabucodonosor, irritado por la
oposicion de este pueblo frente a sus



deseos de expansion y a sus
pretensiones de idolatria, envio al
general Holofernes con la precisa
mision de doblegarlo y aniquilarlo.
Nadie debia resistir a él, que
reivindicaba los honores de un dios.
Y su general, compartiendo su
presuncion, se habia burlado de la
advertencia, que se le habia hecho,
de no atacar a Israel porque
equivaldria a atacar a Dios mismo.

En el fondo, el autor sagrado quiere
reafirmar precisamente este
principio, para fortalecer en la
fidelidad al Dios de la alianza a los
creyentes de su tiempo: hay que
confiar en Dios. El auténtico enemigo
que Israel debe temer no son los
poderosos de esta tierra, sino la
infidelidad al Sefior. Esta lo priva de
la proteccion de Dios y lo hace
vulnerable. En cambio, el pueblo,
cuando es fiel, puede contar con el
poder mismo de Dios, "admirable en
su fuerza, invencible" (v. 13).



3. Este principio queda
espléndidamente ilustrado por toda
la historia de Judit. El escenario es
una tierra de Israel ya invadida por
los enemigos. El cantico refleja el
dramatismo de ese momento:
"Vinieron los asirios de los montes
del norte, vinieron con tropa
innumerable; su muchedumbre
obstruia los torrentes, y sus caballos
cubrian las colinas” (v. 3). Se subraya
con sarcasmo la efimera jactancia del
enemigo: "Hablaba de incendiar mis
tierras, de pasar mis jovenes a
espada, de estrellar contra el suelo a
los lactantes, de entregar como botin
a mis nifios y de dar como presa a
mis doncellas" (v. 4).

La situacion descrita en las palabras
de Judit se asemeja a otras vividas
por Israel, en las que la salvacion
habia llegado cuando parecia todo
perdido. ¢No se habia producido asi
también la salvacién del Exodo, al
atravesar de forma prodigiosa el mar



Rojo? Del mismo modo ahora el
asedio por obra de un ejército
numeroso y poderoso elimina toda
esperanza. Pero todo ello no hace
mas que poner de relieve la fuerza
de Dios, que se manifiesta protector
invencible de su pueblo.

4. La obra de Dios resulta tanto mas
luminosa cuanto que no recurre a un
guerrero o a un ejército. Como en
otra ocasion, en el tiempo de Débora,
habia eliminado al general cananeo
Sisara por medio de Yael, una mujer
(Jc 4,17-21), asi ahora se sirve de
nuevo de una mujer inerme para
salir en auxilio de su pueblo en
dificultad. Judit, con la fuerza de su
fe, se aventura a ir al campamento
enemigo, deslumbra con su belleza al
caudillo y lo elimina de forma
humillante. El cantico subraya
fuertemente este dato: "El Sefior
omnipotente por mano de mujer los
anuld. Que no fue derribado su
caudillo por jovenes guerreros, ni le



hirieron hijos de titanes, ni altivos
gigantes le vencieron; le subyugo
Judit, hija de Merari, con solo la
hermosura de su rostro” (Jdt 16,5-6).

La figura de Judit se convertira luego
en arquetipo que permitira, no solo a
la tradicion judia, sino también a la
cristiana, poner de relieve la
predileccion de Dios por lo que se
considera fragil y débil, pero que
precisamente por eso es elegido para
manifestar la potencia divina.
También es una figura ejemplar para
expresar la vocacion y la mision de la
mujer, llamada, al igual que el
hombre, de acuerdo con sus rasgos
especificos, a desempefiar un papel
significativo en el plan de Dios

Algunas expresiones del libro de
Judit pasaran, mas o menos
integramente, a la tradicion
cristiana, que vera en la heroina
judia una de las prefiguraciones de
Maria. ¢No se escucha un eco de las



palabras de Judit cuando Maria, en el
Magnificat, canta: "Derriba del trono
a los poderosos y enaltece a los
humildes" (Lc 1,52)? Asi se
comprende el hecho de que la
tradicion liturgica, familiar tanto a
los cristianos de Oriente como a los
de Occidente, suele atribuir a la
madre de Jesus expresiones referidas
a Judit, como las siguientes: "Tu eres
la gloria de Jerusalén, tu la alegria de
Israel, tu eres el orgullo de nuestra
raza" (Jdt 15,9).

5. El cantico de Judit, partiendo de la
experiencia de la victoria, concluye
con una invitacion a elevar a Dios un
cantar nuevo, reconociéndolo
"grande y glorioso". Al mismo
tiempo, se exhorta a todas las
criaturas a mantenerse sometidas a
Aquel que con su palabra ha hecho
todas las cosas y con su espiritu las
ha forjado. {Quién puede resistir a la
voz de Dios? Judit lo recuerda con
gran énfasis: frente al Creador y



Sefor de la historia, los montes,
desde sus cimientos, seran sacudidos;
las rocas se fundiran como cera (cf.
Jdt 16, 15). Son metaforas eficaces
para recordar que todo es "nada"
frente al poder de Dios. Y, sin
embargo, este cantico de victoria no
quiere infundir temor, sino consolar.
En efecto, Dios utiliza su poder
invencible para sostener a sus fieles:
"Con aquellos que te temen te
muestras tu siempre propicio” (Jdt
16,15).

Judit 16,1-17

1 Judit djjo: «;Entonen un canto a mi
Dios con tamboriles, canten al Sefior
con cimbalos; compongan en su
honor un salmo de alabanza,
glorifiquen e invoquen su Nombre!

2 Porque el Sefior es un Dios que
pone fin a las guerras: €l establecio
su campamento en medio del pueblo
y me libro de mis perseguidores.



3 De las montafias del norte llego
Asiria, avanzd con un ejército
innumerable: sus tropas obstruyeron
los valles y su caballeria cubri6 las
colinas.

4 Amenaz6 con incendiar mis
territorios y pasar a mis jovenes al
filo de la espada, con estrellar a mis
pequeiios contra el suelo y entregar a
mis nifios como presa y a mis
muchachas como botin.

5 jPero el Sefior todopoderoso los
elimino por la mano de una mujer!

6 Su jefe no fue abatido por jovenes
guerreros, ni lo golpearon hijos de
titanes, ni lo atacaron enormes
gigantes: lo desarmo Judit, la hija de
Merari, con la hermosura de su
rostro.

7 Ella se quit6 su ropa de luto, para
exaltar a los afligidos de Israel:



8 se ajusto el cabello con una
diadema, se puso ropa de lino para
seducirlo.

9 Sus sandalias deslumbraron los
ojos del guerrero, su hermosura le
cautivo el corazon... jy la espada le
corto la cabeza!

10 Los persas temblaron por su
audacia y los medos se turbaron por
su temeridad,

11 Entonces mi pueblo humillado
grito de alegria y los otros se
llenaron de espanto; mis débiles
lanzaron gritos de triunfo y ellos
quedaron aterrados; mi pueblo alzo
suvozy ellos se dieron a la fuga.

12 Hijos de jovenes mujeres los
traspasaron, los acribillaron como a
esclavos fugitivos: jtodos perecieron
en el combate de mi Sefior!



13 Cantaré a mi Dios un canto nuevo:
iSefior, tu eres grande y glorioso,
admirable por tu poder e invencible!

14 Que te sirvan todas las criaturas,
porque tu lo dijiste y fueron hechas,
enviaste tu espiritu y él las formo, y
nadie puede resistir a tu voz.

15 Las montafas y las aguas se
sacudieron desde sus cimientos, las
rocas se derretiran como cera en tu
presencia, pero tu siempre te
muestras propicio con aquellos que
te temen.

16 Poco vale un sacrificio de aroma
agradable y menos aun toda la grasa
ofrecida en holocausto, pero el que
teme al Sefior serad grande para
siempre.

17 ;Ay de las naciones que se

levantan contra mi pueblo! El Sefior
todopoderoso los castigara en el dia
del Juicio: pondra en su carne fuego



y gusanos, y gemiran de dolor
eternamente».

El Seiior, rey del universo.
Miércoles 5 de septiembre de 2001

Salmo 46

1. "El Sefior, el Altisimo, es rey
grande sobre toda la tierra". Esta
aclamacion inicial se repite, con
diversos matices, a lo largo del salmo
46, que acabamos de escuchar. Se
trata de un himno a Dios, Sefior del
universo y de la historia: "Dios es el
rey del mundo (...). Dios reina sobre
las naciones" (vv. 8-9).

Este himno al Sefior, rey del mundo y
de la humanidad, al igual que otras
composiciones semejantes que
recoge el Salterio (cf. Sal 92;95-98),
supone un clima de celebraciéon
liturgica. Por eso, nos encontramos
en el corazon espiritual de la
alabanza de Israel, que se eleva al
cielo desde el templo, el lugar en



donde el Dios infinito y eterno se
revela y se encuentra con su pueblo.

2. Seguiremos este canto de alabanza
g0zosa en sus momentos
fundamentales, como dos olas que
avanzan hacia la playa del mar.
Difieren en el modo de considerar la
relacion entre Israel y las naciones.
En la primera parte del salmo la
relacion es de dominacion: Dios "nos
somete los pueblos y nos sojuzga las
naciones" (v. 4); por el contrario, en
la segunda parte la relacion es de
asociacion: "los principes de los
gentiles se reunen con el pueblo del
Dios de Abraham" (v. 10). Asi pues, se
nota un gran progreso.

En la primera parte (cf. vv. 2-6) se
dice: "Pueblos todos batid palmas,
aclamad a Dios con gritos de

jubilo” (v. 2). El centro de este
aplauso jubiloso es la figura
grandiosa del Sefior supremo, al que
se atribuyen tres titulos gloriosos:



"altisimo, grande y terrible" (v. 3),
que exaltan la trascendencia divina,
el primado absoluto en el ser y la
omnipotencia. También Cristo
resucitado exclamara: "Me ha sido
dado todo poder en el cielo y en la
tierra" (Mt 28,18).

3. Dentro del sefiorio universal de
Dios sobre todos los pueblos de la
tierra (cf. v. 4), el orante destaca su
presencia particular en Israel, el
pueblo de la eleccion divina, "el
predilecto”, la herencia mas valiosa y
apreciada por el Sefior (cf. v. 5). Por
consiguiente, Israel se siente objeto
de un amor particular de Dios, que se
ha manifestado con la victoria
obtenida sobre las naciones hostiles

Durante la batalla, la presencia del
Arca de la alianza entre las tropas de
Israel les garantizaba la ayuda de
Dios; después de la victoria, el Arca
subia al monte Sion (cf. Sal 67,19) y
todos proclamaban: "Dios asciende



entre aclamaciones; el Sefior, al son
de trompetas" (Sal 46, 6).

4. El segundo momento del salmo (cf.
vv. 7-10) esta abierto a otra ola de
alabanza y de canto jubiloso: "Tocad
para Dios, tocad; tocad para nuestro
rey, tocad; (...) tocad con

maestria" (vv. 7-8). También aqui se
alaba al Sefor sentado en el trono en
la plenitud de su realeza (cf. v. 9).
Este trono se define "sagrado",
porque es inaccesible para el hombre
limitado y pecador. Pero también es
trono celestial el Arca de la alianza
presente en la zona mas sagrada del
templo de Sion. De ese modo el Dios
lejano y trascendente, santo e
infinito, se hace cercano a sus
criaturas, adaptandose al espacio y al
tiempo (cf. 1R 8,27. 30).

5. El salmo concluye con una nota
sorprendente por su apertura
universalista: "Los principes de los
gentiles se reunen con el pueblo del



Dios de Abraham" (v. 10). Se remonta
a Abraham, el patriarca que no solo
estd en el origen de Israel, sino
también de otras naciones. Al pueblo
elegido que desciende de €l se le ha
encomendado la mision de hacer que
todas las naciones y todas las
culturas converjan en el Sefior,
porque él es Dios de la humanidad
entera. Proviniendo de oriente y
occidente se reunirdn entonces en
Sion para encontrarse con este rey de
paz y amor, de unidad y fraternidad
(cf. Mt 8,11). Como esperaba el
profeta Isaias, los pueblos hostiles
entre si seran invitados a arrojar a
tierra las armas y a convivir bajo el
unico sefiorio divino, bajo un
gobierno regido por la justicia y la
paz (cf. Is 2,2-5). Los ojos de todos
contemplaran la nueva Jerusalén, a
la que el Sefior "asciende" para
revelarse en la gloria de su
divinidad. Serd "una muchedumbre
inmensa, que nadie podria contar, de
toda nacion, razas, pueblos y lenguas



(...). Todos gritaban a gran voz: "La
salvacion es de nuestro Dios, que esta
sentado en el trono, y del

Cordero™ (Ap 7,9-10).

6. La carta a los Efesios ve la
realizacion de esta profecia en el
misterio de Cristo redentor cuando
afirma, dirigiéndose a los cristianos
que no provenian del judaismo:
"Recordad como en otro tiempo
vosotros, los gentiles segun la carne,
(...) estabais a la sazdn lejos de Cristo,
excluidos de la ciudadania de Israel y
extrafos a las alianzas de la
Promesa, sin esperanza y sin Dios en
el mundo. Mas ahora, en Cristo Jesus,
vosotros, los que en otro tiempo
estabais lejos, habéis llegado a estar
cerca por la sangre de Cristo. Porque
€l es nuestra paz: el que de los dos
pueblos hizo uno, derribando el
muro que los separaba, la
enemistad" (Ef2,11-14).



Asi pues, en Cristo la realeza de Dios,
cantada por nuestro salmo, se ha
realizado en la tierra con respecto a
todos los pueblos. Una homilia
anonima del siglo VIII comenta asi
este misterio: "Hasta la venida del
Mesias, esperanza de las naciones,
los pueblos gentiles no adoraron a
Dios y no conocieron quién era. Y
hasta que el Mesias los rescato, Dios
no reino en las naciones por medio
de su obediencia y de su culto. En
cambio, ahora Dios, con su Palabra y
su Espiritu, reina sobre ellas, porque
las ha salvado del engafio y se ha
ganado su amistad" (Palestino
anénimo, Homilia arabe cristiana del
siglo VIII, Roma 1994, p. 100).

SALMO 46

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Salmo.

2 Aplaudan, todos los pueblos,

aclamen a Dios con gritos de alegria;



3 porque el Sefior, el Altisimo, es
temible,

es el soberano de toda la tierra.

4 F1 puso a los pueblos bajo nuestro
yugo,

y a las naciones bajo nuestros pies;

5 él eligio para nosotros una
herencia,

que es el orgullo de Jacob, su
predilecto.

6 Dios asciende entre aclamaciones,
asciende al sonido de trompetas.

7 Canten, canten a nuestro Dios,
canten, canten a nuestro Rey:

8 Dios es el Rey de toda la tierra,
cantenle un hermoso himno.

9 Dios reina sobre las naciones,



Dios se sienta en su trono sagrado.

10 Los nobles de los pueblos se
reunen

con el pueblo del Dios de Abraham:
de Dios son los poderosos de la tierra,
y €l se ha elevado inmensamente.

Oracion de la manana en el
sufrimiento. Miércoles 19 de
septiembre de 2001

Salmo 56

1. Es una noche tenebrosa, en la que
merodean fieras voraces. El orante
estd esperando que despunte el alba,
para que la luz venza la oscuridad y
los miedos. Este es el telon de fondo
del salmo 56, sobre el que hoy vamos
a reflexionar: un canto nocturno que
prepara al orante para la llegada de
la luz de la aurora, esperada con
ansia, a fin de poder alabar al Sefior
con alegria (cf. vv. 9-12). En efecto, el



Salmo pasa de la dramatica
lamentacion dirigida a Dios a la
esperanza serena y a la accion de
gracias gozosa, expresada con las
palabras que resonaran también mas
adelante, en otro salmo (cf. Sal
107,2-6).

En la practica, se trata del paso del
miedo a la alegria, de la noche al dia,
de una pesadilla a la serenidad, de la
suplica a la alabanza. Es una
experiencia que describe con
frecuencia el Salterio: "Cambiaste mi
luto en danzas; me desataste el sayal
y me has vestido de fiesta; te cantara
mi alma sin callarse. Senor, Dios mio,
te daré gracias por siempre" (Sal
29,12-13).

2. Por tanto, son dos los momentos
del salmo 56 que estamos meditando.
El primero se refiere a la experiencia
del miedo ante el asalto del mal que
intenta herir al justo (cf. vv. 2-7). En
el centro de la escena hay leones



preparados para el ataque. Muy
pronto esta imagen se transforma en
un simbolo bélico, delineado con
lanzas, flechas y espadas. El orante se
siente asaltado por una especie de
escuadron de la muerte. En torno a €l
ronda una banda de cazadores, que
tiende redes y cava fosas para
capturar a su presa. Pero este clima
de tension desaparece en seguida. En
efecto, ya al inicio (cf. v. 2) aparece el
simbolo protector de las alas divinas,
que aluden concretamente al Arca de
la alianza con los querubines alados,
es decir, a la presencia de Dios entre
los fieles en el templo santo de Sidn.

3. El orante pide insistentemente a
Dios que mande desde el cielo a sus
mensajeros, a los cuales atribuye los
nombres emblematicos de
"Fidelidad" y "Gracia" (v. 4),
cualidades propias del amor salvifico
de Dios. Por eso, aunque lo
atemorizan el rugido terrible de las
fieras y la perfidia de los



perseguidores, el fiel en su interior
permanece sereno y confiado, como
Daniel en la fosa de los leones (cf.Dn
6,17-25).

La presencia del Sefior no tarda en
mostrar su eficacia, mediante el
castigo de los enemigos: estos caen
en la fosa que habian cavado para el
justo (cf. v. 7). Esa confianza en la
justicia divina, siempre viva en el
Salterio, impide el desaliento y la
rendicion ante la prepotencia del
mal. Mas tarde o mas temprano,
Dios, que desmonta las
magquinaciones de los impios
haciéndoles tropezar en sus mismos
proyectos malvados, se pone de parte
del fiel.

4. Asi llegamos al segundo momento
del Salmo, el de la accion de gracias
(cf. vv. 8-12). Hay un pasaje que
brilla por su intensidad y belleza: "Mi
corazon esta firme, Dios mio, mi
corazon esta firme. Voy a cantar y a



tocar: despierta, gloria mia;
despertad citara y arpa, despertaré a
la aurora” (vv. 8-9). Las tinieblas ya
se han disipado: el alba de la
salvacion se ha acercado gracias al
canto del orante.

El salmista, al aplicarse a si mismo
esta imagen, tal vez traduce con los
términos de la religiosidad biblica,
rigurosamente monoteista, el uso de
los sacerdotes egipcios o fenicios
encargados de "despertar a la
aurora', es decir, de hacer que
volviera a aparecer el sol,
considerado una divinidad benéfica.
Alude también a la costumbre de
colgar y velar los instrumentos
musicales en tiempo de luto y prueba
(cf. Sal 136,2) y de "despertarlos" con
el sonido festivo en el tiempo de la
liberacion y de la alegria. Asi pues, la
liturgia hace brotar la esperanza: se
dirige a Dios invitandolo a acercarse
nuevamente a su pueblo y a escuchar
su suplica. A menudo en el Salterio el



alba es el momento en que Dios
escucha, después de una noche de
oracion.

5. Asi, el Salmo concluye con un
cantico de alabanza dirigido al Sefior,
que actua con sus dos grandes
cualidades salvificas, ya citadas con
términos diferentes en la primera
parte de la suplica (cf. v. 4). Ahora
aparecen, casi personificadas, la
Bondad y la Fidelidad divina, las
cuales inundan los cielos con su
presencia y son como la luz que
brilla en la oscuridad de las pruebas
y de las persecuciones (cf. v. 11). Por
este motivo, en la tradicion cristiana
el salmo 56 se ha transformado en
canto del despertar alaluzyala
alegria pascual, que se irradia en el
fiel eliminando el miedo a la muerte
y abriendo el horizonte de la gloria
celestial.

6. San Gregorio de Nisa descubre en
las palabras de este salmo una



especie de descripcion tipica de lo
que acontece en toda experiencia
humana abierta al reconocimiento
de la sabiduria de Dios. "Me salvo
-exclama- habiéndome cubierto con
la sombra de la nube del Espiritu, y
los que me habian pisoteado han
quedado humillados" (Sui titoli dei
Salmi, Roma 1994, p. 183).

Refiriéndose luego a las expresiones
finales del Salmo, donde se dice:
"Elévate sobre el cielo, Dios mio, y
llene la tierra tu gloria", concluye:
"En la medida en que la gloria de
Dios se extiende sobre la tierra,
aumentada por la fe de los que son
salvados, las potencias celestiales,
exultando por nuestra salvacion,
alaban a Dios" (ib., p. 184).

SALMO 56

1 Del maestro de coro. «No
destruyas». De David. Mictan. Cuando
huyendo de Satil, se escondio en la
cueva.



2 Ten piedad de mi, Dios mio, ten
piedad,

porque mi alma se refugia en ti;

yo me refugio a la sombra de tus alas
hasta que pase la desgracia.

3 Invocaré a Dios, el Altisimo,

al Dios que lo hace todo por mi:

4 é] me enviara la salvacion desde el
cielo

y humillara a los que me atacan.

iQue Dios envie su amor y su
fidelidad!

5 Yo estoy tendido en medio de
leones

que devoran con avidez a los
hombres;

sus dientes son lanzas y flechas,



su lengua, una espada afilada.

6 jLevantate, Dios, por encima del
cielo,

y que tu gloria cubra toda la tierra!
7 Ellos tendieron una red a mi paso,
para que yo sucumbiera;

cavaron una fosa ante mi,

pero cayeron en ella.

8 Mi corazon esta firme.

Dios mio, mi corazon esta firme.
Voy a cantar al son de instrumentos:
9 jdespierta, alma mia!

iDespierten, arpa y citara,

para que yo despierte a la aurora!

10 Te alabaré en medio de los
pueblos, Sefior,



te cantaré entre las naciones,

11 porque tu misericordia se eleva
hasta el cielo,

y tu fidelidad hasta las nubes.

12 jLevantate, Dios, por encima del
cielo,

y que tu gloria cubra toda la tierra!

Dios libera y congrega a su pueblo
en la alegria. Miércoles 10 de
octubre de 2001

Jeremias 31

1. "Escuchad, pueblos, la palabra del
Sefior; anunciadla en las islas
remotas” (Jr 31,10). ;Qué noticia esta
a punto de darse con estas solemnes
palabras de Jeremias, que hemos
escuchado en el cantico recién
proclamado? Se trata de una noticia
consoladora y no por casualidad los
capitulos que la contienen (cf. 30 y
31) se suelen llamar "Libro de la



consolacion”. El anuncio atafie
directamente al antiguo Israel, pero
ya permite entrever de alguna
manera el mensaje evangélico.

El nucleo de este anuncio es el
siguiente: "El Sefior redimio a Jacob,
lo rescato de una mano mas

fuerte" (Jr 31,11). El trasfondo
histdrico de estas palabras esta
constituido por un momento de
esperanza experimentado por el
pueblo de Dios, mas o menos un siglo
después de que el norte del pais, en
el afno 722 a. C., hubiera sido
ocupado por el poder asirio. Ahora,
en el tiempo del profeta, la reforma
religiosa del rey Josias expresa un
regreso del pueblo a la alianza con
Dios y enciende la esperanza de que
el tiempo del castigo haya concluido.
Toma cuerpo la perspectiva de que el
norte pueda volver a la libertad e
Israel y Juda vuelvan a la unidad.
Todos, incluyendo las "islas remotas",
deberan ser testigos de este



maravilloso acontecimiento: Dios,
pastor de Israel, esta a punto de
intervenir. Habia permitido la
dispersion de su pueblo y ahora
viene a congregarlo.

2. La invitacion a la alegria se
desarrolla con imagenes que causan
una profunda impresion. Es un
oraculo que hace sofiar. Describe un
futuro en el que los exiliados
"vendran con aclamaciones" y no
solo volveran a encontrar el templo
del Sefor, sino también todos los
bienes: el trigo, el vino, el aceite y los
rebafios de ovejas y vacas. La Biblia
no conoce un espiritualismo
abstracto. La alegria prometida no
afecta solo a lo mas intimo del
hombre, pues el Sefior cuida de la
vida humana en todas sus
dimensiones. Jesus mismo subrayara
este aspecto, invitando a sus
discipulos a confiar en la Providencia
también con respecto a las
necesidades materiales (cf. Mt



6,25-34). Nuestro cantico insiste en
esta perspectiva. Dios quiere hacer
feliz al hombre entero. La condicion
que prepara para sus hijos se
expresa con el simbolo del "huerto
regado” (Jr 31,12), imagen de lozania
y fecundidad. Dios convierte su
tristeza en gozo, los alimenta con
enjundia (cf. v. 14) y los sacia de
bienes, hasta el punto de que brotan
espontaneos el canto y la danza. Sera
un jubilo incontenible, una alegria de
todo el pueblo.

3. La historia nos dice que este suefio
no se hizo realidad entonces. Y no
porque Dios no haya cumplido su
promesa: el responsable de esa
decepcidn fue una vez mas el pueblo,
con su infidelidad. El mismo libro de
Jeremias se encarga de demostrarlo
con el desarrollo de una profecia que
resulta dolorosa y dura, y lleva
progresivamente a algunas de las
fases mas tristes de la historia de
Israel. No s6lo no volveran los



exiliados del norte, sino que incluso
Juda sera ocupada por
Nabucodonosor en el afio 587 a.C.
Entonces comenzaran dias amargos,
cuando, en las orillas de Babilonia,
deberan colgar las citaras en los
sauces (cf. Sal 136,2). En su corazoén
no podran tener &nimo como para
cantar ante el jubilo de sus verdugos;
nadie se puede alegrar si se ve
obligado al exilio abandonando su
patria, la tierra donde Dios ha puesto
su morada.

4. Con todo, la invitacion a la alegria
que caracteriza este oraculo no
pierde su significado. En efecto, sigue
valida la motivacion ultima sobre la
cual se apoya: la expresan sobre todo
algunos intensos versiculos, que
preceden a los que nos presenta la
Liturgia de las Horas. Es preciso
tenerlos muy presentes mientras se
leen las manifestaciones de alegria
de nuestro cantico.



Describen con palabras vibrantes el
amor de Dios a su pueblo. Indican un
pacto irrevocable: "Con amor eterno
te he amado" (Jr 31,3). Cantan la
efusion paterna de un Dios que a
Efraim lo llama su primogénito y lo
colma de ternura: "Salieron entre
llantos, y los guiaré con
consolaciones; yo los guiaré a las
corrientes de aguas, por caminos
llanos para que no tropiecen, pues yo
soy el Padre de Israel” (Jr 31,9).
Aunque la promesa no se pudo
realizar por entonces a causa de la
infidelidad de los hijos, el amor del
Padre permanece en toda su
impresionante ternura.

5. Este amor constituye el hilo de oro
que une las fases de la historia de
Israel, en sus alegrias y en sus
tristezas, en sus éxitos y en sus
fracasos. El amor de Dios no falla;
incluso el castigo es expresion de ese
amor, asumiendo un significado
pedagogico y salvifico.



Sobre la roca firme de este amor, la
invitacion a la alegria de nuestro
cantico evoca un futuro de Dios que,
aunque se retrase, llegara tarde o
temprano, no obstante todas las
fragilidades de los hombres. Este
futuro se ha realizado en la nueva
alianza con la muerte y la
resurreccion de Cristo y con el don
del Espiritu. Sin embargo, tendra su
pleno cumplimiento cuando el Sefior
vuelva al final de los tiempos. A la
luz de estas certezas, el "suefio" de
Jeremias sigue siendo una
oportunidad histérica real,
condicionada a la fidelidad de los
hombres, y sobre todo una meta
final, garantizada por la fidelidad de
Dios y ya inaugurada por su amor en
Cristo.

Asi pues, leyendo este oraculo de
Jeremias, debemos dejar que resuene
en nosotros el evangelio, la buena
nueva promulgada por Cristo en la
sinagoga de Nazaret (cf. Lc 4,16-21).



La vida cristiana esta llamada a ser
un verdadero "jubilo", que solo
nuestro pecado puede poner en
peligro. Al poner en nuestros labios
estas palabras de Jeremias, la
Liturgia de las Horas nos invita a
enraizar nuestra vida en Cristo,
nuestro Redentor (cf. Jr 31,11) y a
buscar en él el secreto de la
verdadera alegria en nuestra vida
personal y comunitaria.

Jeremias 31

1 En aquel tiempo —oraculo del
Sefior- yo seré el Dios de todas las
familias de Israel y ellos seran mi
Pueblo.

2 Asi habla el Sefior: Hallo gracia en
el desierto el pueblo que escapo de la
espada; Israel camina hacia su
descanso.

3 De lejos se le aparecio el Sefor: Yo
te amé con un amor eterno, por eso
te atraje con fidelidad.



4 De nuevo te edificaré y seras
reedificada, virgen de Israel; de
nuevo te adornaras con tus
tamboriles y saldras danzando
alegremente;

5 de nuevo plantaras vifias sobre los
montes de Samaria: los que las
planten tendran los primeros frutos.

6 Porque llega el dia en que los vigias
gritardn sobre la montafia de Efraim:
«jDe pie, subamos a Sion, hacia el
Sefnor, nuestro Dios!».

7 Porque asi habla el Sefior: Griten
jubilosos por Jacob, aclamen a la
primera de las naciones! Haganse
oir, alaben y digan: «El Sefior ha
salvado a su pueblo, al resto de
Israel!».

8 Yo los hago venir del pais del Norte
y los reuno desde los extremos de la
tierra; hay entre ellos ciegos y
lisiados, mujeres embarazadasy



parturientas: jes una gran asamblea
la que vuelve aqui!

9 Habian partido llorando, pero yo
los traigo llenos de consuelo; los
conduciré a los torrentes de agua por
un camino llano, donde ellos no
tropezaran. Porque yo soy un padre
para Israel y Efraim es mi
primogenito.

10 jEscuchen, naciones, la palabra
del Sefor, anuncienla en las costas
mads lejanas! Digan: «El que disperso
a Israel lo reunira, y lo cuidara como
un pastor a su rebafio».

11 Porque el Sefior ha rescatado a
Jacob, lo redimi6é de una mano mas
fuerte que él.

12 Llegaran gritando de alegria a la
altura de Sion, afluiran hacia los
bienes del Sefior, hacia el trigo, el
vino nuevo y el aceite, hacia las crias
de ovejas y de vacas. Sus almas seran



como un jardin bien regado y no
volveran a desfallecer.

13 Entonces la joven danzara
alegremente, los jovenes y los viejos
se regocijaran; yo cambiaré su duelo
en alegria, los alegraré y los
consolareé de su afliccion.

14 Colmaré a los sacerdotes con la
grasa de las victimas, y mi pueblo se
saciara de mis bienes —oraculo del
Senor-.

15 Asi habla el Sefior: jEscuchen! En
Rama se oyen lamentos, llantos de
amargura: es Raquel que llora a sus
hijos; ella no quiere ser consolada,
porque ya no existen.

16 Asi habla el Sefior: Reprime tus
sollozos, ahoga tus lagrimas, porque
tu obra recibira su recompensa —
oraculo del Sefior-y ellos volveran
del pais enemigo.



17 Si, hay esperanza para tu futuro -
oraculo del Sefior-: los hijos
regresaran a su patria.

18 Oigo muy bien a Efraim que se
estremece de pesar: «Me has
corregido, y yo acepté la correccion
como un ternero no domado.
Conviérteme y yo me convertiré,
porque tu, Sefior, eres mi Dios.

19 Si, después de apartarme, me
arrepenti, y al darme cuenta, me he
golpeado el pecho. Estoy
avergonzado y confundido, porque
cargo con el oprobio de mi
juventud».

20 ¢Es para mi Efraim un hijo
querido o un nifio mimado, para que
cada vez que hablo de €], todavia lo
recuerde vivamente? Por eso mis
entrafias se estremecen por €l, no
puedo menos que compadecerme de
él —oraculo del Sefior-.



21 Levanta para ti mojones, coldcate
sefiales, fijate bien en el sendero, en
el camino que has recorrido. jVuelve,
virgen de Israel, vuelve a estas tus
ciudades!

22 ¢Hasta cuando irds de aqui para
alla, hija apostata? Porque el Sefior
crea algo nuevo en el pais: la mujer
rodea al varon.

23 Asi habla el Sefior de los ejércitos,
el Dios de Israel: De nuevo se dira
esta palabra en el pais de Juda y en
sus ciudades, cuando yo haya
cambiado su suerte: jQue el Sefor te
bendiga, morada de justicia,
Montana santa!

24 Alli se estableceran Juda y todas
sus ciudades, los agricultores y los
que se desplazan con los rebafios.

25 Porque yo abrevaré a los que
estan agotados y colmaré a los que
estan exhaustos.



26 De pronto me desperté y abri los
0jos, y mi suefio habia sido
agradable.

27 Llegaran los dias —oraculo del
Sefior—- en que yo sembraré la casa de
Israel y la casa de Juda con semilla de
hombres y semilla de animales.

28 Y asi como yo he velado sobre
ellos para arrancar y derribar, para
demoler, perder y hacer el mal, asi
también velaré sobre ellos para
edificar y para plantar —oraculo del
Sefor-.

29 En aquellos dias, no se dira mas:
Los padres comieron uva verde y los
hijos sufren la dentera.

30 No, cada uno morira por su propia
iniquidad: todo el que coma uva
verde sufrira la dentera.

31 Llegaran los dias —oraculo del
Sefior- en que estableceré una nueva



Alianza con la casa de Israel y la casa
de Juda.

32 No sera como la Alianza que
estableci con sus padres el dia en que
los tomé de la mano para hacerlos
salir del pais de Egipto, mi Alianza
que ellos rompieron, aunque yo era
su duefio —oraculo del Sefor-.

33 Esta es la Alianza que estableceré
con la casa de Israel, después de
aquellos dias —oraculo del Sefior-:
pondré mi Ley dentro de ellos, y la
escribiré en sus corazones; yo seré su
Dios y ellos seran mi Pueblo.

34 Y ya no tendran que ensefarse
mutuamente, diciéndose el uno al
otro: «Conozcan al Sefior». Porque
todos me conoceran, del mas
pequeiio al mas grande —oraculo del
Sefior—-. Porque yo habré perdonado
su iniquidad y no me acordaré mas
de su pecado.



35 Asi habla el Sefior, el que puso el
sol para alumbrar el dia, la luna y las
estrellas para iluminar la noche, el
que agita el mar y rugen sus olas; su
nombre es Sefior de los ejércitos:

36 Si este ordenamiento dejara de
regir delante de mi —oraculo del
Sefior- entonces, también la
descendencia de Israel dejaria de ser
para siempre una nacion delante de
mi.

37 Asi habla el Sefior: Si se pudieran
medir los cielos en lo alto y explorar
aqui abajo los cimientos de la tierra,
también yo rechazaria a la
descendencia de Israel a causa de
todo lo que hicieron —oraculo del
Senor-.

38 Llegaran los dias —oraculo del
Sefior- en que la ciudad sera
reconstruida para el Sefior, desde la
torre de Jananel hasta la puerta del
Angulo.



39 La cuerda de medir se extendera
en linea recta hasta la colina de
Gareb, y luego girara hacia Goa.

40 Todo el valle de los cadaveres y de
la ceniza de los sacrificios, y todos los
campos hasta el torrente Cedron,
hasta el angulo de la puerta de los
Caballos, al oriente, estaran
consagrados al Sefior: jnunca mas se
arrancard, nunca mas se demolera!

La accion de gracias por la
salvacion del pueblo. Miércoles 17
de octubre de 2001

Salmo 47

1. El Salmo que hemos proclamado
es un canto en honor de Sién, "la
ciudad del gran rey" (Sal 47,3),
entonces sede del templo de Sefior y
lugar de su presencia en medio de la
humanidad. La fe cristiana lo aplica
ya a la "Jerusalén de arriba", que es
"nuestra madre" (Ga 4,26).



El tono liturgico de este himno, la
evocacion de una procesion de fiesta
(cf. vv. 13-14), la vision pacifica de
Jerusalén que refleja la salvacion
divina, hacen del salmo 47 una
oracion con la que se puede iniciar la
jornada para convertirla en un canto
de alabanza, aunque se cierna
alguna nube en el horizonte.

Para captar el sentido de este salmo,
nos sirven de ayuda tres
aclamaciones situadas al inicio, en el
centro y al final, como para
ofrecernos la clave espiritual de la
composicion y para introducirnos en
su clima interior. Las tres
invocaciones son: "Grande es el
Sefior y muy digno de alabanza en la
ciudad de nuestro Dios" (v. 2), "Oh
Dios, meditamos tu misericordia en
medio de tu templo” (v. 10) y "Este es
el Sefior, nuestro Dios; él nos guiara
por siempre jamas".



2. Estas tres aclamaciones, que
exaltan al Sefior pero también a "la
ciudad de nuestro Dios" (v. 2),
enmarcan dos grandes partes del
Salmo. La primera es una gozosa
celebracion de la ciudad santa, la
Sion victoriosa contra los asaltos de
los enemigos, serena bajo el manto
de la proteccion divina (cf. vv. 3-8).
Se trata de una especie de letania de
definiciones de esta ciudad: es una
altura admirable que se yergue como
un faro de luz, una fuente de alegria
para todos los pueblos de la tierra, el
unico "Olimpo" verdadero donde se
encuentran el cielo y la tierra. Como
dice el profeta Ezequiel, es la
ciudad-Emmanuel, porque "Dios esta
alli", presente en ella (cf. Ez 48,35).
Pero en torno a Jerusalén estan
acampando las tropas para el asedio,
como un simbolo del mal que atenta
contra el esplendor de la ciudad de
Dios. El enfrentamiento tiene un
desenlace 16gico y casi inmediato.



3. En efecto, los poderosos de la
tierra, al asaltar la ciudad santa, han
provocado también a su Rey, el
Sefior. El salmista utiliza la sugestiva
imagen de los dolores de parto para
mostrar como se desvanece el
orgullo de un ejército poderoso: "Alli
los agarro el temblor y dolores como
de parto"” (v. 7). La arrogancia se
transforma en fragilidad y debilidad,
la fuerza en caida y derrota

El mismo concepto se expresa con
otra imagen: el ejército en fuga se
compara a una armada invencible
sobre la que se abate un tifén
causado por un terrible viento del
desierto (cf. v. 8). Asi pues, queda
una certeza inquebrantable para
quien esta a la sombra de la
proteccion divina: la ultima palabra
no la tiene el mal, sino el bien; Dios
triunfa sobre las fuerzas hostiles,
incluso cuando parecen formidables
e invencibles.



4. El fiel, entonces, precisamente en
el templo, celebra su accion de
gracias al Dios liberador. Eleva un
himno al amor misericordioso del
Sefior, expresado con el término
hebraico hésed, tipico de la teologia
de la alianza. Asi nos encontramos ya
en la segunda parte del Salmo (cf. vv.
10-14).

Después del gran canto de alabanza a
Dios fiel, justo y salvador (cf. vv.
10-12), se realiza una especie de
procesion en torno al templo y a la
ciudad santa (cf. vv. 13-14). Se
cuentan las torres, signo de la segura
proteccion de Dios, se observan las
fortificaciones, expresion de la
estabilidad que da a Sién su
Fundador. Las murallas de Jerusalén
hablan y sus piedras recuerdan los
hechos que deben transmitirse "a la
proxima generacion” (v. 14) a través
de la narracion que haran los padres
a los hijos (cf. Sal 77,3-7). Sion es el
espacio de una cadena



ininterrumpida de acciones salvificas
del Sefior, que se anuncian en la
catequesis y se celebran en la
liturgia, para que perdure en los
creyentes la esperanza en la
intervencion liberadora de Dios.

5. En la antifona conclusiva, es muy
bella una de las mas elevadas
definiciones del Sefior como pastor
de su pueblo: "El nos guiard por
siempre jamas" (v. 15). El Dios de
Sion es el Dios del Exodo, de la
libertad, de la cercania al pueblo
esclavo en Egipto y peregrino en el
desierto. Ahora que Israel se ha
establecido en la tierra prometida,
sabe que el Sefior no lo abandona:
Jerusalén es el signo de su cercania, y
el templo es el lugar de su presencia.

Releyendo estas expresiones, el
cristiano se eleva a la contemplacion
de Cristo, el templo nuevo y vivo de
Dios (cf. Jn 2,21) y se dirige a la
Jerusalén celestial, que ya no



necesita un templo y una luz
exterior, porque "el Sefior, el Dios
todopoderoso, y el Cordero, es su
santuario. (...) La ilumina la gloria de
Dios, y su lampara es el Cordero" (Ap
21,22-23). A esta relectura
"espiritual” nos invita san Agustin,
convencido de que en los libros de la
Biblia "no hay nada que se refiera
sélo a la ciudad terrena, si todo lo
que de ella se dice, o lo que ella
realiza, simboliza algo que por
alegoria se puede referir también a
la Jerusalén celestial" (La Ciudad de
Dios, XVII, 3, 2). De esa idea se hace
eco san Paulino de Nola, que,
precisamente comentando las
palabras de nuestro salmo, exhorta a
orar para que "podamos llegar a ser
piedras vivas en las murallas de la
Jerusalén celestial y libre" (Carta 28,
2 a Severo). Y contemplando la
solidez y firmeza de esta ciudad, el
mismo Padre de la Iglesia prosigue:
"En efecto, el que habita esta ciudad
se revela como Uno en tres personas.



(...) Cristo ha sido constituido no solo
cimiento de esa ciudad, sino también
torre y puerta. (...) Asi pues, si sobre
él se apoya la casa de nuestra alma 'y
sobre él se eleva una construccion
digna de tan gran cimiento, entonces
la puerta de entrada a su ciudad sera
para nosotros precisamente Aquel
que nos guiara a lo largo de los siglos
y nos colocard en sus verdes
praderas” (ib.).

SALMO 47
1 Canto. Salmo de los hijos de Coré.

2 El Sefior es grande y digno de
alabanza,

en la Ciudad de nuestro Dios.

3 Su Santa Montaifia, la altura mas
hermosa,

es la alegria de toda la tierra.

La Montana de Sion, la Morada de
Dios,



es la Ciudad del gran Rey:

4 Dios se manifesté como un baluarte
en medio de sus palacios.

5 Porque los reyes se aliaron

y avanzaron unidos contra ella;

6 pero apenas la vieron quedaron
pasmados

y huyeron despavoridos.

7 Alli se apoderd de ellos el terror

y dolores como los del parto,

8 como cuando el viento del desierto
destroza las naves de Tarsis.

9 Hemos visto lo que habiamos oido
en la Ciudad de nuestro Dios,

en la Ciudad del Setfior de los
ejércitos,



que él afianzo para siempre.

10 Nosotros evocamos tu
misericordia

en medio de tu Templo, oh Dios.

11 Tu alabanza, 1o mismo que tu
nombre,

llega hasta los confines de la tierra.
Tu derecha esta llena de justicia:

12 se alegra la Montafia de Sidn;

las ciudades de Juda se regocijan

a causa de tus juicios.

13 Den una vuelta alrededor de Sion
y cuenten sus torreones;

14 observen sus baluartes y miren
sus palacios,

para que puedan decir a la proxima
generacion:



15 «Asi es Dios, nuestro Dios por los
siglos de los siglos,

aquel que nos conduce».

El pecado del hombre y el perdon
de Dios. Miércoles 24 de octubre de
2001

Salmo 50

1. Hemos escuchado el Miserere, una
de las oraciones mas célebres del
Salterio, el mas intenso y repetido
salmo penitencial, el canto del
pecado y del perdon, la mas
profunda meditacion sobre la culpa y
la gracia. La Liturgia de las Horas nos
lo hace repetir en las Laudes de cada
viernes. Desde hace muchos siglos
sube al cielo desde innumerables
corazones de fieles judios y cristianos
como un suspiro de arrepentimiento
y de esperanza dirigido a Dios
misericordioso.



La tradicion judia puso este salmo en
labios de David, impulsado a la
penitencia por las severas palabras
del profeta Natan (cf. Sal 50,1-2; 28
11-12), que le reprochaba el adulterio
cometido con Betsabé y el asesinato
de su marido, Urias. Sin embargo, el
Salmo se enriquece en los siglos
sucesivos con la oracidn de otros
muchos pecadores, que recuperan
los temas del "corazon nuevo" y del
"Espiritu" de Dios infundido en el
hombre redimido, segun la
ensefianza de los profetas Jeremias y
Ezequiel (cf. Sal 50,12; Jr 31,31-34; Ez
11,19; 36, 24-28).

2. Son dos los horizontes que traza el
salmo 50. Esta, ante todo, la region
tenebrosa del pecado (cf. vv. 3-11), en
donde esta situado el hombre desde
el inicio de su existencia: "Mira, en la
culpa naci, pecador me concibié mi
madre" (v. 7). Aunque esta
declaracion no se puede tomar como
una formulacion explicita de la



doctrina del pecado original tal como
ha sido delineada por la teologia
cristiana, no cabe duda de que
corresponde bien a ella, pues
expresa la dimension profunda de la
debilidad moral innata del hombre.
El Salmo, en esta primera parte,
aparece como un analisis del pecado,
realizado ante Dios. Son tres los
términos hebreos utilizados para
definir esta triste realidad, que
proviene de la libertad humana mal
empleada.

3. El primer vocablo, hattd, significa
literalmente "no dar en el blanco": el
pecado es una aberracion que nos
lleva lejos de Dios —meta
fundamental de nuestras relaciones
— YV, por consiguiente, también del
projimo.

El segundo término hebreo es '‘awoén,
que remite a la imagen de "torcer",
"doblar". Por tanto, el pecado es una
desviacion tortuosa del camino recto.



Es la inversion, la distorsion, la
deformacion del bien y del mal, en el
sentido que le da Isaias: "jAy de los
que llaman al mal bien, y al bien mal;
que dan oscuridad por luz y luz por
oscuridad!" (Is 5,20). Precisamente
por este motivo, en la Biblia la
conversion se indica como un
"regreso” (en hebreo shiib) al camino
recto, llevando a cabo un cambio de
rumbo.

La tercera palabra con que el
salmista habla del pecado es pesha.
Expresa la rebelion del subdito con
respecto al soberano, y por tanto un
claro reto dirigido a Dios y a su
proyecto para la historia humana.

4. Sin embargo, si el hombre confiesa
su pecado, la justicia salvifica de Dios
esta dispuesta a purificarlo
radicalmente. Asi se pasa a la
segunda region espiritual del Salmo,
es decir, la region luminosa de la
gracia (cf. vv. 12-19). En efecto, a



traves de la confesion de las culpas
se le abre al orante el horizonte de
luz en el que Dios se mueve. El Sefior
no actua solo negativamente,
eliminando el pecado, sino que
vuelve a crear la humanidad
pecadora a través de su Espiritu
vivificante: infunde en el hombre un
"corazon" nuevo y puro, es decir, una
conciencia renovada, y le abre la
posibilidad de una fe limpida y de un
culto agradable a Dios.

Origenes habla, al respecto, de una
terapia divina, que el Sefior realiza a
través de su palabra y mediante la
obra de curacion de Cristo: "Como
para el cuerpo Dios preparo los
remedios de las hierbas terapéuticas
sabiamente mezcladas, asi también
para el alma prepard medicinas con
las palabras que infundio,
esparciéndolas en las divinas
Escrituras. (...) Dios dio también otra
actividad médica, cuyo Médico
principal es el Salvador, el cual dice



de si mismo: "No son los sanos los
que tienen necesidad de médico, sino
los enfermos". Fl era el médico por
excelencia, capaz de curar cualquier
debilidad, cualquier

enfermedad" (Homilias sobre los
Salmos, Florencia 1991, pp. 247-249).

5. La riqueza del salmo 50 mereceria
una exégesis esmerada de todas sus
partes. Es lo que haremos cuando
volvera a aparecer en los diversos
viernes de las Laudes. La mirada de
conjunto, que ahora hemos dirigido a
esta gran suplica biblica, nos revela
ya algunos componentes
fundamentales de una espiritualidad
que debe reflejarse en la existencia
diaria de los fieles. Ante todo esta un
vivisimo sentido del pecado,
percibido como una opcion libre,
marcada negativamente a nivel
moral y teologal: "Contra ti, contra ti
solo pequé, cometi la maldad que
aborreces” (v. 6).



Luego se aprecia en el Salmo un
sentido igualmente vivo de la
posibilidad de conversion: el
pecador, sinceramente arrepentido
(cf. v. 5), se presenta en toda su
miseria y desnudez ante Dios,
suplicandole que no lo aparte de su
presencia (cf. v. 13).

Por ultimo, en el Miserere,
encontramos una arraigada
conviccion del perdon divino que
"borra, lava y limpia" al pecador (cf.
vv. 3-4) y llega incluso a
transformarlo en una nueva criatura
que tiene espiritu, lengua, labios y
corazon transfigurados (cf. vv.
14-19). "Aunque nuestros pecados —
afirmaba santa Faustina Kowalska—
fueran negros como la noche, la
misericordia divina es mas fuerte
que nuestra miseria. Hace falta una
sola cosa: que el pecador entorne al
menos un poco la puerta de su
corazon... El resto lo hara Dios. Todo
comienza en tu misericordia y en tu



misericordia acaba". (M. Winowska,
Elicono del Amor misericordioso. El
mensaje de sor Faustina, Roma 1981,
p- 271).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natan lo visito,
después que aquel se habia unido a
Betsabé.

3 iTen piedad de mi, oh Dios, por tu
bondad,

por tu gran compasion, borra mis
faltas!

4 iLavame totalmente de mi culpa
y purificame de mi pecado!
5 Porque yo reconozco mis faltas

y mi pecado esta siempre ante mi.



6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus o0jos.

Por eso, sera justa tu sentencia

y tu juicio serd irreprochable;

7 yo soy culpable desde que naci;
pecador me concibié mi madre.

8 Tu amas la sinceridad del corazon

y me ensefias la sabiduria en mi
interior.

9 Purificame con el hisopo y quedaré
limpio;

lavame, y quedaré mas blanco que la
nieve.

10 Anunciame el gozo y la alegria:

que se alegren los huesos
quebrantados.

11 Aparta tu vista de mis pecados



y borra todas mis culpas.

12 Crea en mi, Dios mio, un corazon
puro,

y renueva la firmeza de mi espiritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mi tu santo espiritu.

14 Devuélveme la alegria de tu
salvacion,

que tu espiritu generoso me
sostenga:

15 yo ensefiaré tu camino a los
impios

y los pecadores volveran a ti.

16 jLibrame de la muerte, Dios,
salvador mio,

y mi lengua anunciara tu justicia!

17 Abre mis labios, Senor,



y mi boca proclamara tu alabanza.
18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espiritu
contrito,

tu no desprecias el corazon contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sion por tu bondad;
reconstruye los muros de Jerusalén,

21 Entonces aceptaras los sacrificios
rituales

-las oblaciones y los holocaustos—
y se ofreceran novillos en tu altar.

La grandeza de Dios manifestada
en la creacion y en la historia.
Miércoles 31 de octubre de 2001

Isaias, 45



1. "Es verdad: tu eres un Dios
escondido" (Is 45,15). Este versiculo,
que introduce el cantico propuesto
en las Laudes del viernes de la
primera semana del Salterio, esta
tomado de una meditacion del
Segundo Isaias sobre la grandeza de
Dios manifestada en la creacion y en
la historia: un Dios que se revela, a
pesar de permanecer escondido en la
impenetrabilidad de su misterio. Es,
por definicidn, el "Dios escondido".
Ningun pensamiento lo puede
capturar. El hombre sdlo puede
contemplar su presencia en el
universo, casi siguiendo sus huellas y
postrandose en adoracion y
alabanza.

El trasfondo histdrico donde nace
esta meditacion es la sorprendente
liberacion que Dios realizo en favor
de su pueblo, en el tiempo del exilio
de Babilonia. ¢Quién habria pensado
que los desterrados de Israel iban a
volver a su patria? Al contemplar la



potencia de Babilonia, no podian por
menos de caer en la desesperacion.
Pero he aqui la gran nueva, la
sorpresa de Dios, que vibra en las
palabras del profeta: como en el
tiempo del Exodo, Dios intervendra.
Y si en aquella ocasion habia
doblegado con castigos tremendos la
resistencia del faraon, ahora elige a
un rey, Ciro de Persia, para derrotar
la potencia de Babilonia y devolver a
Israel la libertad.

2. "Tu eres un Dios escondido, el Dios
de Israel, el Salvador" (Is 45,15). Con
estas palabras, el profeta invita a
reconocer que Dios actua en la
historia, aunque no aparezca en
primer plano. Se podria decir que
estd "detras del telon". El es el
"director" misterioso e invisible, que
respeta la libertad de sus criaturas,
pero al mismo tiempo mantiene en
su mano los hilos de las vicisitudes
del mundo. La certeza de la accion
providencial de Dios es fuente de



esperanza para el creyente, que sabe
que puede contar con la presencia
constante de Aquel "que model6 la
tierra, la fabrico y la afianzo" (Is
45,18).

En efecto, el acto de la creacion no es
un episodio que se pierde en la
noche de los tiempos, de forma que
el mundo, después de ese inicio, deba
considerarse abandonado a si
mismo. Dios da continuamente el ser
a la creacion salida de sus manos.
Reconocerlo es también confesar su
unicidad: "¢No soy yo, el Sefior? No
hay otro Dios fuera de mi" (Is 45,21).
Dios es, por definicidn, el Unico.
Nada se le puede comparar. Todo
esta subordinado a él. De ahi se sigue
también el rechazo de la idolatria,
con respecto a la cual el profeta
pronuncia palabras muy duras: "No
discurren los que llevan su idolo de
madera y rezan a un dios que no
puede salvar" (Is 45,20). ;Como



ponerse en adoracion ante un
producto del hombre?

3. A nuestra sensibilidad actual
podria parecerle excesiva esta
polémica, como si estuviera dirigida
contra las imagenes consideradas en
si mismas, sin percibir que se les
puede atribuir un valor simbdlico,
compatible con la adoracion
espiritual del unico Dios.
Ciertamente, aqui esta en juego la
sabia pedagogia divina que, a traveés
de una rigida disciplina de exclusion
de las imagenes, protegio
historicamente a Israel de las
contaminaciones politeistas. La
Iglesia, en el segundo concilio de
Nicea (afio 787), partiendo del rostro
de Dios manifestado en la
encarnacion de Cristo, reconocio la
posibilidad de usar las imagenes
sagradas, con tal de que se las tome
en su valor esencialmente relacional.



Sin embargo, sigue siendo
importante esa advertencia profética
con respecto a todas las formas de
idolatria, a menudo ocultas, mas que
en el uso impropio de las imagenes,
en las actitudes con las que hombres
y cosas se consideran como valores
absolutos y sustituyen a Dios mismo.

4. Desde la perspectiva de la creacion
el himno nos lleva al terreno de la
historia, donde Israel pudo
experimentar muchas veces la
potencia benéfica y misericordiosa
de Dios, su fidelidad y su
providencia. En particular, en la
liberacion del exilio se manifesto una
vez mas el amor de Dios por su
pueblo, y eso acontecio de modo tan
evidente y sorprendente que el
profeta llama como testigos a los
mismos "supervivientes de las
naciones". Los invita a discutir, si
pueden: "Reunios, venid, acercaos
juntos, supervivientes de las
naciones" (Is 45,20). La conclusion a



la que llega el profeta es que la
intervencion del Dios de Israel es
indiscutible.

Brota entonces una magnifica
perspectiva universalista. Dios
proclama: "Volveos hacia mi para
salvaros, confines de la tierra, pues
yo soy Dios y no hay otro" (Is 45,22).
Asi resulta claro que la predilecciéon
con que Dios eligio a Israel como su
pueblo no es un acto de exclusion,
sino mas bien un acto de amor, del
que esta destinada a beneficiarse la
humanidad entera.

Ya en el Antiguo Testamento, se
perfila la concepcion "sacramental”
de la historia de la salvacion, que ve
en la eleccion especial de los hijos de
Abraham y, luego, de los discipulos
de Cristo en la Iglesia, no un
privilegio que "cierra" y "excluye”,
sino el signo y el instrumento de un
amor universal.



5. La invitacion a la adoracion y el
ofrecimiento de la salvacion se
dirigen a todos los pueblos: "Ante mi
se doblara toda rodilla, por mi jurara
toda lengua" (Is 45,23). Leer estas
palabras desde una perspectiva
cristiana significa ir con el
pensamiento a la revelacion plena
del Nuevo Testamento, que sefiala a
Cristo como "el Nombre sobre todo
nombre" (Flp 2,9), para que "al
nombre de Jesus toda rodilla se doble
en los cielos, en la tierra y en los
abismos; y toda lengua proclame que
Jesucristo es Sefior para gloria de
Dios Padre" (Flp 2,10-11).

Nuestra alabanza de la mafiana, a
través de este cantico, se ensancha
hasta las dimensiones del universo, y
da voz también a los que aun no han
tenido la gracia de conocer a Cristo.
Es una alabanza que se hace
"misionera”, impulsdndonos a
caminar por todas las sendas,



anunciando que Dios se manifesto en
Jesus como el Salvador del mundo.

Isaias 45

1 Asi habla el Sefior a su ungido, a
Ciro, a quien tomé de la mano
derecha, para someter ante €l a las
naciones y desarmar a los reyes para
abrir ante él las puertas de las
ciudades, de manera que no puedan
cerrarse.

2 Yo iré delante de ti y allanaré los
cerros; rompere las puertas de
bronce y haré saltar los cerrojos de
hierro.

3 Te daré tesoros secretos y riquezas
escondidas, para que sepas que yo
soy el Sefor, el que te llama por tu
nombre, el Dios de Israel.

4 Por amor a Jacob, mi servidor, y a
Israel, mi elegido, yo te llamé por tu
nombre, te di un titulo insigne, sin
que tu me conocieras.



5 Yo soy el Sefior, y no hay otro, no
hay ningun Dios fuera de mi, Yo hice
empufiar las armas, sin que tu me
conocieras,

6 para que se conozca, desde el
Oriente y el Occidente, que no hay
nada fuera de mi. Yo soy el Sefior, y
no hay otro.

7 Yo formo la luz y creo las tinieblas,
hago la felicidad y creo la desgracia:
yo, el Sefior, soy el que hago todo
esto.

8 Destilen, cielos, desde lo alto, y que
las nubes derramen la justicia! Que
se abra la tierra y produzca la
salvacion, y que también haga
germinar la justicia! Yo, el Sefior, he
creado todo esto.

9 jAy del que desafia al que lo
modela, siendo sélo un tiesto entre
los tiestos de la tierra! ;Acaso la
arcilla dice al alfarero: «;Qué
haces?» o0 «Tu obra no tiene asas»?



10 {Ay del que dice a un padre: «;Qué
has engendrado?», 0 a una mujer:
«¢Qué has dado a luz?»!

11 Asi habla el Sefor, el Santo de
Israel, el que lo modela: ¢Acaso van a
interrogarme sobre mis hijosy a
darme ordenes sobre la obra de mis
manos?

12 Soy yo el que hice la tierra y he
creado al hombre sobre ella; mis
manos extendieron el cielo y yo
dirijo todo su ejército.

13 Yo lo suscité en la justicia y
allanaré todos sus caminos. El
reconstruira mi ciudad y repatriara a
mis desterrados, sin pago ni soborno,
dice el Sefior de los ejércitos.

14 Asi habla el Sefior: Las ganancias
de Egipto, las mercancias de Cus, y
los hombres de Seb4d, de elevada
estatura, desfilaran ante ti y te
perteneceran; iran detras de ti,
desfilaran encadenados, se postraran



ante tiy te diran suplicantes: «Solo
en ti estd Dios, y no hay otro; los
dioses no son nada».

15 {Realmente, tu eres un Dios que se
oculta, Dios de Israel, Salvador!

16 Los fabricantes de idolos estan
avergonzados y confundidos, se van
todos juntos, llenos de confusion.

17 Israel ha sido salvado por el
Sefior, con una salvacién eterna;
ustedes no quedaran avergonzados
ni confundidos por los siglos de los
siglos.

18 Porque asi habla el Sefior, el que
cred el cielo y es Dios, el que modelo
la tierra, la hizo y la afianzo, y no la
cred vacia, sino que la formo para
que fuera habitada: Yo soy el Sefior, y
no hay otro.

19 Yo no hablé en lo secreto, en algun
lugar de un pais tenebroso. Yo no dije
a los descendientes de Jacob:



«Busquenme en el vacio». Yo, el
Sefior, digo lo que justo, anuncio lo
que es recto.

20 {Reunanse y vengan, acérquense
todos juntos, fugitivos de las
naciones! No saben lo que hacen los
que llevan su idolo de madera, y
suplican a un dios que no puede
salvar.

21 iDeclaren, expongan sus pruebas!
iSi, deliberen todos juntos! ¢Quién
predijo esto antiguamente y 1o
anuncio en los tiempos pasados? (No
fui yo, el Sefior? No hay otro Dios
fuera de mi; un Dios justo y salvador,
no lo hay, excepto yo.

22 Vuélvanse a mi, y seran salvados,
todos los confines de la tierra,
porque yo soy Dios, y no hay otro.

23 Lo he jurado por mi mismo, de mi
boca ha salido la justicia, una
palabra irrevocable: Ante mi se



doblara toda rodilla, toda lengua
jurara por mi,

24 diciendo: Solo en el Sefior estan
los actos de justicia y el poder. Hasta
él llegaran avergonzados todos los
que se enfurecieron contra él.

25 En el Sefior hallara la justicia y se
gloriara toda la descendencia de
Israel.

La alegria de los que entran en el
templo. Miércoles 7 de noviembre de
2001

Salmo 100

1. La tradicion de Israel ha atribuido
al himno de alabanza que se acaba
de proclamar el titulo de "Salmo para
la todah", es decir, para la accion de
gracias en el canto litargico, por lo
cual se adapta bien para entonarlo
en las Laudes de la mafiana. En los
pocos versiculos de este himno
g0z0so0 pueden identificarse tres



elementos tan significativos, que su
uso por parte de la comunidad
orante cristiana resulta
espiritualmente provechoso.

2. Esta, ante todo, la exhortacion
apremiante a la oracion, descrita
claramente en dimension liturgica.
Basta enumerar los verbos en
imperativo que marcan el ritmo del
Salmo y a los que se unen
indicaciones de orden cultual:
"Aclamad..., servid al Sefior con
alegria, entrad en su presencia con
vitores. Sabed que el Sefior es Dios...
Entrad por sus puertas con accion de
gracias, por sus atrios con himnos,
dandole gracias y bendiciendo su
nombre" (vv. 2-4). Se trata de una
serie de invitaciones no solo a entrar
en el drea sagrada del templo a
través de puertas y atrios (cf. Sal
14,1; 23,3. 7-10), sino también a
aclamar a Dios con alegria.



Es una especie de hilo constante de
alabanza que no se rompe jamas,
expresandose en una profesion
continua de fe y amor. Es una
alabanza que desde la tierra sube a
Dios, pero que, al mismo tiempo,
sostiene el animo del creyente.

3. Quisiera reservar una segunda y
breve nota al comienzo mismo del
canto, donde el salmista exhorta a
toda la tierra a aclamar al Sefior (cf.
v. 1). Ciertamente, el Salmo fijara
luego su atencidn en el pueblo
elegido, pero el horizonte implicado
en la alabanza es universal, como
sucede a menudo en el Salterio, en
particular en los asi llamados
"himnos al Sefior, rey" (cf. Sal 95-98).
El mundo y la historia no estan a
merced del destino, del caos o de una
necesidad ciega. Por el contrario,
estan gobernados por un Dios
misterioso, si, pero a la vez deseoso
de que la humanidad viva
establemente segun relaciones justas



y auténticas: €l "afianzo el orbe, y no
se movera; él gobierna a los pueblos
rectamente. (...) Regird el orbe con
justicia y los pueblos con

fidelidad" (Sal 95,10. 13).

4. Por tanto, todos estamos en las
manos de Dios, Sefior y Rey, y todos
lo celebramos, con la confianza de
que no nos dejara caer de sus manos
de Creador y Padre. Con esta luz se
puede apreciar mejor el tercer
elemento significativo del Salmo. En
efecto, en el centro de la alabanza
que el salmista pone en nuestros
labios hay una especie de profesion
de fe, expresada a través de una serie
de atributos que definen la realidad
intima de Dios. Este credo esencial
contiene las siguientes afirmaciones:
el Sefior es Dios, el Sefior es nuestro
creador, nosotros somos su pueblo, el
Sefor es bueno, su misericordia es
eterna y su fidelidad no tiene fin (cf.
vv. 3-5).



5. Tenemos, ante todo, una renovada
confesion de fe en el Unico Dios,
como exige el primer mandamiento
del Decalogo: "Yo soy el Sefior, tu
Dios. (...) No habra para ti otros
dioses delante de mi" (Ex 20,2. 3). Y
como se repite a menudo en la Biblia:
"Reconoce, pues, hoy y medita en tu
corazon que el Sefior es el unico Dios
alla arriba en el cielo, y aqui abajo en
la tierra; no hay otro" (Dt 4,39). Se
proclama después la fe en el Dios
creador, fuente del ser y de la vida.
Sigue la afirmacion, expresada a
través de la asillamada "férmula del
pacto”, de la certeza que Israel tiene
de la eleccion divina: "Somos suyos,
su pueblo y ovejas de su rebafio” (v.
3). Es una certeza que los fieles del
nuevo pueblo de Dios hacen suya,
con la conciencia de constituir el
rebafio que el Pastor supremo de las
almas conduce a las praderas eternas
del cielo (cf. 1P 2,25).



6. Después de la proclamacion de
Dios uno, creador y fuente de la
alianza, el retrato del Sefior cantado
por nuestro Salmo prosigue con la
meditacion de tres cualidades
divinas exaltadas con frecuencia en
el Salterio: la bondad, el amor
misericordioso (hésed) y la fidelidad.
Son las tres virtudes que
caracterizan la alianza de Dios con su
pueblo; expresan un vinculo que no
se rompera jamas, dentro del flujo de
las generaciones y a pesar del rio
fangoso de los pecados, las
rebeliones y las infidelidades
humanas. Con serena confianza en el
amor divino, que no faltara jamas, el
pueblo de Dios se encamina a lo
largo de la historia con sus
tentaciones y debilidades diarias.

Y esta confianza se transforma en
canto, al que a veces las palabras ya
no bastan, como observa san
Agustin: "Cuanto mdas aumente la
caridad, tanto mas te daras cuenta de



que decias y no decias. En efecto,
antes de saborear ciertas cosas creias
poder utilizar palabras para mostrar
a Dios; al contrario, cuando has
comenzado a sentir su gusto, te has
dado cuenta de que no eres capaz de
explicar adecuadamente lo que
pruebas. Pero si te das cuenta de que
no sabes expresar con palabras lo
que experimentas, ;acaso deberas
por eso callarte y no alabar? (...) No,
en absoluto. No serds tan ingrato. A
él se deben el honor, el respeto y la
mayor alabanza. (...) Escucha el
Salmo: "Aclama al Sefor, tierra
entera”. Comprenderas el jubilo de
toda la tierra, si tih mismo aclamas al
Sefior" (Exposiciones sobre los Salmos
I11, 1, Roma 1993, p. 459).

SALMO 100
1 Salmo de accion de gracias.
Aclame al Sefior toda la tierra,

2 sirvan al Sefior con alegria,



lleguen hasta €l con cantos jubilosos.
3 Reconozcan que el Sefior es Dios:
él nos hizo y a él pertenecemos;

somos su pueblo y ovejas de su
rebafio.

4 Entren por sus puertas dando
gracias,

entren en sus atrios con himnos de
alabanza,

alaben al Sefior y bendigan su
Nombre.

5 jQué bueno es el Sefor!

Su misericordia permanece para
siempre,

y su fidelidad por todas las
generaciones.



Promesa de observar la ley de
Dios. Miércoles 14 de noviembre de
2001

Salmo 118

1. La liturgia de las Laudes nos
propone el sdbado de la primera
semana una sola estrofa tomada del
Salmo 118, una plegaria monumental
de veintidos estrofas, tantas cuantas
son las letras del alfabeto hebreo.
Cada estrofa se caracteriza por una
letra del alfabeto, con la que
comienza cada uno de sus versos; el
orden de las estrofas sigue el del
alfabeto. Acabamos de proclamar la
estrofa decimonovena,
correspondiente a la letra qof.

Esta premisa, un poco exterior, nos
permite comprender mejor el
significado de este canto en honor de
la Ley divina. Es semejante a una
musica oriental, cuyas modulaciones
sonoras dan la impresion de que no
terminan jamas y se elevan al cielo



en una repeticion que implica la
mente y los sentidos, el espiritu y el
cuerpo del orante.

2. En una secuencia que se articula
del dlef a la tau, es decir, de la
primera a la ultima letra del alfabeto
-de la A ala Z, diriamos nosotros con
el alfabeto italiano-, el orante se
derrama en la alabanza de la Ley de
Dios, que adopta como lampara para
sus pasos en el camino a menudo
oscuro de la vida (cf. v. 105).

Se dice que el gran filosofo y
cientifico Blas Pascal recitaba
diariamente este Salmo, que es el
mas largo de todos, mientras que el
tedlogo Dietrich Bonhoeffer,
asesinado por los nazis en 1945, lo
transformaba en plegaria viva y
actual escribiendo: "Indudablemente
el Salmo 118 es dificil por su
extension y monotonia, pero
debemos seguir precisamente
palabra tras palabra, frase tras frase,



con mucha lentitud y paciencia.
Descubriremos entonces que las
aparentes repeticiones son en
realidad aspectos nuevos de una
misma y unica realidad: el amor a la
Palabra de Dios. Asi como este amor
no puede terminar jamas, asi
tampoco terminan las palabras que
lo confiesan. Pueden acompafnarnos
durante toda nuestra vida, y en su
sencillez se transforman en plegaria
para el nifio, el hombre y el
anciano” (Rezar los Salmos con
Cristo, Brescia 1978, p. 48).

3. Por tanto, el hecho de repetir,
ademads de ayudar a la memoria en el
canto coral, es un modo de estimular
la adhesion interior y el abandono
confiado en los brazos de Dios,
invocado y amado. Entre las
repeticiones del Salmo 118 queremos
sefialar una muy significativa. Cada
uno de los 176 versos que componen
esta alabanza a la Torah, es decir, a la
Ley y a la Palabra divina, contiene al



menos una de las ocho palabras con
las que se define a la Torah misma:
ley, palabra, testimonio, juicio,
sentencia, decreto, precepto y orden.
Se celebra asila Revelacion divina,
que es manifestacion del misterio de
Dios, pero también guia moral para
la existencia del fiel.

De este modo, Dios y el hombre estan
unidos en un didlogo compuesto por
palabras y obras, ensefianza y
escucha, verdad y vida.

4. Examinemos ahora nuestra estrofa
(cf. vv. 145-152), que se adapta bien
al clima de las Laudes matutinas. En
efecto, la escena que ocupa la parte
central de estos ocho versiculos es
nocturna, pero esta abierta al nuevo
dia. Después de una larga noche de
espera y vigilia orante en el templo,
cuando aparece en el horizonte la
aurora e inicia la liturgia, el fiel esta
seguro de que el Sefior escuchara a
quien ha pasado la noche orando,



esperando y meditando en la Palabra
divina.

Confortado por esta certeza, ante la
jornada que se abre ante €], ya no
temera los peligros. Sabe que no lo
alcanzardan sus perseguidores, que lo
asedian a traicion (cf. v. 150), porque
el Sefior esta junto a él.

5. La estrofa expresa una intensa
suplica: "Te invoco de todo corazon:
respondeme, Sefior, (...) me adelanto
a la aurora pidiendo auxilio,
esperando tus palabras” (vv. 145.
147). En el libro de las
Lamentaciones se lee esta invitacion:
"iEn pie, lanza un grito en la noche,
cuando comienza la ronda; como
agua tu corazon derrama ante el
rostro del Sefnor, alza tus manos
hacia él!" (Lm 2,19). San Ambrosio
repetia: "¢No sabes, hombre, que
cada dia debes ofrecer a Dios las
primicias de tu corazon y de tu voz?
Apresurate al alba, para llevar a la



iglesia las primicias de tu
piedad" (Exp. in Ps. CXVIII: PL 15,
1476 A).

Al mismo tiempo, nuestra estrofa es
también la exaltacion de una certeza:
no estamos solos, porque Dios
escucha e interviene. Lo dice el
orante: "Tu, Sefior, estas cerca" (v.
151). Lo reafirman otros Salmos:
"Acércate a mi, rescatame, librame de
mis enemigos" (Sal 68,19); "El Sefior
esta cerca de los atribulados, salva a
los abatidos" (Sal 33,19).

SALMO 118
[Alef]

1 Felices los que van por un camino
intachable,

los que siguen la ley del Sefior,

2 Felices los que cumplen sus
prescripciones

y lo buscan de todo corazon



3 los que van por sus caminos,
sin hacer ningun mal.
4 Tu promulgaste tus mandamientos

para que se cumplieran
integramente.

5 jOjala yo me mantenga firme

en la observancia de tus preceptos!
6 Asi no sentiré vergiienza,

al considerar tus mandamientos.

7 Te alabaré con un corazoén recto,

cuando aprenda tus justas
decisiones.

8 Quiero cumplir fielmente tus
preceptos:

no me abandones del todo.

[Bet]



9 ¢Como un joven llevara una vida
honesta?

Cumpliendo tus palabras.
10 Yo te busco de todo corazon:

no permitas que me aparte de tus
mandamientos.

11 Conservo tu palabra en mi
corazon,

para no pecar contra ti.

12 Tu eres bendito, Senor:
enséfiame tus preceptos.

13 Yo proclamo con mis labios
todos los juicios de tu boca.

14 Me alegro de cumplir tus
prescripciones,

mas que de todas las riquezas.

15 Meditare tus leyes



y tendré en cuenta tus caminos.

16 Mi alegria esta en tus preceptos:
no me olvidaré de tu palabra.
[Guimel]

17 Sé bueno con tu servidor,

para que yo viva y pueda cumplir tu
palabra.

18 Abre mis ojos,

para que contemple las maravillas de
tu ley.

19 Soy un peregrino en la tierra,
no me ocultes tus mandamientos.
20 Mi alma se consume,
deseando siempre tus decisiones.

21 T amenazas a esos malditos
arrogantes,



que se desvian de tus mandamientos.

22 Aparta de mi la verglienza y el
desprecio,

porque yo cumplo tus
prescripciones.

23 Aunque los poderosos se
confabulen contra mi,

yo meditaré tus preceptos.

24 Porque tus prescripciones son
todo mi deleite,

y tus preceptos, mis consejeros.
[Dalet]
25 Mi alma esta postrada en el polvo:

devuélveme la vida conforme a tu
palabra.

26 Te expuse mi conducta y tu me
escuchaste:

enséfiame tus preceptos.



27 Instruyeme en el camino de tus
leyes,

y yo meditaré tus maravillas.
28 Mi alma llora de tristeza:
consuélame con tu palabra.

29 Apartame del camino de la
mentira,

y dame la gracia de conocer tu ley.
30 Elegi el camino de la verdad,
puse tus decretos delante de mi.
31 Abracé tus prescripciones:

no me defraudes, Sefior.

32 Correré por el camino de tus
mandamientos,

porque td me infundes a&nimo.

[He]



33 Muéstrame, Sefior, el camino de
tus preceptos,

y yo los cumpliré a la perfeccion.

34 Instruyeme, para que observe tu
ley

y la cumpla de todo corazon.

35 Conduceme por la senda de tus
mandamientos,

porque en ella tengo puesta mi
alegria.

36 Inclina mi corazon hacia tus
prescripciones

y no hacia la codicia.

37 Aparta mi vista de las cosas vanas;
vivificame con tu palabra.

38 Cumple conmigo tu promesa,

la que hiciste a tus fieles.



39 Aparta de mi el oprobio que temo,
porque tus juicios son genuinos.

40 Yo deseo tus mandamientos:
vivificame por tu justicia.

[Vau]

41 Que llegue hasta mi tu
misericordia, Sefor,

y tu salvacion conforme a tu
promesa.

42 Asiresponderé a los que me
insultan,

porque confio en tu palabra.

43 No quites de mi boca la palabra
verdadera,

porque puse mi esperanza en tus
juicios.

44 Yo cumpliré fielmente tu ley:



lo haré siempre, eternamente.

45Y caminaré por un camino
espacioso,

porque busco tus preceptos.

46 Hablaré de tus prescripciones
delante de los reyes,

y no quedaré confundido.

47 Me deleitaré en tus
mandamientos

que yo amo tanto.

48 Elevaré mis manos hacia tus
mandamientos

y meditaré tus preceptos.
[Zain]

49 Acuérdate de la palabra que me
diste,

con la que alentaste mi esperanza.



50 Lo que me consuela en la afliccion
es que tu palabra me da la vida.

51 Los orgullosos se burlan de mi
como quieren,

pero yo no me desvio de tu ley.

52 Me acuerdo, Senor, de tus
antiguos juicios,

y eso me sirve de consuelo.

53 Me lleno de indignacion ante los
pecadores,

ante los que abandonan tu ley.

54 Tus preceptos son para mi como
canciones,

mientras vivo en el destierro

55 Por la noche, Sefior, me acuerdo
de tu Nombre,

y quiero cumplir tu ley.



56 Esto me ha sucedido

porque he observado tus
mandamientos.

[Jet]
57 El Sefior es mi herencia:
yo he decidido cumplir tus palabras.

58 Procuro de todo corazén que me
mires con bondad;

ten piedad de mi, conforme a tu
promesa.

59 Examino atentamente mis
caminos,

y dirijo mis pasos hacia tus
prescripciones.

60 Me apresuro, sin titubear,
a cumplir tus mandamientos

61 Los lazos de los malvados me
rodean,



pero yo no me olvido de tu ley,

62 Me levanto a medianoche para
alabarte

por tus justas decisiones.
63 Soy amigo de todos tus fieles,
de los que cumplen tus leyes.

64 La tierra, Sefior, esta llena de tu
amor;

enséfiame tus preceptos.

[Tet]

65 Tu fuiste bueno con tu servidor,
de acuerdo con tu palabra, Sefior.

66 Enséfname la discrecion y la
sabiduria,

porque confio en tus mandamientos.

67 Antes de ser afligido, estaba
descarriado



pero ahora cumplo tu palabra.
68 Tu eres bueno y haces el bien:
enséfiame tus mandamientos.

69 Los orgullosos traman engafnos
contra mi:

pero yo observo tus preceptos.

70 Ellos tienen el corazén
endurecido,

yo, en cambio, me regocijo en tu ley,

71 Me hizo bien sufrir la
humillacion,

porque asi aprendi tus preceptos.

72 Para mi vale mas la ley de tus
labios

que todo el oro y la plata.

[Iod]



73 Tus manos me hicieron y me
formaron;

instrayeme, para que aprenda tus
mandamientos.

74 Tus fieles veran con alegria
que puse mi esperanza en tu palabra.

75 Yo sé que tus juicios son justos,
Sefior,

y que me has humillado con razon.
76 Que tu misericordia me consuele,

de acuerdo con la promesa que me
hiciste.

77 Que llegue hasta mi tu compasion,

y viviré porque tu ley es toda mi
alegria.

78 Que se averguencen los
orgullosos, porque me afligen sin
motivo;



yo, en cambio, meditaré tus
preceptos.

79 Que se vuelvan hacia mi tus fieles;

los que tienen en cuenta tus
prescripciones

80 Que mi corazon cumpla
Integramente tus preceptos,

para que yo no quede confundido.
[Caf]

81 Mi alma se consume por tu
salvacion;

yo espero en tu palabra.

82 Mis 0jos se consumen por tu
palabra,

scuando me consolaras?

83 Aunque estoy como un odre
resecado por el humo,

no me olvido de tus preceptos.



84 ;Cudantos serdn los dias de mi
vida?

¢Cuando juzgaras a mis
perseguidores?

85 Los orgullosos me cavan fosas,
oponiéndose a tu ley.

86 Todos tus mandamientos son
verdaderos;

ayudame, porque me persiguen sin
motivo.

87 Por poco me hacen desaparecer
de la tierra;

pero no abandono tus preceptos.
88 Vivificame por tu misericordia,
y cumpliré tus prescripciones.
[Lamed]

89 Tu palabra, Sefior, permanece
para siempre,



estd firme en el cielo.

90 Tu verdad permanece por todas
las generaciones;

tu afirmaste la tierra y ella subsiste.

91 Todo subsiste hasta hoy conforme
a tus decretos,

porque todas las cosas te estan
sometidas.

92 Si tu ley no fuera mi alegria,

ya hubiera sucumbido en mi
afliccion.

93 Nunca me olvidaré de tus
preceptos:

por medio de ellos, me has dado la
vida.

94 Salvame, porque yo te pertenezco

y busco tus preceptos.



95 Los malvados estan al acecho para
perderme,

pero yo estoy atento a tus
prescripciones.

96 He comprobado que toda
perfeccion es limitada:

iqué amplios, en cambio, son tus
mandamientos!

[Mem]
97 iCuanto amo tu ley,
todo el dia la medito!

98 Tus mandamientos me hacen mas
sabio que mis enemigos,

porque siempre me acompafian.

99 Soy mas prudente que todos mis
maestros,

porque siempre medito tus
prescripciones.



100 Soy mas inteligente que los
ancianos,

porque observo tus preceptos.

101 Yo aparto mis pies del mal
camino,

para cumplir tu palabra.
102 No me separo de tus juicios,
porque eres tu el que me ensefias.

103 {Qué dulce es tu palabra para mi
boca,

es mas dulce que la miel!

104 Tus preceptos me hacen
comprender:

por eso aborrezco el camino de la
mentira.

[Nun]

105 Tu palabra es una lampara para
mis pasos,



y una luz en mi camino.

106 Hice un juramento -y lo
sostengo-

de cumplir tus justas decisiones.
107 Estoy muy afligido, Sefior:
vivificame, conforme a tu palabra.

108 Acepta, Sefior, las ofrendas de
mis labios,

y enséfiame tus decisiones.
109 Mi vida esta en constante peligro,
pero yo no me olvido de tu ley.

110 Los pecadores me tienden una
trampa,

pero yo no me aparto de tus
preceptos.

111 Tus prescripciones son mi
herencia para siempre,



porque alegran mi corazon.

112 Estoy decidido a cumplir tus
preceptos,

siempre y a la perfeccion

[Samec]

113 Detesto la doblez del corazon

y amo tu ley,

114 Tu eres mi amparo y mi escudo:
yo espero en tu palabra.

115 Que los malvados se aparten de
mi:

yo cumpliré los mandamientos de mi
Dios.

116 Sé mi sostén conforme a tu
promesa, y vivire:

que mi esperanza no quede
defraudada.



117 Dame tu apoyo y seré salvado,
y fijaré la mirada en tus preceptos.

118 Tu abandonas a los que se
desvian de tus preceptos,

porque todo o que piensan es
mentira.

119 Tu eliminas como escoria a los
impios,

por eso amo tus prescripciones.

120 Mi carne se estremece de temor
por ti,

y respecto tus decisiones.
[Ain]

121 He obrado conforme al derecho y
a la justicia:

no me entregues a mis opresores.

122 Otorga una garantia a mi favor,



para que no me opriman los
orgullosos.

123 Mis ojos se consumen por tu
salvacion

y por tu promesa de justicia.

124 Tratame conforme a tu bondad,
y enséfiame tus preceptos.

125 Yo soy tu servidor: instruyeme,
y asi conoceré tus prescripciones.,

126 Ha llegado, Sefior, el tiempo de
obrar;

han quebrantado tu ley.
127 Por eso amo tus mandamientos
y los prefiero al oro mas fino.

128 Por eso me guio por tus
preceptos

y aborrezco todo camino engarioso.



[Pe]

129 Tus prescripciones son
admirables:

por eso las observo.

130 La explicacion de tu palabra
ilumina

y da inteligencia al ignorante.

131 Abro mi boca y aspiro
hondamente,

porque anhelo tus mandamientos.

132 Vuelve tu rostro y ten piedad de
mi;

es justo que lo hagas con los que
aman tu Nombre.

133 Afirma mis pasos conforme a tu
palabra,

para que no me domine la maldad.



134 Librame de la opresion de los
hombres,

y cumpliré tus mandamientos.

135 Que brille sobre mi la luz de tu
rostro,

y enséflame tus preceptos.

136 Rios de lagrimas brotaron de mis
0j0s,

porque no se cumple tu ley.

[Sade]

137 Tu eres justo, Sefior,

y tus juicios son rectos.

138 Tu impones tus prescripciones
con justicia y con absoluta lealtad.
139 El celo me consume,

porque mis adversarios olvidan tu
palabra.



140 Tu palabra esta bien acrisolada,
y por eso la amo.

141 Soy pequerfio y despreciable,
pero no olvido tus preceptos.

142 Tu justicia es eterna

y tu ley es la verdad.

143 Cuando me asalta la angustia y la
opresion,

tus mandamientos son toda mi
alegria.

144 La justicia de tus prescripciones
es eterna;

instruyeme y viviré.
[Qof]
145 Yo clamo de todo corazon:

escuchame, Sefior, y observaré tus
preceptos.



146 Clamo a ti: Salvame,
y cumpliré tus prescripciones.

147 Me anticipo a la aurora para
implorar tu ayuda;

yo espero en tu palabra.

148 Mis ojos se anticipan a las
vigilias de la noche,

para meditar tus ensefianzas.
149 Por tu amor, oye mi voz, Sefior,
y vivificame por tu justicia.

150 Se acercan a mi los ojos que me
persiguen con perfidia,

los que estan alejados de tu ley.
151 Pero tu estds cerca, Senor,

y todos tus mandamientos son
verdaderos.

152 Yo sé desde hace mucho tiempo



que tu afirmaste para siempre tus
prescripciones.

[Res]

153 Mira mi afliccion y librame,
porque me olvido de tu ley.

154 Defiende mi causa y salvame;
vivificame conforme a tu promesa.

155 La salvacion esta lejos de los
impios,

porque no buscan tus preceptos.

156 Tu compasion es muy grande,
Sefior;

vivificame por tu justicia.

157 Son muchos los que me
persiguen y me oprimen,

pero yo no me desvié de tus
prescripciones.



158 Veo a los pecadores y siento
indignacion,

porque no cumplen tu palabra.
159 Mira que yo amo tus preceptos:
vivificame, Sefior, por tu amor.

160 Lo primordial de tu palabra es la
verdad,

y tus justos juicios permanecen para
siempre.

[Sin]

161 Los poderosos me persiguen sin
motivo,

pero yo temo unicamente tu palabra.
162 Yo me alegro en tu promesa,
como quien logra un gran botin,
163 Odio y aborrezco la mentira;

en cambio, amo tu ley.



164 Te bendigo muchas veces al dia,
porque tus juicios son justos.

165 Los que aman tu ley gozan de
una gran paz,

nada los hace tropezar.
166 Yo espero tu salvacion, Sefior,
y cumplo tus mandamientos.

167 Mi alma observa tus
prescripciones,

y las ama intensamente.

168 Yo observo tus mandamientos y
tus prescripciones,

porque ta conoces todos mis
caminos.

[Tau]

169 Que mi clamor se acerque a ti,
Sefor:



instruyeme conforme a tu palabra.

170 Que mi plegaria llegue a tu
presencia:

librame, conforme a tu promesa,

171 Que mis labios expresen tu
alabanza,

porque me has ensefiado tus
preceptos.

172 Que mi lengua se haga eco de tu
promesa,

porque todos tus mandamientos son
justos.

173 Que tu mano venga en mi ayuda,
porque yo elegi tus preceptos...

174 Yo ansio tu salvacion, Sefior,

y tu ley es toda mi alegria.

175 Que yo viva y pueda alabarte,



y que tu justicia venga en mi ayuda.

176 Ando errante como una oveja
perdida:

ven a buscar a tu servidor.
Yo nunca olvido tus mandamientos.

Himno de victoria por el paso del
mar RojoMiércoles 21 de noviembre
de 2001

Exodo 15,1-18

1. Este himno de victoria (cf. Ex
15,1-18), propuesto en las Laudes del
sdbado de la primera semana, nos
remite a un momento clave de la
historia de la salvacion: al
acontecimiento del Exodo, cuando
Israel fue salvado por Dios en una
situacion humanamente
desesperada. Los hechos son
conocidos: después de la larga
esclavitud en Egipto, ya en camino
hacia la tierra prometida, los hebreos



habian sido alcanzados por el
ejército del faraon, y nada los habria
salvado de la aniquilacidn si el Sefior
no hubiera intervenido con su mano
poderosa. El himno describe con
detalle la insolencia de los planes del
enemigo armado: "perseguiré,
alcanzaré, repartiré el botin..." (Ex
15,9).

Pero, ;qué puede hacer incluso un
gran ejército frente a la
omnipotencia divina? Dios ordena al
mar que abra un espacio para el
pueblo agredido y que se cierre al
paso de los agresores: "Soplod tu
aliento y los cubri6 el mar, se
hundieron como plomo en las aguas
formidables" (Ex 15,10).

Son imagenes fuertes, que quieren
expresar la medida de la grandeza de
Dios, mientras manifiestan el estupor
de un pueblo que casi no cree a sus
propios 0jos, y entona al unisono un
cantico conmovido: "Mi fuerza y mi



poder es el Sefior, €l fue mi
salvacion. El es mi Dios: yo lo
alabaré; el Dios de mis padres: yo lo
ensalzaré" (Ex 15,2).

2. El cantico no habla sélo de la
liberaciéon obtenida; indica también
su finalidad positiva, la cual no es
mas que el ingreso en la morada de
Dios, para vivir en comunion con él:
"Guiaste con misericordia a tu
pueblo rescatado; los llevaste con tu
poder hasta tu santa morada" (Ex
15,3).

Asi comprendido, este
acontecimiento no solo estuvo en la
base de la alianza entre Dios y su
pueblo, sino que se convirtio
también en un "simbolo" de toda la
historia de la salvacion. Muchas
otras veces Israel experimentara
situaciones analogas, y el Exodo se
volvera a actualizar puntualmente.
De modo especial aquel
acontecimiento prefigura la gran



liberacion que Cristo realizara con su
muerte y resurreccion.

Por eso, nuestro himno resuena de
un modo especial en la liturgia de la
Vigilia pascual, para destacar con la
intensidad de sus imagenes lo que se
ha realizado en Cristo. En él hemos
sido salvados, no de un opresor
humano, sino de la esclavitud de
Satanas y del pecado, que desde los
origenes pesa sobre el destino de la
humanidad. Con él la humanidad
vuelve a entrar en el camino, en el
sendero que lleva a la casa del Padre.

3. Esta liberacion, ya realizada en el
misterio y presente en el bautismo
como una semilla de vida destinada a
crecer, llegara a su plenitud al final
de los tiempos, cuando Cristo vuelva
glorioso y "entregue el reino a Dios
Padre" (1Co 15,24). Precisamente a
este horizonte final, escatologico, la
Liturgia de las Horas nos invita a
mirar, introduciendo nuestro cantico



con una cita del Apocalipsis: "Los que
habian vencido a la bestia cantaban
el cantico de Moisés, el siervo de
Dios" (Ap 15,2-3).

Al final de los tiempos se realizara
plenamente para todos los salvados
lo que el acontecimiento del Exodo
prefigura y la Pascua de Cristo ha
llevado a cabo de modo definitivo,
pero abierto al futuro. En efecto,
nuestra salvacion es real y profunda,
pero esta entre el "ya" y el "todavia
no" de la condicidon terrena, como
nos recuerda el apodstol san Pablo:
"Porque nuestra salvacion es en
esperanza" (Rm 8,24).

4. "Cantare al Sefnor, sublime es su
vitoria" (Ex 15,1). Al poner en
nuestros labios estas palabras del
antiguo himno, la Liturgia de las
Laudes nos invita a situar nuestra
jornada en el gran horizonte de la
historia de la salvacidn. Este es el
modo cristiano de percibir el paso



del tiempo. En los dias que se
acumulan unos tras otros no hay una
fatalidad que nos oprime, sino un
designio que se va desarrollando, y
que nuestros ojos deben aprender a
leer como en filigrana.

Los Padres de la Iglesia eran
particularmente sensibles a esta
perspectiva historico-salvifica, pues
solian leer los hechos mas destacados
del Antiguo Testamento —el diluvio
del tiempo de Noé, la llamada de
Abraham, la liberacién del Exodo, el
regreso de los hebreos después del
destierro de Babilonia, ...— como
"prefiguraciones” de eventos futuros,
reconociendo que esos hechos tenian
un valor de "arquetipos": en ellos se
anunciaban las caracteristicas
fundamentales que se repetirian, de
algun modo, a lo largo de todo el
decurso de la historia humana.

5. Por lo demas, ya los profetas
habian releido los acontecimientos



de la historia de la salvacion,
mostrando su sentido siempre actual
y sefialando la realizacion plena en
el futuro. Asi, meditando en el
misterio de la alianza sellada por
Dios con Israel, llegan a hablar de
una "nueva alianza" (Jr 31,31; cf. Ez
36,26-27), en la que la ley de Dios
seria escrita en el corazon mismo del
hombre.

No es dificil ver en esta profecia la
nueva alianza sellada con la sangre
de Cristo y realizada por el don del
Espiritu. Al rezar este himno de
victoria del antiguo Exodo a la luz
del Exodo pascual, los fieles pueden
vivir la alegria de sentirse Iglesia
peregrina en el tiempo, hacia la
Jerusalén celestial.

6. Asi pues, se trata de contemplar
con estupor siempre nuevo todo lo
que Dios ha dispuesto para su
pueblo: "Lo introduces y lo plantas
en el monte de tu heredad, lugar del



que hiciste tu trono, Sefior; santuario,
Sefior, que fundaron tus manos" (Ex
15,17). El himno de victoria no
expresa el triunfo del hombre, sino el
triunfo de Dios. No es un canto de
guerra, sino un canto de amor.

Haciendo que nuestras jornadas
estén impregnadas de este
sentimiento de alabanza de los
antiguos hebreos, caminamos por las
sendas del mundo, llenas de insidias,
peligros y sufrimientos, con la
certeza de que nos envuelve la
mirada misericordiosa de Dios: nada
puede resistir al poder de su amor.

Exodo 15,1-18

1 Entonces Moisés y los israelitas
entonaron este canto en honor del
Sefior: «Cantaré al Sefior, que se ha
cubierto de gloria: él hundio en el
mar los caballos y los carros.

2 El Sefior es mi fuerza y mi
proteccién, él me salvé. El es mi Dios



y yo lo glorifico, es el Dios de mi
padre y yo proclamo su grandeza.

3 El Sefior es un guerrero, su nombre
es «Sefior».

4 El arrojo al mar los carros del
Faraon y su ejército, lo mejor de sus
soldados se hundi6 en el Mar Rojo.

5 El abismo los cubrio, cayeron como
una piedra en lo profundo del mar

6 Tu mano, Sefor, resplandece por su
fuerza, tu mano, Sefior, aniquila al
enemigo.

7 Con la inmensidad de tu gloria
derribas a tus adversarios, desatas tu
furor, que los consume como paja.

8 Al soplo de tu ira se agolparon las
aguas, las olas se levantaron como un
dique, se hicieron compactos los
abismos del mar.

9 El enemigo decia: «Los perseguireé,
los alcanzaré, repartiré sus despojos,



saciaré mi avidez, desenvainaré la
espada, mi mano los destruira».

10 Tu soplaste con tu aliento, y el
mar los envolvié; se hundieron como
plomo en las aguas formidables.

11 ¢Quién, como tu, es admirable
entre los santos, terrible por tus
hazanas, autor de maravillas?

12 Extendiste tu mano y los trago la
tierra.

13 Guias con tu fidelidad al pueblo
que has rescatado y lo conduces con
tu poder hacia tu santa morada.

14 Tiemblan los pueblos al oir la
noticia: los habitantes de Filistea se
estremecen,

15 cunde el panico entre los jefes de
Edom, un temblor sacude a los
principes de Moab, desfallecen todos
los habitantes de Canaan.



16 El panico y el terror los invaden,
la fuerza de tu brazo los deja
petrificados, hasta que pasa tu
pueblo, Sefior, hasta que pasa el
pueblo que tu has adquirido.

17 Tu lo llevas y lo plantas en la
montafia de tu herencia, en el lugar
que preparaste para tu morada, en el
Santuario, Sefior, que fundaron tus
manos.

18 jEl Sefor reina eternamente!».

Invitacion a alabar a Dios por su
amor. Miércoles 28 de noviembre de
2001

Salmo 118

1. Este es el salmo mas breve. En el
original hebreo esta compuesto sdlo
por diecisiete palabras, nueve de las
cuales son las particularmente
importantes. Se trata de una
pequeiia doxologia, es decir, un
canto esencial de alabanza, que



idealmente podria servir de
conclusion de oraciones mas
amplias, como himnos. Asi ha
sucedido a veces en la liturgia, como
acontece con nuestro "Gloria al
Padre", con el que suele concluirse el
rezo de todos los salmos.

Verdaderamente, estas pocas
palabras de oracion son
significativas y profundas para
exaltar la alianza entre el Sefior y su
pueblo, dentro de una perspectiva
universal. A esta luz, el apostol san
Pablo utiliza el primer versiculo del
salmo para invitar a todos los
pueblos del mundo a glorificar a
Dios. En efecto, escribe a los
cristianos de Roma: "Los gentiles
glorifican a Dios por su misericordia,
como dice la Escritura: (...) Alabad al
Sefor todas las naciones; aclamadlo,
todos los pueblos” (Rm 15,9. 11).

2. Asi pues, el breve himno que
estamos meditando comienza, como



acontece a menudo en este tipo de
salmos, con una invitacion a la
alabanza, que no solo se dirige a
Israel, sino a todos los pueblos de la
tierra. Un Aleluya debe brotar de los
corazones de todos los justos que
buscan y aman a Dios con corazén
sincero. Una vez mas el Salterio
refleja una vision de gran alcance,
alimentada probablemente por la
experiencia vivida por Israel durante
el exilio en Babilonia, en el siglo VI
a.C.: el pueblo hebreo se encontro
entonces con otras naciones y
culturas y sintio la necesidad de
anunciar su fe a los pueblos entre los
cuales vivia. En el Salterio se aprecia
la conviccion de que el bien florece
en muchos terrenos y, en cierta
manera, puede ser orientado y
dirigido hacia el unico Sefior y
Creador.

Por eso, podriamos hablar de un
ecumenismo de la oracion, que
estrecha en un unico abrazo a



pueblos diferentes por su origen,
historia y cultura. Estamos en la
linea de la gran "vision" de Isaias,
que describe "al final de los tiempos"
como confluyen todas las naciones
hacia "el monte del templo del
Sefior". Entonces caeran de las
manos las espadas y las lanzas; mas
aun, con ellas se forjaran arados y
podaderas, para que la humanidad
viva en paz, cantando su alabanza al
unico Senor de todos, escuchando su
palabra y cumpliendo su ley (cf. Is
2,1-5).

3. Israel, el pueblo de la eleccidn,
tiene en este horizonte universal una
mision particular. Debe proclamar
dos grandes virtudes divinas, que ha
experimentado viviendo la alianza
con el Senor (cf. v. 2). Estas dos
virtudes, que son como los rasgos
fundamentales del rostro divino, el
"buen binomio" de Dios, como decia
san Gregorio de Nisa (cf. Sobre los
titulos de los salmos, Roma 1994, p.



183), se expresan con otros tantos
vocablos hebreos que, en las
traducciones, no logran brillar con
toda su riqueza de significado.

El primero es hésed, un término que
el Salterio usa con mucha frecuencia
y sobre el que ya he tratado en otra
ocasion. Quiere indicar la trama de
los sentimientos profundos que
marcan las relaciones entre dos
personas, unidas por un vinculo
auténtico y constante. Por eso,
entrafia valores como el amor, la
fidelidad, la misericordia, la bondad
y la ternura. Asi pues, entre nosotros
y Dios existe una relacion que no es
fria, como la que se entabla entre un
emperador y su subdito, sino cordial,
como la que se desarrolla entre dos
amigos, entre dos esposos o entre
padres e hijos.

4. El segundo vocablo, 'emét, es casi
sindnimo del primero. También se
trata de un término frecuente en el



Salterio, que lo repite casi la mitad de
todas las veces en que se encuentra
en el resto del Antiguo Testamento.

Este término, de por si, expresa la
"verdad", es decir, la genuinidad de
una relacion, su autenticidad y
lealtad, que se conserva a pesar de
los obstaculos y las pruebas; es la
fidelidad pura y gozosa que no se
resquebraja. Por eso el salmista
declara que "dura por siempre" (v. 2).
El amor fiel de Dios no fallara jamas
y no nos abandonara a nosotros
mismos o a la oscuridad de la falta de
sentido, de un destino ciego, del
vacio y de la muerte.

Dios nos ama con un amor
incondicional, que no conoce el
cansancio, que no se apaga nunca.
Este es el mensaje de nuestro salmo,
casi tan breve como una jaculatoria,
pero intenso como un gran cantico.

5. Las palabras que nos sugiere son
como un eco del cantico que resuena



en la Jerusalén celestial, donde una
inmensa multitud, de toda lengua,
pueblo y nacidn, canta la gloria
divina ante el trono de Dios y del
Cordero (cf. Ap 7,9). A este cantico la
Iglesia peregrinante se une con
infinitas expresiones de alabanza,
moduladas frecuentemente por el
genio poético y por el arte musical.

Pensamos, por poner un ejemplo, en
el Te Deum, que han utilizado
generaciones de cristianos a lo largo
de los siglos para alabar y dar gracias
a Dios: "Te Deum laudamus, te
Dominum confitemur, te aeternum
Patrem omnis terra veneratur". Por
su parte, el pequefio salmo que hoy
estamos meditando constituye una
sintesis eficaz de la perenne liturgia
de alabanza con que la Iglesia se
hace portavoz del mundo, uniéndose
a la alabanza perfecta que Cristo
mismo dirige al Padre.



Asi pues, alabemos al Sefior.
Alabémoslo sin cesar. Pero nuestra
alabanza se ha de expresar con la
vida, antes que con las palabras. En
efecto, seriamos poco creibles si con
nuestro salmo invitaramos a las
naciones a dar gloria al Sefior y no
tomdramos en serio la advertencia
de Jesus: "Brille asi vuestra luz
delante de los hombres, para que
vean vuestras buenas obras y
glorifiquen a vuestro Padre que esta
en los cielos" (Mt 5,16). Cantando el
salmo 116, como todos los salmos
que ensalzan al Sefior, la Iglesia,
pueblo de Dios, se esfuerza por llegar
a ser ella misma un cantico de
alabanza.

SALMO 118

1 ;{Alaben al Sefior, todas las
naciones,

glorifiquenlo, todos los pueblos!



2 Porque es inquebrantable su amor
POr Nosotros,

y su fidelidad permanece para
siempre.

jAleluyal!

Un canto de alegria y de victoria.
Miércoles 5 de diciembre de 2001

Salmo 117

1. Cuando el cristiano, en sintonia
con la voz orante de Israel, canta el
salmo 117, que acabamos de
escuchar, experimenta en su interior
una emocion particular. En efecto,
encuentra en este himno, de intensa
indole liturgica, dos frases que
resonaran dentro del Nuevo
Testamento con una nueva
tonalidad. La primera se halla en el
versiculo 22: "La piedra que
desecharon los arquitectos es ahora
la piedra angular". Jesus cita esta
frase, aplicandola a su mision de



muerte y de gloria, después de
narrar la parabola de los vifiadores
homicidas (cf. Mt 21,42). También la
recoge san Pedro en los Hechos de los
Apostoles: "Este Jesus es la piedra
que vosotros, los constructores,
habéis desechado y que se ha
convertido en piedra angular.
Porque no hay bajo el cielo otro
nombre dado a los hombres por el
que nosotros debamos

salvarnos" (Hch 4,11-12). San Cirilo
de Jerusalén comenta: "Afirmamos
que el Sefior Jesucristo es uno solo,
para que la filiacion sea unica;
afirmamos que es uno solo, para que
no pienses que existe otro (...). En
efecto, le llamamos piedra, no
inanimada ni cortada por manos
humanas, sino piedra angular,
porque quien crea en ella no quedard
defraudado" (Le Catechesi, Roma
1993, pp. 312-313).

La segunda frase que el Nuevo
Testamento toma del salmo 117 es la



que cantaba la muchedumbre en la
solemne entrada mesidnica de Cristo
en Jerusalén: "jBendito el que viene
en nombre del Sefior!" (Mt 21,9; cf.
Sal 117,26). La aclamacion esta
enmarcada por un "Hosanna" que
recoge la invocacion hebrea hoshia’

na'’: "salvanos".

2. Este espléndido himno biblico esta
incluido en la pequeiia coleccion de
salmos, del 112 al 117, llamada el
"Hallel pascual”, es decir, la alabanza
sdlmica usada en el culto judio para
la Pascua y también para las
principales solemnidades del Afio
liturgico. Puede considerarse que el
hilo conductor del salmo 117 es el
rito procesional, marcado tal vez por
cantos para el solista y para el coro,
que tiene como telon de fondo la
ciudad santa y su templo. Una
hermosa antifona abre y cierra el
texto: "Dad gracias al Sefior porque
es bueno, porque es eterna su
misericordia” (vv. 1y 29).



La palabra "misericordia” traduce la
palabra hebrea hesed, que designa la
fidelidad generosa de Dios para con
su pueblo aliado y amigo. Esta
fidelidad la cantan tres clases de
personas: todo Israel, la "casa de
Aarodn", es decir, los sacerdotes, y "los
que temen a Dios", una expresion
que se refiere a los fieles y
sucesivamente también a los
prosélitos, es decir, a los miembros
de las demds naciones deseosos de
aceptar la ley del Sefior (cf. vv. 2-4).

3. La procesion parece desarrollarse
por las calles de Jerusalén, porque se
habla de las "tiendas de los justos" (v.
15). En cualquier caso, se eleva un
himno de accion de gracias (cf. vv.
5-18), que contiene un mensaje
esencial: incluso cuando nos
embarga la angustia, debemos
mantener enarbolada la antorcha de
la confianza, porque la mano
poderosa del Sefior lleva a sus fieles



a la victoria sobre el maly a la
salvacion.

El poeta sagrado usa imagenes
fuertes y expresivas: a los
adversarios crueles se los compara
con un enjambre de avispas o con un
frente de fuego que avanza
reduciéndolo todo a cenizas (cf. v.
12). Pero la reaccion del justo,
sostenido por el Sefior, es
vehemente. Tres veces repite: "En el
nombre del Sefior los rechacé" y el
verbo hebreo pone de relieve una
intervencion destructora con
respecto al mal (cf. vv. 10-12). En
efecto, en su raiz se halla la diestra
poderosa de Dios, es decir, su obra
eficaz, y no ciertamente la mano
débil e incierta del hombre. Por esto,
la alegria por la victoria sobre el mal
desemboca en una profesion de fe
muy sugestiva: "el Sefior es mi fuerza
y mi energia, él es mi salvacion” (v.
14).



4. La procesion parece haber llegado
al templo, a las "puertas del
triunfo" (v. 19), es decir, a la puerta
santa de Sion. Aqui se entona un
segundo canto de accion de gracias,
que se abre con un dialogo entre la
asamblea y los sacerdotes para ser
admitidos en el culto. "Abridme las
puertas del triunfo, y entraré para
dar gracias al Sefior", dice el solista
en nombre de la asamblea
procesional. "Esta es la puerta del
Setior: los vencedores entraran por
ella" (v. 20), responden otros,
probablemente los sacerdotes.

Una vez que han entrado, pueden
cantar el himno de accion de gracias
al Sefior, que en el templo se ofrece
como "piedra" estable y segura sobre
la que se puede edificar la casa de la
vida (cf. Mt 7,24-25). Una bendicién
sacerdotal desciende sobre los fieles,
que han entrado en el templo para
expresar su fe, elevar su oracion y
celebrar su culto.



5. La ultima escena que se abre ante
nuestros 0jos es un rito gozoso de
danzas sagradas, acompafiadas por
un festivo agitar de ramos: "Ordenad
una procesion con ramos hasta los
angulos del altar" (v. 27). La liturgia
es alegria, encuentro de fiesta,
expresion de toda la existencia que
alaba al Sefior. El rito de los ramos
hace pensar en la solemnidad judia
de los Tabernaculos, memoria de la
peregrinacion de Israel por el
desierto, solemnidad en la que se
realizaba una procesion con ramos
de palma, mirto y sauce.

Este mismo rito evocado por el Salmo
se vuelve a proponer al cristiano en
la entrada de Jesus en Jerusalén,
celebrada en la liturgia del domingo
de Ramos. Cristo es aclamado como
"hijo de David" (Mt 21,9) por la
muchedumbre que "habia llegado
para la fiesta (...). Tomaron ramas de
palmera y salieron a su encuentro
gritando: Hosanna, Bendito el que



viene en nombre del Sefior, el Rey de
Israel" (Jn 12,12-13). En esa
celebracion festiva que, sin embargo,
prepara a la hora de la pasion y
muerte de Jesus, se realizay
comprende en sentido pleno también
el simbolo de la piedra angular,
propuesto al inicio, adquiriendo un
valor glorioso y pascual.

El salmo 117 estimula a los cristianos
a reconocer en el evento pascual de
Jesus "el dia en que actud el Sefior",
en el que "la piedra que desecharon
los arquitectos es ahora la piedra
angular”. Asi pues, con el salmo
pueden cantar llenos de gratitud: "el
Sefior es mi fuerza y mi energia, €l es
mi salvacion” (v. 14). "Este es el dia
en que actuo el Sefior: sea nuestra
alegria y nuestro gozo" (v. 24).

SALMO 117

1 jAleluyal!



iDen gracias al Sefior, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

2 Que lo diga el pueblo de Israel:
jes eterno su amor!

3 Que lo diga la familia de Aaron:
jes eterno su amor!

4 Que lo digan los que temen al
Serior:

jes eterno su amor!

5 En el peligro invoqué al Sefior,

y él me escuch6 dandome un alivio.
6 El Sefior estd conmigo: no temereé:
¢qué podran hacerlo los hombres?

7 El Sefior estd conmigo y me ayuda:



yo vereé derrotados a mis
adversarios.

8 Es mejor refugiarse en el Sefior
que fiarse de los hombres;

9 es mejor refugiarse en el Sefior
que fiarse de los poderosos.

10 Todos los paganos me rodearon,

pero yo los derroté en el nombre del
Senor;

11 me rodearon por todas partes,

pero yo los derroté en el nombre del
Sefior;

12 me rodearon como avispas,
ardian como fuego en las espinas,

pero yo los derroté en el nombre del
Seror.



13 Me empujaron con violencia para
derribarme,

pero el Sefior vino en mi ayuda.

14 El Sefior es mi fuerza y mi
proteccion;

él fue mi salvacion.

15 Un grito de alegria y de victoria
resuena en las carpas de los justos:
«La mano del Sefior hace proezas,
16 la mano del Sefior es sublime,
la mano del Sefior hace proezas».
17 No, no moriré: viviré

para publicar lo que hizo el Sefior,
18 El Sefior me castigé duramente,
pero no me entrego a la muerte.

19 «Abran las puertas de la justicia



y entraré para dar gracias al Sefior».
20 «Esta es la puerta del Sefior:
solo los justos entran por ella».

21 Yo te doy gracias porque me
escuchaste

y fuiste mi salvacion.

22 La piedra que desecharon los
constructores

es ahora la piedra angular

23 Esto ha sido hecho por el Sefior
y es admirable a nuestros ojos.

24 Este es el dia que hizo el Sefior:
alegrémonos y regocijémonos en é€l.

25 Salvanos, Sefior, aseguranos la
prosperidad.

26 jBendito el que viene en nombre
del Sefior!



Nosotros los bendecimos desde la
Casa del Sefior:

27 el Sefior es Dios, y €l nos ilumina.

«Ordenen una procesion con ramas
frondosas

hasta los angulos del altar».

28 Tu eres mi Dios, y yo te doy
gracias;

Dios mio, yo te glorifico.

29 iDen gracias al Sefior, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

El cantico de las criaturas.
Miércoles 12 de diciembre de 2001

Daniel 3,52-57

1. El cantico que acabamos de
proclamar esta constituido por la
primera parte de un largo y hermoso



himno que se encuentra insertado en
la traduccion griega del libro de
Daniel. Lo cantan tres jovenes judios
arrojados a un horno ardiente por
haberse negado a adorar la estatua
del rey babilonio Nabucodonosor. La
Liturgia de las Horas, en las Laudes
del domingo, en la primera y en la
tercera semana del Salterio liturgico,
nos presenta otra parte de ese mismo
canto.

Como es sabido, el libro de Daniel
refleja las inquietudes, las
esperanzas y también las
expectativas apocalipticas del pueblo
elegido, el cual, en la época de los
Macabeos (siglo II a. C.) luchaba para
poder vivir segun la ley dada por
Dios.

En el horno, los tres jovenes,
milagrosamente preservados de las
Ilamas, cantan un himno de
bendicion dirigido a Dios. Este himno
se asemeja a una letania, repetitiva y



a la vez nueva: sus invocaciones
suben a Dios como volutas de
incienso, que ascienden en formas
semejantes, pero nunca iguales. La
oracion no teme la repeticion, como
el enamorado no duda en declarar
infinitas veces a la amada todo su
afecto. Insistir en lo mismo es signo
de intensidad y de multiples matices
en los sentimientos, en los impulsos
interiores y en los afectos.

2. Hemos escuchado proclamar el
inicio de este himno cdsmico,
contenido en los versiculos 52-57 del
capitulo tercero de Daniel. Es la
introduccion, que precede al
grandioso desfile de las criaturas
implicadas en la alabanza. Una
mirada panoramica a todo el canto
en su forma litdnica nos permite
descubrir una sucesion de elementos
que componen la trama de todo el
himno. Este comienza con seis
invocaciones dirigidas expresamente
a Dios; las sigue una llamada



universal a las "criaturas todas del
Sefior" para que abran sus labios
ideales a la bendicién (cf. v. 57).

Esta es la parte que consideramos
hoy y que la liturgia propone para las
Laudes del domingo de la segunda
semana. Sucesivamente el canto
seguira convocando a todas las
criaturas del cielo y de la tierra a
alabar y ensalzar a su Sefior.

3. Nuestro pasaje inicial se repetira
una vez mas en la liturgia, en las
Laudes del domingo de la cuarta
semana. Por eso, ahora solo
elegiremos algunos elementos para
nuestra reflexion. El primero es la
invitacién a la bendicion: "Bendito
eres, Sefior", que al final se
convertird en "Bendecid".

En la Biblia hay dos tipos de
bendicion, relacionadas entre si. Una
es la bendicion que viene de Dios: el
Sefior bendice a su pueblo (cf.Nm
6,34-27). Es una bendicion eficaz,



fuente de fecundidad, felicidad y
prosperidad. La otra es la que sube
de la tierra al cielo. E1 hombre que ha
gozado de la generosidad divina
bendice a Dios, alabandolo, dandole
gracias y ensalzandolo: "Bendice,
alma mia, al Sefior" (Sal 102,1; 103,1).

La bendiciéon divina a menudo se
otorga por intermedio de los
sacerdotes (cf. Nm 6, 22-23. 27; Si 50,
20-21), a través de la imposicion de
las manos; la bendicién humana, por
el contrario, se expresa en el himno
liturgico, que la asamblea de los
fieles eleva al Sefior.

4. Otro elemento que consideramos
dentro del pasaje propuesto ahora a
nuestra meditaciéon esta constituido
por la antifona. Se podria imaginar
que el solista, en el templo
abarrotado de pueblo, entonaba la
bendicion: "Bendito eres, Sefior",
enumerando las diversas maravillas
divinas, mientras la asamblea de los



fieles repetia constantemente la
formula: "A ti gloria y alabanza por
los siglos".

Es lo que acontecia con el salmo 135,
generalmente llamado "Gran Hallel",
es decir, la gran alabanza, en la que
el pueblo repetia: "Es eterna su
misericordia”, mientras un solista
enumeraba los diversos actos de
salvacion realizados por el Sefior en
favor de su pueblo.

Objeto de la alabanza, en nuestro
salmo, es ante todo el nombre "santo
y glorioso" de Dios, cuya
proclamacion resuena en el templo,
también €l "santo y glorioso". Los
sacerdotes y el pueblo, mientras
contemplan en la fe a Dios que se
sienta "en el trono de su reino",
sienten sobre si la mirada que
"sondea los abismos" y esta
conciencia hace que brote de su
corazon la alabanza.



"Bendito..., bendito...". Dios, "sentado
sobre querubines"”, tiene como
morada "la boveda del cielo", pero
esta cerca de su pueblo, que por eso
se siente protegido y seguro.

5. El hecho de que este cantico se
vuelva a proponer en la mafiana del
domingo, Pascua semanal de los
cristianos, es una invitacién a abrir
los ojos ante la nueva creacion que
tuvo origen precisamente con la
resurreccion de Jesus. San Gregorio
de Nisa, un Padre de la Iglesia griega
del siglo IV, explica que con la Pascua
del Sefior "son creados un cielo
nuevo y una tierra nueva (...), es
plasmado un hombre diverso,
renovado a imagen de su creador por
medio del nacimiento de lo alto" (cf.
Jn 3,3. 7). Y prosigue: "De la misma
manera que quien mira al mundo
sensible deduce por medio de las
cosas visibles la belleza invisible (...),
asi quien mira a este nuevo mundo
de la creacion eclesial ve en él a



Aquel que se ha hecho todo en todos
llevando la mente, por medio de las
cosas comprensibles por nuestra
naturaleza racional, hacia lo que
supera la comprension

humana" (Langerbeck, H., Gregorii
Nysseni Opera, V1, 1-22 passim, p.
385).

Asi pues, al cantar este cantico, el
creyente cristiano es invitado a
contemplar el mundo de la primera
creacion, intuyendo en él el perfil de
la segunda, inaugurada con la
muerte y la resurreccion del Sefior
Jesus. Y esta contemplacion lleva a
todos a entrar, casi bailando de
alegria, en la unica Iglesia de Cristo.

Daniel 3,52-57

52 Bendito eres, Sefior, Dios de
nuestros padres:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

Bendito tu nombre, santo y glorioso:



a él gloria y alabanza por los siglos.

53 Bendito eres en el templo de tu
santa gloria:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

54 Bendito eres sobre el trono de tu
reino:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

55 Bendito eres tu, que sentado sobre
querubines

sondeas los abismos:
a ti gloria y alabanza por los siglos.

56 Bendito eres en la boveda del
cielo:

a ti honor y alabanza por los siglos.

57 Criaturas todas del Sefior,
bendecid al Setfior,

ensalzadlo con himnos por los siglos.



iTodo cuanto respira alabe al
Sefior!. Miércoles 9 de enero de 2002

Salmo 150

1. El himno en que se ha apoyado
ahora nuestra oracion es el ultimo
canto del Salterio, el salmo 150. La
palabra que resuena al final en el
libro de la oracion de Israel es el
aleluya, es decir, la alabanza pura de
Dios; por eso, la liturgia de Laudes
propone este salmo dos veces, en los
domingos segundo y cuarto.

En este breve texto se suceden diez
imperativos, que repiten la misma
palabra: "Hallelu", "alabad". Esos
imperativos, que son casi musica y
canto perenne, parecen no apagarse
nunca, como acontecera también en
el célebre "aleluya" del Mesias de
Héndel. La alabanza a Dios se
convierte en una especie de
respiracion del alma, sin pausa.
Como se ha escrito, "esta es una de
las recompensas de ser hombres: la



serena exaltacion, la capacidad de

celebrar. Se halla bien expresada en
una frase que el rabi Akiba dirigio a
sus discipulos: Un canto cada dia, un

canto para cada dia" (A.]. Heschel,
Chi é l'uomo?, Milan 1971, p. 198).

2. El salmo 150 parece desarrollarse
en tres momentos. Al inicio, en los
primeros dos versiculos (vv. 1-2), la
mirada se dirige al "Sefior" en su
"santuario”, a "su fuerza", a sus
"grandes hazafias", a su "inmensa
grandeza". En un segundo momento
—semejante a un auténtico
movimiento musical— se une a la
alabanza la orquesta del templo de
Sion (cf. vv. 3-5 b), que acomparnia el
canto y la danza sagrada. En el tercer
momento, en el dltimo versiculo del
salmo (cf. v. 5 ¢), entra en escena el
universo, representado por "todo ser
vivo" o, si se quiere traducir con mas
fidelidad al original hebreo, por
"todo cuanto respira". La vida misma



se hace alabanza, una alabanza que
se eleva de las criaturas al Creador.

3. En este primer comentario del
salmo 150 so6lo nos detendremos en
los momentos primero y ultimo del
himno. Forman una especie de
marco para el segundo momento,
que ocupa el centro de la
composicién y que examinaremos
mas adelante, cuando la liturgia de
Laudes nos vuelva a proponer este
salmo.

La primera sede en la que se
desarrolla el hilo musical y orante es
la del "santuario” (cf. v. 1). El original
hebreo habla del area "sagrada",
pura y trascendente, en la que mora
Dios. Por tanto, hay una referencia al
horizonte celestial y paradisiaco,
donde, como precisara el libro del
Apocalipsis, se celebra la eterna y
perfecta liturgia del Cordero (cf., por
ejemplo, Ap 5,6-14). El misterio de
Dios, en el que los santos son



acogidos para una comunion plena,
es un ambito de luz y de alegria, de
revelacion y de amor. Precisamente
por eso, aunque con cierta libertad,
la antigua traduccion griega de los
Setenta e incluso la traduccion latina
de la Vulgata propusieron, en vez de
"santuario”, la palabra "santos":
"Alabad al Sefior entre sus santos".

4. Desde el cielo el pensamiento pasa
implicitamente a la tierra al poner el
acento en las "grandes hazafas"
realizadas por Dios, las cuales
manifiestan "su inmensa

grandeza" (v. 2). Estas hazafias son
descritas en el salmo 104, el cual
invita a los israelitas a "meditar todas
las maravillas" de Dios (v. 2), a
recordar "las maravillas que ha
hecho, sus prodigios y los juicios de
su boca" (v. 5); el salmista recuerda
entonces "la alianza que pacté con
Abraham" (v. 9), l1a historia
extraordinaria de José, los prodigios
de la liberacion de Egipto y del viaje



por el desierto, y, por ultimo, el don
de la tierra. Otro salmo habla de
situaciones dificiles de las que el
Sefior salva a los que "claman" a éJ;
las personas salvadas son invitadas
repetidamente a dar gracias por los
prodigios realizados por Dios: "Den
gracias al Sefior por su piedad, por
sus prodigios en favor de los hijos de
los hombres" (Sal 106,8. 15. 21. 31).

Asi se puede comprender la
referencia de nuestro salmo a las
"obras fuertes", como dice el original
hebreo, es decir, a las grandes
"hazafas" (cf. v. 2) que Dios realiza
en el decurso de la historia de la
salvacion. La alabanza se transforma
en profesion de fe en Dios, Creador y
Redentor, celebracion festiva del
amor divino, que se manifiesta
creando y salvando, dando la vida y
la liberacion.

5. Llegamos asi al ultimo versiculo
del salmo 150 (cf. v. 5 ¢). El término



hebreo usado para indicar a los
"vivos" que alaban a Dios alude a la
respiracion, como deciamos, pero
también a algo intimo y profundo,
inherente al hombre.

Aunque se puede pensar que toda la
vida de la creacion es un himno de
alabanza al Creador, es mas preciso
considerar que en este coro el
primado corresponde a la criatura
humana. A través del ser humano,
portavoz de la creacion entera, todos
los seres vivos alaban al Sefior.
Nuestra respiracion vital, que
expresa autoconciencia y libertad (cf.
Pr 20,27), se transforma en canto y
oracion de toda la vida que late en el
universo.

Por eso, todos hemos de elevar al
Sefior, con todo nuestro corazon,
"salmos, himnos y canticos
inspirados" (Ef 5,19).

6. Los manuscritos hebraicos, al
transcribir los versiculos del salmo



150, reproducen a menudo el
Menorah, el famoso candelabro de
siete brazos situado en el Santo de los
Santos del templo de Jerusalén. Asi
sugieren una hermosa interpretacion
de este salmo, auténtico Amén en la
oracion de siempre de nuestros
"hermanos mayores": todo el
hombre, con todos los instrumentos y
las formas musicales que ha
inventado su genio —"trompetas,
arpas, citaras, tambores, danzas,
trompas, flautas, platillos sonoros,
platillos vibrantes", como dice el
Salmo— pero también "todo ser vivo"
es invitado a arder como el Menorah
ante el Santo de los Santos, en
constante oracion de alabanzay
accion de gracias.

En union con el Hijo, voz perfecta de
todo el mundo creado por €l, nos
convertimos también nosotros en
oracion incesante ante el trono de
Dios.



SALMO 150

1 jAleluyal!

Alaben a Dios en su Santuario,
alabenlo en su poderoso firmamento;
2 alabenlo por su inmensa grandeza.
3 Alabenlo con toques de trompeta,
alabenlo con el arpa y la citara;

4 alabenlo con tambores y danzas,
alabenlo con laudes y flautas.

5 Alabenlo con platillos sonoros,
aldbenlo con platillos vibrantes,

6 jQue todos los seres vivientes
alaben al Sefior!

jAleluyal!



El deseo del Seior y de su templo.
Miércoles 16 de enero de 2002

Salmo 41

1. Una cierva sedienta, con la
garganta seca, lanza su lamento ante
el desierto arido, anhelando las
frescas aguas de un arroyo. Con esta
célebre imagen comienza el salmo
41, que nos acaban de cantar. En ella
podemos ver casi el simbolo de la
profunda espiritualidad de esta
composicion, auténtica joya de fe y
poesia. En realidad, segun los
estudiosos del Salterio, nuestro salmo
se debe unir estrechamente al
sucesivo, el 42, del que se separo
cuando los salmos fueron ordenados
para formar el libro de oracion del
pueblo de Dios. En efecto, ambos
salmos, ademads de estar unidos por
su tema y su desarrollo, contienen la
misma antifona: ";Por qué te
acongojas, alma mia?, ;por qué te me
turbas? Espera en Dios, que volveras



a alabarlo: Salud de mi rostro, Dios
mio" (Sal 41,6. 12; 42,5). Este
llamamiento, repetido dos veces en
nuestro salmo, y una tercera vez en
el salmo sucesivo, es una invitacion
que el orante se hace a si mismo a
evitar la melancolia por medio de la
confianza en Dios, que con seguridad
se manifestara de nuevo como
Salvador.

2. Pero volvamos a la imagen inicial
del salmo, que convendria meditar
con el fondo musical del canto
gregoriano o de esa gran
composicion polifénica que es el
Sicut cervus de Pierluigi de
Palestrina. En efecto, la cierva
sedienta es el simbolo del orante que
tiende con todo su ser, cuerpoy
espiritu, hacia el Sefior, al que siente
lejano pero a la vez necesario: "Mi
alma tiene sed de Dios, del Dios
vivo" (Sal 41,3). En hebraico una sola
palabra, nefesh, indica a la vez el
"alma" y la "garganta". Por eso,



podemos decir que el alma y el
cuerpo del orante estan implicados
en el deseo primario, espontaneo,
sustancial de Dios (cf. Sal 62,2). No es
de extrafiar que una larga tradicion
describa la oracién como
"respiracion": es originaria,
necesaria, fundamental como el
aliento vital.

Origenes, gran autor cristiano del
siglo III, explicaba que la busqueda
de Dios por parte del hombre es una
empresa que nunca termina, porque
siempre son posibles y necesarios
nuevos progresos. En una de sus
homilias sobre el libro de los
Numeros, escribe: "Los que recorren
el camino de la busqueda de la
sabiduria de Dios no construyen
casas estables, sino tiendas de
campafia, porque realizan un viaje
continuo, progresando siempre, y
cuanto mas progresan tanto mas se
abre ante ellos el camino,
proyectandose un horizonte que se



pierde en la inmensidad" (Homilia
XVII in Numeros, GCS VII, 159-160).

3. Tratemos ahora de intuir la trama
de esta suplica, que podriamos
imaginar compuesta de tres actos,
dos de los cuales se hallan en nuestro
salmo, mientras el ultimo se abrira
en el salmo sucesivo, el 42, que
comentaremos seguidamente. La
primera escena (cf. Sal 41,2-6)
expresa la profunda nostalgia
suscitada por el recuerdo de un
pasado feliz a causa de las hermosas
celebraciones liturgicas ya
inaccesibles: "Recuerdo otros
tiempos, y desahogo mi alma
conmigo: como marchaba a la cabeza
del grupo hacia la casa de Dios, entre
cantos de jubilo y alabanza, en el
bullicio de la fiesta" (v. 5).

"La casa de Dios", con su liturgia, es
el templo de Jerusalén que el fiel
frecuentaba en otro tiempo, pero es
también la sed de intimidad con Dios,



"manantial de aguas vivas", como
canta Jeremias (Jr 2,13). Ahora la
unica agua que aflora a sus pupilas
es la de las lagrimas (cf. Sal 41,4) por
la lejania de la fuente de la vida. La
oracion festiva de entonces, elevada
al Sefior durante el culto en el
templo, ha sido sustituida ahora por
el llanto, el lamento y la imploracion.

4. Por desgracia, un presente triste se
opone a aquel pasado alegre y
sereno. El salmista se encuentra
ahora lejos de Sion: el horizonte de
su entorno es el de Galilea, la region
septentrional de Tierra Santa, como
sugiere la mencion de las fuentes del
Jordan, de la cima del Hermon, de la
que brota este rio, y de otro monte,
desconocido para nosotros, el Misar
(cf. v. 7). Por tanto, nos encontramos
mas o menos en el area en que se
hallan las cataratas del Jordan, las
pequenas cascadas con las que se
inicia el recorrido de este rio que
atraviesa toda la Tierra prometida.



Sin embargo, estas aguas no quitan la
sed como las de Sion. A los ojos del
salmista, mas bien, son semejantes a
las aguas caoticas del diluvio, que lo
destruyen todo. Las siente caer sobre
€l como un torrente impetuoso que
aniquila la vida: "tus torrentes y tus
olas me han arrollado” (v. 8). En
efecto, en la Biblia el caos y el mal, e
incluso el juicio divino, se suelen
representar como un diluvio que
engendra destruccion y muerte (cf.
Gn 6,5-8;Sal 68,2-3).

5. Esta irrupcion es definida
sucesivamente en su valor simbolico:
son los malvados, los adversarios del
orante, tal vez también los paganos
que habitan en esa region remota
donde el fiel esta relegado.
Desprecian al justo y se burlan de su
fe, preguntandole ironicamente:
"sDénde esta tu Dios?" (v. 11; cf. v. 4).
Y él lanza a Dios su angustiosa
pregunta: "¢;Por qué me olvidas?" (v.
10). Ese "¢por qué?" dirigido al Sefior,



que parece ausente en el dia de la
prueba, es tipico de las suplicas
biblicas.

Frente a estos labios secos que gritan,
frente a esta alma atormentada,
frente a este rostro que esta a punto
de ser arrollado por un mar de fango,
¢podra Dios quedar en silencio?
Ciertamente, no. Por eso, el orante se
anima de nuevo a la esperanza (cf.
vv. 6 y 12). El tercer acto, que se halla
en el salmo sucesivo, el 42, sera una
confiada invocacion dirigida a Dios
(cf. Sal 42,1. 2a. 3a. 4b) y usara
expresiones alegres y llenas de
gratitud: "Me acercaré al altar de
Dios, al Dios de mi alegria, de mi
jubilo”.

SALMO 41

1 Del maestro de coro. Poema de los
hijos de Coré.

2 Como la cierva sedienta



busca las corrientes de agua,

asi mi alma suspira

por ti, mi Dios.

3 Mi alma tiene sed de Dios,

del Dios viviente:

¢Cuando iré a contemplar

el rostro de Dios?

4 Las lagrimas son mi unico pan
de dia y de noche,

mientras me preguntan sin cesar:
«Ddonde esta tu Dios?»

5 Al recordar el pasado,

me dejo llevar por la nostalgia:
icémo iba en medio de la multitud

y la guiaba hacia la Casa de Dios,



entre cantos de alegria y alabanza,
en el jubilo de la fiesta!

6 ¢Por qué te deprimes, alma mia?
¢Por qué te inquietas?

Espera en Dios, y yo volveré a darle
gracias,

a €l, que es mi salvador y mi Dios
7 Mi alma esta deprimida:
por eso me acuerdo de ti,

desde la tierra del Jordan y el
Hermon,

desde el monte Misar.
8 Un abismo llama a otro abismo,
con el estruendo de tus cataratas;
tus torrentes y tus olas

pasaron sobre mi.



9 De dia, el Sefior me dara su gracia;
y de noche, cantaré mi alabanza

al Dios de mi vida.

10 Diré a mi Dios:

«Mi Roca, ¢por qué me has olvidado?
¢Por qué tendré que estar triste,
oprimido por mi enemigo?».

11 Mis huesos se quebrantan

por la burla de mis adversarios;
mientras me preguntan sin cesar:
«,Donde esta tu Dios?»

12 ¢Por qué te deprimes, alma mia?
¢Por qué te inquietas?

Espera en Dios, y yo volveré a darle
gracias,



a €l, que es mi salvador y mi Dios.

La oracion por el pueblo santo de
Dios. Miércoles 23 de enero de 2002

Eclesidstico 36

1. En el Antiguo Testamento no sélo
existe el libro oficial de la oracion del
pueblo de Dios, es decir, el Salterio.
Muchas paginas biblicas estan llenas
de canticos, himnos, salmos, suplicas,
oraciones e invocaciones que se
elevan al Sefior como respuesta a su
palabra. Asi la Biblia se presenta
como un didlogo entre Dios y la
humanidad, un encuentro que se
realiza bajo el signo de la palabra
divina, de la gracia y del amor.

Es el caso de la suplica que acabamos
de elevar al "Senor, Dios del
universo" (v. 1). Se encuentra en el
libro del Siracida, un sabio que
recogio sus reflexiones, sus consejos
y sus cantos probablemente en torno
al 190-180 a.C., al inicio de la



epopeya de liberacion que vivio
Israel bajo la guia de los hermanos
Macabeos. En el 138 a.C., un nieto de
este sabio, como se narra en el
prologo del libro, tradujo al griego la
obra de su abuelo, a fin de ofrecer
estas ensefianzas a un circulo mas
amplio de lectores y discipulos.

La tradicion cristiana llamé
"Eclesiastico" al libro del Siracida.
Este libro, al no haber sido incluido
en el canon hebreo, termino por
caracterizar, junto con otros, la asi
llamada "veritas christiana". De este
modo, los valores propuestos por
esta obra sapiencial entraron en la
educacion cristiana de la época
patristica, sobre todo en el ambito
monastico, convirtiéndose en una
especie de manual de conducta
practica de los discipulos de Cristo.

2. La invocacion del capitulo 36 del
Siracida, que la Liturgia de las Horas
utiliza como oracion de Laudes en



una forma simplificada, esta
estructurada siguiendo algunas
lineas tematicas.

Ante todo, encontramos la suplica a
Dios para que intervenga en favor de
Israel y contra las naciones
extranjeras que la oprimen. En el
pasado, Dios mostro su santidad
castigando las culpas de su pueblo,
dejando que cayera en manos de sus
enemigos. Ahora el orante pide a
Dios que muestre su gloria
castigando la prepotencia de los
opresores e instaurando una nueva
era con matices mesianicos.

Ciertamente, la suplica refleja la
tradicion orante de Israel y, en
realidad, esta llena de reminiscencias
biblicas. En cierto sentido, puede
considerarse un modelo de plegaria,
adecuada para los tiempos de
persecucion y opresion, como aquel
en el que vivia el autor, bajo el
dominio, mas bien duro y severo, de



los soberanos extranjeros
siro-helenisticos.

3. La primera parte de esta oracion
comienza con una suplica ardiente
dirigida al Sefior para que tenga
piedad y mire (cf. v. 1). Pero
inmediatamente la atencion se
desplaza hacia la accion divina, que
se pondera con una serie de verbos
muy sugestivos: "Ten piedad (...),
mira (...), infunde tu terror (...), alza
tu mano (...), muéstrate grande (...),
renueva los prodigios, repite los
portentos (...), exalta tu mano,
robustece tu brazo (...)".

El Dios de la Biblia no es indiferente
frente al mal. Y aunque sus caminos
no sean nuestros caminos, aunque
sus tiempos y proyectos sean
diferentes de los nuestros (cf. Is 55,
8-9), sin embargo, se pone de parte
de las victimas y se presenta como
juez severo de los violentos, de los



opresores, de los vencedores que no
tienen piedad.

Pero su intervencion no esta
encaminada a la destruccién. Al
mostrar su poder y su fidelidad en el
amor, puede despertar también en la
conciencia del malvado un
sentimiento que lo lleve a la
conversion. "Sepan, como nosotros lo
sabemos, que no hay Dios fuera de ti,
Sefior" (v. 4).

4. La segunda parte del himno abre
una perspectiva mas positiva. En
efecto, mientras la primera parte
pide la intervencion de Dios contra
los enemigos, la segunda no habla ya
de los enemigos, sino que invoca los
favores de Dios para Israel, implora
su piedad para el pueblo elegido y
para la ciudad santa, Jerusalén.

El suefio de un regreso de todos los
desterrados, incluidos los del reino
del norte, se convierte en el objeto de
la oracion: "Reune a todas las tribus



de Jacob y dales su heredad como
antiguamente" (v. 10). Asi se solicita
una especie de renacimiento de todo
Israel, como en los tiempos felices de
la ocupacion de toda la Tierra
prometida.

Para hacer mdas apremiante la
oracion, el orante insiste en la
relacion que une a Dios con Israel y
con Jerusalén. Israel es designado
como "el pueblo que lleva tu
nombre", "a quien nombraste tu
primogeénito”; Jerusalén es "tu ciudad
santa", "lugar de tu reposo”. Luego
expresa el deseo de que la relacion se
vuelva aun mas estrecha y, por tanto,
mas gloriosa: "Llena a Sion de tu
majestad, y al templo, de tu gloria" (v.
13). Al llenar de su majestad el
templo de Jerusalén, que atraera
hacia si a todas las naciones (cf. Is
2,2-4; Mi 4,1-3), el Sefnor llenard a su
pueblo de su gloria.



5. En la Biblia el lamento de los que
sufren no desemboca nunca en la
desesperacion; al contrario, esta
siempre abierto a la esperanza. Se
basa en la certeza de que el Sefior no
abandona a sus hijos; él no deja que
caigan de sus manos los que ha
modelado.

La seleccion que hizo la Liturgia
omitié una expresion feliz en nuestra
oracion. En ella se pide a Dios: "Da
testimonio a tus primeras

criaturas” (v. 14). Desde la eternidad
Dios tiene un proyecto de amor y
salvacion destinado a todas las
criaturas, llamadas a ser su pueblo.
Es un designio que san Pablo
reconocerd "revelado ahora por el
Espiritu a sus santos apdstoles y
profetas (...), designio eterno que
Dios ha realizado en Cristo, Sefior
nuestro” (Ef 3,5. 11).

Eclesiastico 36



1 Ten piedad de nosotros, Duefio
soberano, Dios de todas las cosas, y
mira, infunde tu temor a todas las
naciones.

2 Levanta tu mano contra las
naciones extranjeras y que ellas vean
tu dominio.

3 Asi como les manifestaste tu
santidad al castigarnos,
manifiéstanos también tu grandeza
castigandolas a ellas;

4y que ellas te reconozcan, como
hemos reconocido nosotros que no
hay otro Dios fuera de ti, Sefior.

5 Renueva los signos y repite las
maravillas, glorifica tu mano y tu
brazo derecho.

6 Despierta tu furor y derrama tu ira,
suprime al adversario y extermina al
enemigo.



7 Apresura la hora y acuérdate del
juramento, para que se narren tus
hazafias.

8 Que el fugitivo sea devorado por el
ardor del fuego, y que encuentren su
perdicion los que maltratan a tu
pueblo.

9 Aplasta la cabeza de los jefes
enemigos, que dicen: «j{No hay nadie
fuera de nosotros!».

10 Congrega a todas las tribus de
Jacob, y entrégales su herencia, como
al comienzo.

11 Ten piedad, Sefior, del pueblo que
es llamado con tu Nombre, de Israel,
a quien trataste como a un
primogenito.

12 Ten compasion de Ciudad santa,
de Jerusalén, el lugar de reposo.



13 Llena a Sion de alabanzas por tu
triunfo, y a tu pueblo, célmalo de tu
gloria.

14 Da testimonio a favor de los que
tu creaste en el principio, y cumple
las profecias anunciadas en tu
Nombre.

15 Dales la recompensa a los que te
aguardan, y que se compruebe la
veracidad de tus profetas.

16 Escucha, Sefior, la oracion de los
que te suplican, conforme a la
bendicion de Aaron sobre tu pueblo,

17 para que todos los que viven en la
tierra reconozcan que tu eres el
Senor, el Dios eterno.

18 El estomago asimila toda clase de
alimentos, pero hay unos mejores
que otros.



19 El paladar distingue los manjares
y el corazon inteligente descubre las
mentiras.

20 Un corazon tortuoso provoca
contrariedades, pero el hombre de
experiencia le da su merecido.

21 Una mujer acepta cualquier
marido, pero unas jovenes son
mejores que otras.

22 La hermosura de la mujer alegra
el rostro y supera todos los deseos
del hombre.

23 Si en sus labios hay bondad y
dulzura, su marido ya no es mas uno
de tantos hombres.

24 El que adquiere una mujer tiene
el comienzo de la fortuna, una ayuda
adecuada a él y una columna donde
apoyarse.



25 Donde no hay valla, la propiedad
es saqueada, y donde no hay mujer,
el hombre gime y va a la deriva.

26 ¢Quién puede fiarse de un
salteador que va rapidamente de
ciudad en ciudad?

27 Asi sucede con el hombre sin nido,
que se alberga donde lo sorprende la
noche.

Himno a Dios creador. Miércoles 30
de enero de 2002

Salmo 18

1. El sol, con su resplandor
progresivo en el cielo, con el
esplendor de su luz, con el calor
benéfico de sus rayos, ha
conquistado a la humanidad desde
sus origenes. De muchas maneras los
seres humanos han manifestado su
gratitud por esta fuente de vida y de
bienestar con un entusiasmo que en
ocasiones alcanza la cima de la



auténtica poesia. El estupendo salmo
18, cuya primera parte se acaba de
proclamar, no sélo es una plegaria,
en forma de himno, de singular
intensidad; también es un canto
poético al sol y a su irradiacion sobre
la faz de la tierra. En €l el salmista se
suma a la larga serie de cantores del
antiguo Oriente Proximo, que
exaltaba al astro del dia que brilla en
los cielos y que en sus regiones
permanece largo tiempo irradiando
su calor ardiente. Basta pensar en el
célebre himno a Atén, compuesto por
el faraon Akenaton en el siglo XIV a.
C. y dedicado al disco solar,
considerado como una divinidad

Pero para el hombre de la Biblia hay
una diferencia radical con respecto a
estos himnos solares: el sol no es un
dios, sino una criatura al servicio del
unico Dios y creador. Basta recordar
las palabras del Génesis: "Dijo Dios:
haya luceros en el firmamento
celeste, para apartar el dia de la



noche, y valgan de sefiales para
solemnidades, dias y afios; (...) Hizo
Dios los dos luceros mayores; el
lucero grande para el dominio del
dia, y el lucero pequefio para el
dominio de la noche (...) y vio Dios
que estaba bien" (Gn 1,14. 16. 18).

2. Antes de repasar los versiculos del
salmo elegidos por la liturgia,
echemos una mirada al conjunto. El
salmo 18 es como un distico. En la
primera parte (vv. 2-7) —la que se ha
convertido ahora en nuestra oracion
— encontramos un himno al
Creador, cuya misteriosa grandeza se
manifiesta en el sol y en la luna. En
cambio, en la segunda parte del
Salmo (vv. 8-15) hallamos un himno
sapiencial a la Torah, es decir, a la
Ley de Dios.

Ambas partes estan unidas por un
hilo conductor comun: Dios alumbra
el universo con el fulgor del sol e
ilumina a la humanidad con el



esplendor de su Palabra, contenida
en la Revelacion biblica. Se trata, en
cierto sentido, de un sol doble: el
primero es una epifania cdsmica del
Creador; el segundo es una
manifestacion historica y gratuita de
Dios salvador. Por algo la Torah, la
Palabra divina, es descrita con rasgos
"solares": "los mandatos del Sefior
son claros, dan luz a los ojos" (v. 9).

3. Pero consideremos ahora la
primera parte del Salmo. Comienza
con una admirable personificacion
de los cielos, que el autor sagrado
presenta como testigos elocuentes de
la obra creadora de Dios (vv. 2-5). En
efecto, "proclaman”, "pregonan" las
maravillas de la obra divina (cf. v. 2).
También el dia y la noche son
representados como mensajeros que
transmiten la gran noticia de la
creacion. Se trata de un testimonio
silencioso, pero que se escucha con
fuerza, como una voz que recorre

todo el cosmos.



Con la mirada interior del alma, con
la intuicion religiosa que no se
pierde en la superficialidad, el
hombre y la mujer pueden descubrir
que el mundo no es mudo, sino que
habla del Creador. Como dice el
antiguo sabio, "de la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,
por analogia, a contemplar a su
Autor" (Sb 13,5). También san Pablo
recuerda a los Romanos que "desde
la creacion del mundo, lo invisible de
Dios se deja ver a la inteligencia a
través de sus obras" (Rm 1,20).

4. Luego el himno cede el paso al sol.
El globo luminoso es descrito por el
poeta inspirado como un héroe
guerrero que sale del talamo donde
ha pasado la noche, es decir, sale del
seno de las tinieblas y comienza su
carrera incansable por el cielo (vv.
6-7). Se asemeja a un atleta que
avanza incansable mientras todo
nuestro planeta se encuentra
envuelto por su calor irresistible.



Asi pues, el sol, comparado a un
esposo, a un héroe, a un campeon
que, por orden de Dios, cada dia debe
realizar un trabajo, una conquista y
una carrera en los espacios siderales.
Y ahora el salmista sefiala al sol
resplandeciente en el cielo, mientras
toda la tierra se halla envuelta por su
calor, el aire estd inmovil, ningun
rincon del horizonte puede escapar
de su luz.

5. La liturgia pascual cristiana recoge
la imagen solar del Salmo para
describir el éxodo triunfante de
Cristo de las tinieblas del sepulcro y
su ingreso en la plenitud de la vida
nueva de la resurreccion. La liturgia
bizantina canta en los Maitines del
Sabado santo: "Como el sol brilla,
después de la noche, radiante en su
luminosidad renovada, asi también
tu, oh Verbo, resplandecerdas con un
nuevo fulgor cuando, después de la
muerte, dejaras tu tdlamo". Una oda
(la primera) de los Maitines de



Pascua vincula la revelacion césmica
al acontecimiento pascual de Cristo:
"Alégrese el cielo y goce la tierra,
porque el universo entero, tanto el
visible como el invisible, participa en
esta fiesta: ha resucitado Cristo,
nuestro gozo perenne”. Y en otra oda
(la tercera) afiade: "Hoy el universo
entero —cielo, tierra y abismo—
rebosa de luz y la creacion entera
canta ya la resurreccion de Cristo,
nuestra fuerza y nuestra alegria". Por
altimo, otra (la cuarta) concluye:
"Cristo, nuestra Pascua, se ha alzado
desde la tumba como un sol de
justicia, irradiando sobre todos
nosotros el esplendor de su caridad".

La liturgia romana no es tan explicita
como la oriental al comparar a Cristo
con el sol. Sin embargo, describe las
repercusiones cosmicas de su
resurreccién, cuando comienza su
canto de Laudes en la mafiana de
Pascua con el famoso himno: "Aurora
lucis rutilat, caelum resultat laudibus,



mundus exsultans iubilat, gemens
infernus ululat": "La aurora
resplandece de luz, el cielo exulta
con cantos de alabanza, el mundo se
llena de gozo, y el infierno gime con
alaridos".

6. En cualquier caso, la
interpretacion cristiana del Salmo no
altera su mensaje basico, que es una
invitacion a descubrir la palabra
divina presente en la creacion.
Ciertamente, como veremos en la
segunda parte del Salmo, hay otra
Palabra, mas elevada, mas preciosa
que la luz misma: la de la Revelacion
biblica.

Con todo, para los que tienen oidos
atentos y ojos abiertos, la creacion
constituye en cierto sentido una
primera revelacion, que tiene un
lenguaje elocuente: es casi otro libro
sagrado, cuyas letras son la multitud
de las criaturas presentes en el
universo. San Juan Crisostomo



afirma: "El silencio de los cielos es
una voz mas resonante que la de una
trompeta: esta voz pregona a
nuestros 0jos, y no a nuestros oidos,
la grandeza de Aquel que los ha
creado” (PG 49, 105). Y san Atanasio:
"El firmamento, con su grandeza, su
belleza y su orden, es un admirable
predicador de su Artifice, cuya
elocuencia llena el universo" (PG 27,
124).

SALMO 18

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 El cielo proclama la gloria de Dios

y el firmamento anuncia la obra de
sus manaos;

3 un dia transmite al otro este
mensaje

y las noches se van dando la noticia.



4 Sin hablar, sin pronunciar
palabras,

sin que se escuche su voz,
5 resuena su eco por toda la tierra

y su lenguaje, hasta los confines del
mundo.

Alli puso una carpa para el sol,

6 y este, igual que un esposo que sale
de su alcoba,

se alegra como un atleta al recorrer
su camino.

7 El sale de un extremo del cielo,

su orbita llega hasta el otro extremo,
y no hay nada que escape a su calor.
8 La ley del Sefior es perfecta,
reconforta el alma;

el testimonio del Sefior es verdadero,



da sabiduria al simple.
9 Los preceptos del Sefior son rectos,
alegran el corazon;

los mandamientos del Sefior son
claros,

iluminan los ojos.

10 la palabra del Sefior es pura,
permanece para siempre;

los juicios del Sefior son la verdad,
enteramente justos.

11 Son mas atrayentes que el oro,
que el oro mas fino;

mas dulces que la miel,

mas que el jugo del panal.

12 También a mi me instruyen:



observarlos es muy provechoso.

13 Pero ¢Quién advierte sus propios
errores?

Purificame de las faltas ocultas.

14 Presérvame, ademas, del orgullo,
para que no me domine;

entonces sere irreprochable

y me veré libre de ese gran pecado.
15 ;Ojala sean de tu agrado

las palabras de mi boca,

y lleguen hasta ti mis pensamientos,
Sefior, mi Roca y mi redentor!

Deseo del templo de Dios. Miércoles
6 de febrero de 2002

Salmo 42



1. En una audiencia general de hace
algun tiempo, comentando el salmo
anterior al que se acaba de cantar,
dijimos que estaba intimamente
unido al salmo sucesivo. En efecto,
los salmos 41 y 42 constituyen un
unico canto, marcado en tres partes
por la misma antifona: ";Por qué te
acongojas, alma mia, por qué te me
turbas? Espera en Dios, que volveras
a alabarlo: Salud de mi rostro, Dios
mio" (Sal 41,6. 12; 42,5).

Estas palabras, en forma de
soliloquio, expresan los sentimientos
profundos del salmista. Se encuentra
lejos de Sion, punto de referencia de
su existencia por ser sede
privilegiada de la presencia divina y
del culto de los fieles. Por eso, siente
una soledad hecha de incomprension
e incluso de agresion por parte de los
impios, y agravada por el aislamiento
y el silencio de Dios. Sin embargo, el
salmista reacciona contra la tristeza
con una invitacion a la confianza,



que se dirige a si mismo, y con una
hermosa afirmacion de esperanza:
espera poder seguir alabando a Dios,
"salud de mi rostro".

En el salmo 42, en vez de hablar sélo
consigo mismo como en el salmo
anterior, el salmista se dirige a Dios y
le suplica que lo defienda contra los
adversarios. Repitiendo casi
literalmente la invocacién anunciada
en el salmo anterior (cf. Sal 41,10), el
orante dirige esta vez efectivamente
a Dios su grito desolado: "¢Por qué
me rechazas? ¢Por qué voy andando
sombrio, hostigado por mi
enemigo?" (Sal 42,2).

2. Con todo, siente ya que el
paréntesis oscuro de la lejania esta a
punto de cerrarse y expresa la
certeza del regreso a Sion para
volver al templo de Dios. La ciudad
santa ya no es la patria perdida,
como acontecia en el lamento del
salmo anterior (cf. Sal 41,3-4); ahora



es la meta alegre, hacia la cual esta
en camino. La guia del regreso a Sion
sera la "verdad" de Dios y su "luz" (cf.
Sal 42,3). El Sefior mismo serd el fin
ultimo del viaje. Es invocado como
juez y defensor (cf. vv. 1-2). Tres
verbos marcan su intervencion
implorada: "Hazme justicia",
"defiende mi causa" y "salvame" (v.
1). Son como tres estrellas de
esperanza, que resplandecen en el
cielo tenebroso de la prueba y
anuncian la inminente aurora de la
salvacion.

Es significativa la interpretacion que
san Ambrosio hace de esta
experiencia del salmista, aplicandola
a Jesus que ora en Getsemani: "No
quiero que te sorprendas de que el
profeta diga que su alma estaba
turbada, puesto que el mismo Sefior
Jesus dijo: "Ahora mi alma esta
turbada". En efecto, quien tomo
sobre si nuestras debilidades, tomo
también nuestra sensibilidad, por



efecto de la cual estaba triste hasta la
muerte, pero no por la muerte. No
habria podido provocar tristeza una
muerte voluntaria, de la que
dependia la felicidad de todos los
hombres. (...) Por tanto, estaba triste
hasta la muerte, a la espera de que la
gracia llegara a cumplirse. Lo
demuestra su mismo testimonio,
cuando dice de su muerte: "Con un
bautismo tengo que ser bautizado y
iqué angustiado estoy hasta que se
cumpla!"" (Las Lamentaciones de Job
y de David, VII, 28, Roma 1980, p.
233).

3. Ahora, en la continuacion del
salmo 42, ante los ojos del salmista
esta a punto de aparecer la solucion
tan anhelada: el regreso al manantial
de la vida y de la comunidn con Dios.
La "verdad", o sea, la fidelidad
amorosa del Sefior, y la "luz", es
decir, la revelacion de su
benevolencia, se representan como
mensajeras que Dios mismo enviara



del cielo para tomar de la mano al
fiel y llevarlo a la meta deseada (cf.
Sal 42,3).

Es muy elocuente la secuencia de las
etapas de acercamiento a Sion y a su
centro espiritual.

Primero aparece "el monte santo", la
colina donde se levantan el templo y
la ciudadela de David. Luego entra
en el campo "la morada", es decir, el
santuario de Sién, con todos los
diversos espacios y edificios que lo
componen. Por dltimo, viene "el altar
de Dios", la sede de los sacrificios y
del culto oficial de todo el pueblo. La
meta ultima y decisiva es el Dios de
la alegria, el abrazo, la intimidad
recuperada con €l, antes lejano y
silencioso.

4. En ese momento todo se
transforma en canto, alegria y fiesta
(cf. v. 4). En el original hebraico se
habla del "Dios que es alegria de mi
jubilo”. Se trata de un modo semitico



de hablar para expresar el
superlativo: el salmista quiere
subrayar que el Sefior es la fuente de
toda felicidad, la alegria suprema, la
plenitud de la paz.

La traduccion griega de los Setenta
recurrio, al parecer, a un término
arameo equivalente, que indica la
juventud, y tradujo: "al Dios que
alegra mi juventud", introduciendo
asila idea de la lozania y la
intensidad de la alegria que da el
Sefior. Por eso, el Salterio latino de la
Vulgata, que es traduccion del griego,
dice: "ad Deum qui laetificat
juventutem meam". De esta forma el
salmo se rezaba al pie del altar, en la
anterior liturgia eucaristica, como
invocacion de introduccion al
encuentro con el Sefior.

5. El lamento inicial de la antifona de
los salmos 41-42 resuena por ultima
vez al final (cf. Sal 42,5). El orante no
ha llegado aun al templo de Dios;



todavia se halla en la oscuridad de la
prueba; pero ya brilla ante sus ojos la
luz del encuentro futuro, y sus labios
ya gustan el tono del canto de
alegria. En este momento la llamada
esta mas marcada por la esperanza.
En efecto, san Agustin, comentando
nuestro salmo, observa: "Espera en
Dios, respondera a su alma aquel que
por ella esta turbado. (...) Mientras
tanto, vive en la esperanza. La
esperanza que se ve No es esperanza;
pero, si esperamos lo que no vemos,
por la paciencia esperamos (cf. Rm
8,24-25)" (Exposicion sobre los salmos
I, Roma 1982, p. 1019).

Entonces el Salmo se transforma en
la oracion del que es peregrino en la
tierra y se halla aun en contacto con
el mal y el sufrimiento, pero tiene la
certeza de que la meta de la historia
no es un abismo de muerte, sino el
encuentro salvifico con Dios. Esta
certeza es aun mas fuerte para los
cristianos, a los que la carta a los



Hebreos proclama: "Vosotros os
habéis acercado al monte Sién, a la
ciudad del Dios vivo, a la Jerusalén
celestial, y a miriadas de angeles,
reunion solemne y asamblea de los
primogénitos inscritos en los cielos, y
a Dios, juez universal, y a los
espiritus de los justos llegados ya a su
consumacion, y a Jesus, mediador de
la nueva Alianza, y a la aspersion
purificadora de una sangre que
habla mejor que la de Abel" (Hb12,
22-24).

SALMO 42

1 Juzgame, oh Dios,

y defiende mi causa

contra la gente sin piedad;

librame del hombre falso y perverso.
2 Situ eres mi Dios y mi fortaleza,

ipor qué me rechazas?



¢Por qué tendré que estar triste,
oprimido por mi enemigo?

3 Enviame tu luz y tu verdad:

que ellas me encaminen

y me guien a tu santa Montafia,
hasta el lugar donde habitas.

4Y llegaré al altar de Dios,

el Dios que es la alegria de mi vida;
y te daré gracias con la citara,
Sefior, Dios mio.

5 ¢Por qué te deprimes, alma mia?
¢Por qué te inquietas?

Espera en Dios, y yo volveré a darle
gracias,

a €l, que es mi salvador y mi Dios.



Angustias de un moribundo y
alegria de la curacion. Miércoles 27
de febrero de 2002

Isaias 38

1. La Liturgia de las Horas, en los
diversos canticos que acomparfian a
los salmos, nos presenta también un
himno de accion de gracias que lleva
por titulo: "Cantico de Ezequias, rey
de Jud4, cuando estuvo enfermo y
sano de su mal" (Is 38,9). Se
encuentra incrustado en una seccion
del libro del profeta Isaias de indole
historico-narrativa (cf. Is 36-39),
cuyos datos ponen de relieve, con
algunas variantes, los que ofrece el
Libro segundo de los Reyes (cf.
capitulos 18-20).

Ahora, siguiendo la Liturgia de las
Laudes, hemos escuchado y
transformado en oracion dos grandes
estrofas de aquel cantico, que
describen los dos movimientos
tipicos de las oraciones de accion de



gracias: por un lado, se evoca la
angustia del sufrimiento del que el
Setior ha librado a su fiel y, por otro,
se canta con alegria la gratitud por la
vida y la salvacion recobrada.

El rey Ezequias, un soberano justo y
amigo del profeta Isaias, habia
quedado afectado por una grave
enfermedad, que el profeta Isaias
habia declarado mortal (cf. Is 38,1).
«Ezequias volvio su rostro a la pared
y or6 al Sefior. Dijo: "Sefior, dignate
recordar que yo he andado en tu
presencia con fidelidad y corazon
perfecto haciendo lo recto a tus ojos".
Y Ezequias llord con abundantes
lagrimas. Entonces le fue dirigida a
Isaias la palabra del Sefior, diciendo:
"Ve y di a Ezequias: Asi dice el Sefior,
Dios de tu padre David: He oido tu
plegaria, he visto tus lagrimas y voy a
curarte. (...) Afladiré quince afos a
tus dias"» (Is 38,2-5).



2. En ese momento brota del corazén
del rey el cantico de accion de
gracias. Como deciamos, se refiere
ante todo al pasado. Segun la antigua
concepcion de Israel, la muerte
introducia en un horizonte
subterraneo, llamado en hebreo
sheol, donde la luz se apagaba, la
existencia se atenuaba y se hacia casi
espectral, el tiempo se detenia, la
esperanza se extinguia y sobre todo
no se tenia la posibilidad de invocar
y encontrar a Dios en el culto.

Por eso, Ezequias recuerda ante todo
las palabras llenas de amargura que
pronuncio cuando su vida estaba
resbalando hacia la frontera de la
muerte: "Ya no veré mas al Sefior en
la tierra de los vivos" (v. 11). También
el salmista oraba asi en el dia de la
enfermedad: "porque en el reino de
la muerte nadie te invoca, y en el
abismo, ¢quién te alabara?" (Sal 6,6).
En cambio, librado del peligro de
muerte, Ezequias puede reafirmar



con fuerza y alegria: "Los vivos, los
Vivos son quienes te alaban, como yo
ahora" (Is 38,19).

3. El cantico de Ezequias
precisamente sobre este tema
adquiere una nueva tonalidad, si se
lee ala luz de la Pascua. Ya en el
Antiguo Testamento se abrian
grandes espacios de luz en los
Salmos, cuando el orante proclamaba
su certeza de que "no me entregaras
a la muerte ni dejaras a tu fiel
conocer la corrupciéon. Me ensefiaras
el sendero de la vida, me saciaras de
£0z0 en tu presencia, de alegria
perpetua a tu derecha” (Sal 15,10-11;
cf. Sal 48 y 72). El autor del libro de
la Sabiduria, por su parte, no dudara
ya en afirmar que la esperanza de los
justos esta "llena de

inmortalidad" (b 3,4), pues esta
convencido de que la experiencia de
comunion con Dios vivida durante la
existencia terrena no desaparecera.
Después de la muerte, seremos



siempre sostenidos y protegidos por
el Dios eterno e infinito, porque "las
almas de los justos estan en las
manos de Dios y no les alcanzara
tormento alguno” (Sb 3,1).

Sobre todo con la muerte y la
resurreccion del Hijo de Dios,
Jesucristo, queda sembrada una
semilla de eternidad, que florece en
nuestra caducidad mortal, por lo cual
podemos repetir las palabras del
Apostol, fundadas en el Antiguo
Testamento: "Cuando este ser
corruptible se revista de
incorruptibilidad y este ser mortal se
revista de inmortalidad, entonces se
cumplira la palabra que esta escrita:
"La muerte ha sido devorada en la
victoria. ¢Donde esta, oh muerte, tu
victoria? ;Donde estd, oh muerte, tu
aguijon?"" (1Co 15,54-55; cf. Is 25,8;
Os 13,14).

4. El cantico del rey Ezequias, sin
embargo, nos invita también a



reflexionar en nuestra fragilidad de
criaturas. Las imagenes son
sugestivas. La vida humana es
descrita con el simbolo, tipico entre
los nomadas, de la tienda: somos
siempre peregrinos y huéspedes en
la tierra. También se recurre a la
imagen de la tela, que es tejida y
puede quedar incompleta cuando se
corta la trama y el trabajo se
interrumpe (cf. Is 38,12). También el
salmista experimenta esa misma
sensacion: "Me concediste un palmo
de vida, mis dias son nada ante ti; el
hombre no dura mas que un soplo, el
hombre pasa como pura sombra, un
soplo que se afana” (Sal 38,6-7). Es
necesario recuperar la conciencia de
nuestro limite, saber que "aunque
uno viva setenta afios, y el mas
robusto hasta ochenta, la mayor
parte son fatiga inutil, porque pasan
aprisa y vuelan" (Sal 89,10).

5. De cualquier modo, en el dia de la
enfermedad y del sufrimiento



conviene elevar a Dios nuestro
lamento, como nos ensefia Ezequias,
el cual, usando imagenes poéticas,
describe su llanto como el piar de
una golondrina y el gemir de una
paloma (cf. Is 38,14). Y, aunque no
duda en confesar que siente a Dios
como un adversario, como un ledn
que le quebranta los huesos (cf. v.
13), no deja de invocarlo: "Sefior, que
me oprimen, sal fiador por mi" (v.
14).

El Sefior no queda indiferente ante
las lagrimas del que sufre y, aunque
sea por sendas que no siempre
coinciden con las de nuestras
expectativas, responde, consuela y
salva. Es lo que Ezequias proclama al
final, invitando a todos a esperar, a
orar, a tener confianza, con la
certeza de que Dios no abandona a
sus criaturas: "Salvame, Sefior, y
tocaremos nuestras arpas todos
nuestros dias en la casa del Sefior" (v.
20).



6. De este cantico del rey Ezequias la
tradicion latina medieval conserva
un comentario espiritual de san
Bernardo de Claraval, uno de los
misticos mas representativos del
monacato occidental. Se trata del
tercero de los Sermones varios, en los
que san Bernardo, aplicando a la
vida de cada uno el drama vivido por
el rey de Juda e interiorizando su
contenido, escribe entre otras cosas:
"Bendeciré al Sefior en todo tiempo, es
decir, de la mafiana a la noche, como
he aprendido a hacer, y no como los
que te alaban cuando les haces bien,
ni como los que creen durante cierto
tiempo, pero en la hora de la tentacion
sucumben; al contrario, como los
santos, diré: Si de la mano de Dios
hemos recibido el bien, ;por qué no
debemos también aceptar el mal? (...)
Asi, estos dos momentos del dia
seran un tiempo de servicio a Dios,
pues en la tarde habra llanto, y en la
mariana alegria. Me sumergiré en el
dolor por la tarde para poder gozar



de la alegria por la

manana" (Scriptorium Claravallense,
Sermon III, n. 6, Milan 2000, pp.
59-60).

Por eso, san Bernardo ve la suplica
del rey como una representacion del
cantico orante del cristiano, que debe
resonar, con la misma constancia y
serenidad, tanto en las tinieblas de la
noche y de la prueba como en medio
de la luz del dia y de la alegria.

Isaias 38

1 En aquellos dias, Ezequias cayo
gravemente enfermo. El profeta
Isaias, hijo de Amos, fue a verlo y le
dijo: «Asi habla el Sefior: Ordena los
asuntos de tu casa, porque vas a
morir. Ya no vivirds mas».

2 Ezequias volvio su rostro hacia la
pared y ord al Sefior.

3 diciendo: «jAh, Sefior! Recuerda
que yo he caminado delante de ti con



fidelidad e integridad de corazon, y
que hice lo que es bueno a tus 0jos».
Y Ezequias se deshizo en llanto.

4 Entonces la palabra del Sefior llego
a Isaias en estos términos:

5 «Ve a decir a Ezequias: Asi habla el
Sefior, el Dios de tu padre David: He
oido tu suplica, he visto tus lagrimas.
Yo afiadiré otros quince afnos a tu
vida;

6 te libraré, a ti y a esta ciudad, de
manos del rey de Asiria, y defenderé
a esta ciudad».

7 «Esta es la sefial que te da el Sefior
para confirmar la palabra que ha
pronunciado:

8 En el reloj de sol de Ajaz, yo haré
retroceder diez grados la sombra que
ha descendido». Y el sol retrocedi6 en
el reloj los diez grados que habia
descendido.



9 Escrito de Ezequias, rey de Juda,
cuando cayo enfermo y se repuso de
su enfermedad:

10 «Yo decia: En lo mejor de mis dias
me tengo que ir: he sido destinado a
las puertas del Abismo por el resto de
mis afnos.

11 Yo decia: Ya no contemplaré al
Sefior en la tierra de los vivientes; no
vera mas a los hombres entre los
habitantes del mundo.

12 Arrancan mi morada y me la
arrebatan, como una carpa de
pastores. Como un tejedor, yo
enrollaba mi vida, pero él me corta
de la trama: jde la mafiana a la noche
terminas conmigo!

13 Pido auxilio hasta la mafiana; él
quiebra todos mis huesos como un
leén: jde la mafiana a la noche
terminas conmigo!



14 Estoy piando como una
golondrina, gimo como una paloma.
Mis ojos se consumen de mirar a lo
alto: jme oprimen, Sefior, sé ta mi
fiador!

15 ¢Qué diré para que me responda,
si es é] quien lo hace? Andaré errante
a lo largo de mis afios, con amargura
en el alma.

16 Los que el Sefior protege, viviran,
y su espiritu animara todo lo que hay
en ellos: tu me restableceras y me
haras revivir.

17 Mi amargura se cambi6 en
bienestar: tu has preservado mi vida
de la fosa del aniquilamiento, porque
has arrojado detras de tus espaldas
todos mis pecados.

18 No, el Abismo no te da gracias, la
Muerte no te alaba, los que bajan a la
Fosa no esperan en tu fidelidad.



19 El viviente, el que vive, te da
gracias, como yo en el dia de hoy. De
padres a hijos, se da a conocer tu
fidelidad.

20 Porque tu me salvaste, Sefior,
haremos resonar nuestras liras todos
los dias de nuestra vida junto a la
Casa del Sefior».

21 Luego dijo Isaias: «Traigan un
emplasto de higos; apliquenlo sobre
la ulcera, y el rey sanara».

22 Ezequias respondio: «;Cudl es la
sefial de que podré subir a la Casa
del Sefior?».

Alegria de las criaturas de Dios por
su providencia. Miércoles 6 de
marzo de 2002

Salmo 64

1. Nuestro recorrido a través de los
salmos de la Liturgia de las Horas nos
conduce ahora a un himno que nos



conquista sobre todo por el
admirable cuadro primaveral de la
ultima parte (cf. Sal 64,10-14), una
escena llena de lozania, esmaltada de
colores, llena de voces de alegria.

En realidad, la estructura del salmo
64 es mas amplia, fruto de la mezcla
de dos tonalidades diferentes: ante
todo, resalta el tema historico del
perdon de los pecados y la acogida en
Dios (cf. vv. 2-5); luego se alude al
tema cosmico de la accion de Dios
con respecto a los mares y los montes
(cf. vv. 6-9a); por ultimo, se
desarrolla la descripcion de la
primavera (cf. vv. 9b-14): en el
soleado y arido panorama del
Oriente Proximo, la lluvia que
fecunda es la expresion de la
fidelidad del Sefior hacia la creacion
(cf. Sal 103,13-16). Para la Biblia, la
creacion es la sede de la humanidad
y el pecado es un atentado contra el
orden y la perfeccion del mundo. Por
consiguiente, la conversion y el



perddn devuelven integridad y
armonia al cosmos.

2. En la primera parte del Salmo nos
hallamos dentro del templo de Sidn.
A él acude el pueblo con su cumulo
de miserias morales, para invocar la
liberacion del mal (cf. Sal 64,2-4a).
Una vez obtenida la absolucién de las
culpas, los fieles se sienten
huéspedes de Dios, cercanos a €l,
listos para ser admitidos a su mesay
a participar en la fiesta de la
intimidad divina (cf. vv. 4b-5).

Luego al Sefior que se yergue en el
templo se le representa con un
aspecto glorioso y cosmico. En efecto,
se dice que él es la "esperanza de
todos los confines de la tierra y de los
mares lejanos; (...) afianza los montes
con su fuerza (...); reprime el
estruendo del mar, el estruendo de
las olas (...); los habitantes del
extremo del orbe se sobrecogen ante



sus signos", desde oriente hasta
occidente (vv. 6-9).

3. Dentro de esta celebraciéon de Dios
creador encontramos un
acontecimiento que quisiéramos
subrayar: el Sefior logra dominar y
acallar incluso el estruendo de las
aguas del mar, que en la Biblia son el
simbolo del caos, opuesto al orden de
la creacion (cf. /b 38,8-11). Se trata de
un modo de exaltar la victoria divina
no solo sobre la nada, sino también
sobre el mal: por ese motivo al
"estruendo del mar" y al "estruendo
de las olas" se asocia también "el
tumulto de los pueblos” (cf. Sal 64,8),
es decir, la rebelion de los soberbios.

San Agustin comenta acertadamente:
"El mar es figura del mundo
presente: amargo por su salinidad,
agitado por tempestades, donde los
hombres, con su avidez perversa y
desordenada, son como peces que se
devoran los unos a los otros. Mirad



este mar malvado, este mar amargo,
cruel con sus olas... No nos
comportemos asi, hermanos, porque
el Sefior es la esperanza de todos los
confines de la tierra" (Expositio in
Psalmos 11, Roma 1990, p. 475).

La conclusion que el Salmo nos
sugiere es facil: el Dios que elimina el
caos y el mal del mundo y de la
historia puede vencer y perdonar la
maldad y el pecado que el orante
lleva dentro de siy presenta en el
templo, con la certeza de la
purificacion divina.

4. En este punto entran en escena las
demas aguas: las de la vida y de la
fecundidad, que en primavera riegan
la tierra e idealmente representan la
vida nueva del fiel perdonado. Los
versiculos finales del Salmo (cf. Sal
64,10-14), como deciamos, son de
gran belleza y significado. Dios colma
la sed de la tierra agrietada por la
aridez y el hielo invernal, regandola



con la lluvia. El Sefior es como un
agricultor (cf. Jn 15,1), que hace
crecer el grano y hace brotar la
hierba con su trabajo. Prepara el
terreno, riega los surcos, iguala los
terrones, ablanda todo su campo con
el agua.

El Salmista usa diez verbos para
describir esta accion amorosa del
Creador con respecto a la tierra, que
se transfigura en una especie de
criatura viva. En efecto, todo "grita 'y
canta de alegria" (cf. Sal 64,14). A este
propdadsito son sugestivos también los
tres verbos vinculados al simbolo del
vestido: "las colinas se orlan de
alegria; las praderas se cubren de
rebafios, y los valles se visten de
mieses que aclaman y cantan” (vv.
13-14). Es la imagen de una pradera
salpicada con la blancura de las
ovejas; las colinas se orlan tal vez con
las vifias, signo de jubilo por su
producto, el vino, que "alegra el
corazon del hombre" (Sal 103,15); los



valles se visten con el manto dorado
de las mieses. El versiculo 12 evoca
también la corona, que podria
inducir a pensar en las guirnaldas de
los banquetes festivos, puestas en la
cabeza de los convidados (cf. I's 28,1.
5).

5. Todas las criaturas juntas, casi
COmo en una procesion, se dirigen a
su Creador y soberano, danzando y
cantando, alabando y orando. Una
vez mas la naturaleza se transforma
en un signo elocuente de la accion
divina; es una pagina abierta a todos,
dispuesta a manifestar el mensaje
inscrito en ella por el Creador,
porque "de la grandeza y hermosura
de las criaturas se llega, por analogia,
a contemplar a su Autor" (Sb 13,5; cf.
Rm 1,20). Contemplacion teoldgica e
inspiracion poética se funden en esta
lirica y se convierten en adoracion y
alabanza.



Pero el encuentro mas intenso, al que
mira el Salmista con todo su cantico,
es el que une creacidn y redencion.
Como la tierra en primavera resurge
por la accion del Creador, asi el
hombre renace de su pecado por la
accion del Redentor. Creacion e
historia estan de ese modo bajo la
mirada providente y salvifica del
Sefior, que domina las aguas
tumultuosas y destructoras, y da el
agua que purifica, fecunda y sacia la
sed. En efecto, el Sefior "sana los
corazones destrozados, venda sus
heridas", pero también "cubre el
cielo de nubes, prepara la lluvia para
la tierra y hace brotar hierba en los
montes" (Sal 146,3.8).

El Salmo se convierte, asi, en un
canto a la gracia divina. También san
Agustin, comentando nuestro salmo,
recuerda este don trascendente y
unico: "El Sefior Dios te dice en el
corazon: Yo soy tu riqueza. No te
importe lo que promete el mundo,



sino lo que promete el Creador del
mundo. Esta atento a lo que Dios te
promete, si observas la justicia; y
desprecia lo que te promete el
hombre para alejarte de la justicia.
Asi pues, no te importe lo que el
mundo promete. Mds bien, considera
lo que promete el Creador del
mundo" (Expositio in Psalmos 11,
Roma 1990, p. 481).

SALMO 64

1 Del maestro de coro. De David.
Canto.

2 A ti, oh Dios, te corresponde

un canto de alabanza en Sion,

y todos tienen que cumplir sus votos,
3 porque tu escuchas las plegarias.

A ti acuden todos los hombres

4 bajo el peso de sus culpas;



nuestras faltas nos abruman,
pero tu las perdonas.

5 Feliz el que tu eliges y atraes
para que viva en tus atrios:

ique nos saciemos con los bienes de
tu Casa,

con los dones sagrados de tu Templo!

6 Por tu justicia, Dios, salvador
nuestro,

nos respondes con obras admirables:

tu eres la esperanza de los confines
de la tierra

y de las islas mas remotas.

7 Tu afianzas las montafnas con tu
poder,

revestido de fortaleza;

8 acallas el rugido de los mares,



el estruendo de las olas
y el tumulto de los pueblos.

9 Los que habitan en las tierras mas
lejanas

temen tus obras prodigiosas;

tu haces que canten de alegria
el oriente y el occidente.

10 Visitas la tierra, la haces fértil
y la colmas de riquezas;

los canales de Dios desbordan de
agua,

y asi preparas sus trigales:

11 riegas los surcos de la tierra,
emparejas sus terrones;

la ablandas con aguaceros

y bendices sus brotes.



12 Tu coronas el afio con tus bienes,
y a tu paso rebosa la abundancia;
13 rebosan los pastos del desierto

y las colinas se cifien de alegria.

14 Las praderas se cubren de
rebafos

y los valles se revisten de trigo:
todos ellos aclaman y cantan.

Dios renueva los prodigios de su
amor. Miércoles 13 de marzo de
2002

Salmo 76

1. La liturgia, al poner en las Laudes
de una maifiana el salmo 76, que
acabamos de proclamar, quiere
recordarnos que el inicio de la
jornada no siempre es luminoso.
Como llegan dias tenebrosos, en los
que el cielo se cubre de nubesy



amenaza tempestad, asi en nuestra
vida hay dias densos de lagrimas y
temor. Por eso, ya al amanecer, la
oracion se convierte en lamento,
suplica e invocacion de ayuda.

Nuestro salmo es, precisamente, una
imploracion que se eleva a Dios con
insistencia, profundamente
impregnada de confianza, mas aun,
de certeza en la intervencion divina.
En efecto, para el salmista el Sefior
no es un emperador impasible,
reiterado en sus cielos luminosos,
indiferente a nuestras vicisitudes. De
esta impresion, que a veces nos
embarga el corazon, surgen
interrogantes tan amargos que
constituyen una dura prueba para
nuestra fe: "¢Esta Dios desmintiendo
su amor y su eleccion? ¢Ha olvidado
el pasado, cuando nos sostenia y
hacia felices?". Como veremos, esas
preguntas seran disipadas por una
renovada confianza en Dios,
redentor y salvador.



2. Asi pues, sigamos el desarrollo de
esta oracion, que comienza con un
tono dramatico, en medio de la
angustia, y luego, poco a poco, se
abre a la serenidad y a la esperanza.
Encontramos, ante todo, la
lamentacion sobre el presente triste
y sobre el silencio de Dios (cf. vv.
2-11). Un grito pidiendo ayuda se
eleva a un cielo aparentemente
mudo; las manos se alzan en sefial de
suplica; el corazon desfallece por la
desolacion. En la noche insomne,
entre lagrimas y plegarias, un canto
"vuelve al corazon”, como dice el
versiculo 7, un estribillo triste
resuena continuamente en lo mas
intimo del alma.

Cuando el dolor llega al colmo y se
quisiera alejar el caliz del
sufrimiento (cf. Mt 26,39), las
palabras explotan y se convierten en
pregunta lacerante, como ya se decia
antes (cf. Sal 76,8-11). Este grito



interpela el misterio de Dios y de su
silencio.

3. El salmista se pregunta por qué el
Sefior lo rechaza, por qué ha
cambiado su rostro y su modo de
actuar, olvidando su amor, la
promesa de salvacion y la ternura
misericordiosa. "La diestra del
Altisimo", que habia realizado los
prodigios salvificos del Exodo, parece
ya paralizada (cf. v. 11). Y se trata de
un auténtico "tormento”, que pone a
dura prueba la fe del orante.

Si asi fuese, Dios seria irreconocible,
actuaria como un ser cruel, o seria
una presencia como la de los idolos,
que no saben salvar porque son
incapaces, indiferentes e impotentes.
En estos versiculos de la primera
parte del salmo 76 se percibe todo el
drama de la fe en el tiempo de la
prueba y del silencio de Dios.

4. Pero hay motivos de esperanza. Es
lo que se puede comprobar en la



segunda parte de la suplica (cf. vv.
12-21), que se asemeja a un himno
destinado a volver a proponer la
confirmacion valiente de la propia fe
incluso en el dia tenebroso del dolor.
Se canta el pasado de salvacion, que
tuvo su epifania de luz en la creacion
y en la liberacion de la esclavitud de
Egipto. El presente amargo es
iluminado por la experiencia
salvifica pasada, que constituye una
semilla sembrada en la historia: no
estd muerta, sino solo sepultada,
para brotar mas tarde (cf. Jn 12,24).

Luego, el salmista recurre a un
concepto biblico importante: el del
"memorial”, que no es solo una vaga
memoria consoladora, sino certeza
de una accidn divina que no fallara
nunca: "Recuerdo las proezas del
Sefior; si, recuerdo tus antiguos
portentos" (Sal 76,12). Profesar la fe
en las obras de salvacion del pasado
lleva a la fe en lo que es el Sefior
constantemente y, por tanto, también



en el tiempo presente. "Dios mio, tus
caminos son santos: (...) Tu eres el
Dios que realiza maravillas" (vv.
14-15). Asi el presente, que parecia
un callejon sin salida y sin luz, queda
iluminado por la fe en Dios y abierto
a la esperanza.

5. Para sostener esta fe, el salmista
probablemente cita un himno mas
antiguo, que tal vez se cantaba en la
liturgia del templo de Sion (cf. vv.
17-20). Es una clamorosa teofania, en
la que el Sefior entra en escena en la
historia, trastornando la naturaleza y
en particular las aguas, simbolo del
caos, del mal y del sufrimiento. Es
bellisima la imagen de Dios
caminando sobre las aguas, signo de
su triunfo sobre las fuerzas del mal:
"Tu te abriste camino por las aguas,
un vado por las aguas caudalosas, y
no quedaba rastro de tus huellas" (v.
20). Y el pensamiento se dirige a
Cristo que camina sobre las aguas,



simbolo elocuente de su victoria
sobre el mal (cf. /n 6,16-20).

Al final, recordando que Dios guio
"como un rebafio" a su pueblo "por la
mano de Moisés y de Aaron" (Sal
76,21), el Salmo lleva implicitamente
a una certeza: Dios volvera a
conducir hacia la salvacién. Su mano
poderosa e invisible estara con
nosotros a través de la mano visible
de los pastores y de los guias que €l
ha constituido. El Salmo, que se abre
con un grito de dolor, suscita al final
sentimientos de fe y esperanza en el
gran Pastor de nuestras almas (cf. Hb
13,20; 1P 2,25).

SALMO 76

1 Del maestro de coro. Al estilo de
Iedutun. De Asaf. Salmo.

2 Invocaré a Dios con toda mi voz,

gritaré a Dios, y €l me escuchara.



3 Busco al Sefior en el momento de
mi angustia;

de noche, tiendo mi mano sin
descanso,

y mi alma rechaza todo consuelo.

4 Yo me acuerdo de Dios, y me
lamento;

medito, y mi espiritu desfallece:

5 tu no me dejas conciliar el suefio,
estoy turbado, y no puedo hablar.

6 Pienso en los tiempos antiguos,

me acuerdo de los dias pasados;

7 reflexiono de noche en mi interior,
medito, y mi espiritu se pregunta:

8 ¢Puede el Sefior rechazar para
siempre?



¢Ya no volvera a mostrarse
favorable?

9 ¢Se habra agotado para siempre su
amor,

y habra caducado eternamente su
promesa?

10 ¢Se habra olvidado Dios de su
clemencia

0, en su enojo, habra contenido su
compasion?

11 Entonces dije —jy este es mi
dolor!-:

«jComo ha cambiado la derecha del
Altisimo!».

12 Yo recuerdo las proezas del Sefior,

si, recuerdo sus prodigios de otro
tiempo;

13 evoco todas sus acciones,



medito en todas sus hazanas.
14 Oh Dios, tus caminos son santos.

¢Hay otro dios grande como nuestro
Dios?

15 Tu eres el Dios que hace
maravillas,

y revelaste tu poder entre las
naciones.

16 Con tu brazo redimiste a tu
pueblo,

a los hijos de Jacob y de José.

17 Cuando te vieron las aguas, oh
Dios,

cuando te vieron las aguas,
temblaron,

jse agitaron hasta los abismos del
mar!

18 Las nubes derramaron aguaceros,



retumbaron los densos nubarrones
y zigzaguearon tus rayos.

19 El trueno resono en la béveda del
cielo,

tus relampagos iluminaron el
mundo,

temblo y se tambaleo la tierra.

20 Te abriste un camino entre las
aguas,

un sendero entre las aguas
caudalosas,

y no quedo ningun rastro de tus
huellas.

21 Tu guiaste a tu pueblo como a un
rebario,

por medio de Moisés y de Aaron.



La alegria y la esperanza de los
humildes esta en Dios. Miércoles 20
de marzo de 2002

1Samuel 2,1-10

1. Una voz de mujer nos guia hoy en
la oracion de alabanza al Sefior de la
vida. En efecto, en el relato del
primer libro de Samuel, es Ana la
persona que entona el himno que
acabamos de proclamar, después de
ofrecer al Sefior su nifio, el pequefio
Samuel. Este sera profeta en Israel y
marcara con su accion el paso del
pueblo hebreo a una nueva forma de
gobierno, la monarquica, que tendra
como protagonistas al desventurado
rey Saul y al glorioso rey David. La
vida de Ana era una historia de
sufrimientos porque, como nos dice
el relato, el Senor le habia "hecho
estéril el seno" (1S 1,5).

En el antiguo Israel la mujer estéril
era considerada como una rama
seca, una presencia muerta, entre



otras cosas porque impedia al
marido tener una continuidad en el
recuerdo de las generaciones
sucesivas, un dato importante en una
vision aun incierta y nebulosa del
mas alla.

2. Ana, sin embargo, habia puesto su
confianza en el Dios de la vida y
habia orado asi: "Sefior de los
ejércitos, si te dignas mirar la
afliccion de tu sierva y acordarte de
mi, no olvidarte de tu sierva y darle
un hijo varodn, yo lo entregaré al
Sefior por todos los dias de su

vida" (151,11). Y Dios escucho la
plegaria de esta mujer humillada,
precisamente dandole a Samuel: del
tronco seco broté un vastago vivo (cf.
Is 11,1); lo que resultaba imposible a
los ojos humanos, era una realidad
palpitante en aquel nifio que se debia
consagrar al Sefor.

El canto de accion de gracias que
eleva a Dios esta madre sera recogido



y refundido por otra madre, Maria, la
cual, permaneciendo virgen,
engendrara por obra del Espiritu de
Dios. En efecto, en el Magnificat de la
madre de Jesus se trasluce en
filigrana el cantico de Ana que,
precisamente por esto, suele
definirse "el Magnificat del Antiguo
Testamento".

3. En realidad, los estudiosos
observan que el autor sagrado puso
en labios de Ana una especie de
salmo regio, tejido de citas o
alusiones a otros salmos.

Resalta en primer plano la imagen
del rey hebreo atacado por
adversarios mas poderosos, pero que
al final es salvado y triunfa porque a
su lado el Sefior rompe los arcos de
los valientes (cf.1S 2,4). Es
significativo el final del canto,
cuando, en una solemne epifania,
entra Dios en escena: "El Sefior
desbarata a sus contrarios, el



Altisimo truena desde el cielo, el
Sefior juzga hasta el confin de la
tierra. Fl da fuerza a su rey, exalta el
poder de su Ungido" (v. 10). En
hebreo, la ultima palabra es
precisamente "mesias", es decir,
"consagrado”, que permite
transformar esta plegaria regia en
canto de esperanza mesianica.

4. Quiero subrayar dos temas en este
himno de accion de gracias que
expresa los sentimientos de Ana. El
primero dominara también en el
Magnificat de Maria y es el cambio
radical de la situacion realizado por
Dios. Los poderosos son humillados,
los débiles "se cifien de valor"; los
hartos se contratan por el pan, y los
hambrientos engordan en un
banquete suntuoso; el pobre es
levantado del polvo y recibe "un
trono de gloria" (cf. vv. 4. 8).

Es facil percibir en esta antigua
plegaria el hilo conductor de las siete



acciones que Maria ve realizadas en
la historia de Dios Salvador: "El hace
proezas con su brazo, dispersa a los
soberbios (...), derriba del trono a los
poderosos y enaltece a los humildes;
a los hambrientos los colma de
bienes y a los ricos los despide
vacios. Auxilia a Israel, su siervo" (Lc
1,51-54).

Es una profesion de fe pronunciada
por estas dos madres con respecto al
Sefior de la historia, que defiende a
los ultimos, a los miserables e
infelices, a los ofendidos y
humillados.

5. El otro tema que quiero poner de
relieve se relaciona aun mas con la
figura de Ana: "la mujer estéril da a
luz siete hijos, mientras la madre de
muchos queda baldia" (1S 2,5). Dios,
que cambia radicalmente la situacion
de las personas, es también el sefior
de la vida y de la muerte. El seno
estéril de Ana era como una tumba; a



pesar de ello, Dios pudo hacer que en
él brotara la vida, porque "€l tiene en
su mano el alma de todo ser viviente
y el soplo de toda carne de

hombre" (Jb 12,10). En esta linea, se
canta inmediatamente después: "E1
Sefior da la muerte y la vida, hunde
en el abismo y levanta" (1S 2,6).

La esperanza ya no atafie sélo a la
vida del nifio que nace, sino también
a la que Dios puede hacer brotar
después de la muerte. Asi se abre un
horizonte casi "pascual” de
resurreccion. Isaias cantara:
"Reviviran tus muertos, tus
cadaveres resurgiran, despertaran y
daran gritos de jubilo los moradores
del polvo; porque rocio luminoso es
turocio y la tierra echara de su seno
las sombras" (Is 26,19).

1Samuel 2,1-10

1 Entonces Ana oro, diciendo: «Mi
corazon se regocija en el Sefior, tengo
la frente erguida gracias a mi Dios.



Mi boca se rie de mis enemigos,
porque tu salvacion me ha llenado de
alegria.

2 No hay Santo como el Sefior,
porque no hay nadie fuera de ti, y no
hay Roca como nuestro Dios.

3 No hablen con tanta arrogancia,
que la insolencia no les brote de la
boca, porque el Sefior es el Dios que
lo sabe todo, y es €l quien valora las
acciones.

4 El arco de los valientes se ha
quebrado, y los vacilantes se cifien de
vigor;

5 los satisfechos se contratan por un
pedazo de pan, y los hambrientos
dejan de fatigarse; la mujer estéril da
a luz siete veces, y la madre de
muchos hijos se marchita.

6 El Sefior da la muerte y la vida,
hunde en el Abismo y levanta de él.



7 El Sefior da la pobreza y la riqueza,
humilla y también enaltece.

8 El levanta del polvo al desvalido y
alza al pobre de la miseria, para
hacerlos sentar con los principes y
darles en herencia un trono de
gloria; porque del Sefior son las
columnas de la tierra y sobre ellas
afianzo el mundo.

9 El protege los pasos de sus fieles,
pero los malvados desapareceran en
las tinieblas, porque el hombre no
triunfa por su fuerza.

10 Los rivales del Sefior quedan
aterrados, el Altisimo truena desde el
cielo. El Sefior juzga los confines de
la tierra; él fortalece a su rey y exalta
la frente de su Ungido».

La gloria del Sefior en el juicio.
Miércoles 3 de abril de 2002

Salmo 96



1. La luz, la alegria y la paz, que en el
tiempo pascual inundan a la
comunidad de los discipulos de
Cristo y se difunden en la creacion
entera, impregnan este encuentro
nuestro, que tiene lugar en el clima
intenso de la octava de Pascua. En
estos dias celebramos el triunfo de
Cristo sobre el mal y la muerte. Con
su muerte y resurreccion se instaura
definitivamente el reino de justicia y
amor querido por Dios.

Precisamente en torno al tema del
reino de Dios gira esta catequesis,
dedicada a la reflexion sobre el
salmo 96. El Salmo comienza con una
solemne proclamacion: "El Sefior
reina, la tierra goza, se alegran las
islas innumerables" y se puede
definir una celebracion del Rey
divino, Sefior del cosmos y de la
historia. Asi pues, podriamos decir
que nos encontramos en presencia
de un salmo "pascual".



Sabemos la importancia que tenia en
la predicacion de Jesus el anuncio del
reino de Dios. No sdlo es el
reconocimiento de la dependencia
del ser creado con respecto al
Creador; también es la convicciéon de
que dentro de la historia se insertan
un proyecto, un designio, una trama
de armonias y de bienes queridos
por Dios. Todo ello se realizé
plenamente en la Pascua de la
muerte y la resurreccion de Jesus.

2. Recorramos ahora el texto de este
salmo, que la liturgia nos propone en
la celebracion de las Laudes.
Inmediatamente después de la
aclamacion al Sefior rey, que resuena
como un toque de trompeta, se
presenta ante el orante una
grandiosa epifania divina.
Recurriendo al uso de citas o
alusiones a otros pasajes de los
salmos o de los profetas, sobre todo
de Isaias, el salmista describe como
irrumpe en la escena del mundo el



gran Rey, que aparece rodeado de
una serie de ministros o asistentes
cosmicos: las nubes, las tinieblas, el
fuego, los relampagos.

Ademas de estos, otra serie de
ministros personifica su accion
histdrica: la justicia, el derecho, la
gloria. Su entrada en escena hace
que se estremezca toda la creacion.
La tierra exulta en todos los lugares,
incluidas las islas, consideradas
como el d&rea mas remota (cf. Sal
96,1). El mundo entero es iluminado
por fulgores de luz y es sacudido por
un terremoto (cf. v. 4). Los montes,
que encarnan las realidades mas
antiguas y solidas segun la
cosmologia biblica, se derriten como
cera (cf. v. 5), como ya cantaba el
profeta Miqueas: "He aqui que el
Sefior sale de su morada (...).

Debajo de él los montes se derriten, y
los valles se hienden, como la cera al
fuego" (Mi 1,3-4). En los cielos



resuenan himnos angélicos que
exaltan la justicia, es decir, la obra de
salvacion realizada por el Sefior en
favor de los justos. Por ultimo, la
humanidad entera contempla la
manifestacion de la gloria divina, o
sea, de la realidad misteriosa de Dios
(cf. Sal 96, 6), mientras los
"enemigos", es decir, los malvados y
los injustos, ceden ante la fuerza
irresistible del juicio del Sefior (cf. v.
3).

3. Después de la teofania del Sefior
del universo, este salmo describe dos
tipos de reaccion ante el gran Rey y
su entrada en la historia. Por un
lado, los idolatras y los idolos caen
por tierra, confundidos y derrotados;
y, por otro, los fieles, reunidos en
Sion para la celebracion litargica en
honor del Sefior, cantan alegres un
himno de alabanza. La escena de "los
que adoran estatuas” (cf. vv. 7-9) es
esencial: los idolos se postran ante el
unico Dios y sus seguidores se



cubren de vergiienza. Los justos
asisten jubilosos al juicio divino que
elimina la mentira y la falsa
religiosidad, fuentes de miseria
moral y de esclavitud. Entonan una
profesion de fe luminosa: "tu eres,
Sefior, altisimo sobre toda la tierra,
encumbrado sobre todos los

dioses" (v. 9).

4. Al cuadro que describe la victoria
sobre los idolos y sus adoradores se
opone una escena que podriamos
llamar la espléndida jornada de los
fieles (cf. vv. 10-12). En efecto, se
habla de una luz que amanece para
el justo (cf. v. 11): es como si
despuntara una aurora de alegria, de
fiesta, de esperanza, entre otras
razones porque, como se sabe, la luz
es simbolo de Dios (cf. 1Jn 1,5).

El profeta Malaquias declaraba:
"Para vosotros, los que teméis mi
nombre, brillara el sol de

justicia" (Ml 3,20). A la luz se asocia la



felicidad: "Amanece la luz para el
justo, y la alegria para los rectos de
corazon. Alegraos, justos, con el
Senor, celebrad su santo

nombre" (Sal 96,11-12).

El reino de Dios es fuente de paz y de
serenidad, y destruye el imperio de
las tinieblas. Una comunidad judia
contemporanea de Jesus cantaba: "La
impiedad retrocede ante la justicia,
como las tinieblas retroceden ante la
luz; la impiedad se disipara para
siempre, y la justicia, como el sol, se
manifestara principio de orden del
mundo" (Libro de los misterios de
Qumran: 1Q 27, 1, 5-7).

5. Antes de dejar el salmo 96, es
importante volver a encontrar en €l,
ademas del rostro del Sefior rey,
también el del fiel. Esta descrito con
siete rasgos, signo de perfeccion y
plenitud. Los que esperan la venida
del gran Rey divino aborrecen el mal,
aman al Sefior, son los hasidim, es



decir, los fieles (cf. v. 10), caminan
por la senda de la justicia, son rectos
de corazon (cf. v. 11), se alegran ante
las obras de Dios y dan gracias al
santo nombre del Sefior (cf. v. 12).
Pidamos al Sefior que estos rasgos
espirituales brillen también en
nuestro rostro.

SALMO 96

1 iEl Sefior reina! Alégrese la tierra,
regocijense las islas incontables.

2 Nubes y Tinieblas lo rodean,

la Justicia y el Derecho son la base de
su trono.

3 Un fuego avanza ante él
y abrasa a los enemigos a su paso;
4 sus relampagos iluminan el mundo;

al verlo, la tierra se estremece.



5 Las montaiias se derriten como
cera

delante del Sefior, que es el duefio de
toda la tierra.

6 Los cielos proclaman su justicia

y todos los pueblos contemplan su
gloria.

7 Se averguenzan los que sirven a los
idolos,

los que se glorian en dioses falsos;
todos los dioses se postran ante él.
8 Sion escucha y se llena de alegria,
se regocijan las ciudades de Juda,

a causa de tus juicios, Sefior.

9 Porque tu, Sefior, eres el Altisimo:
estas por encima de toda la tierra,

mucho mas alto que todos los dioses.



10 Ta amas, Sefior, a los que odian el
mal,

proteges la vida de tus fieles

y los libras del poder de los
malvados.

11 Nace la luz para el justo,

y la alegria para los rectos de
corazon.

12 Alégrense, justos, en el Sefior
y alaben su santo Nombre.

El Seiior visita su viiia. Miércoles 10
de abril de 2002

Salmo 79

1. El salmo que se acaba de
proclamar tiene el tono de una
lamentacion y de una suplica de todo
el pueblo de Israel. La primera parte
utiliza un célebre simbolo biblico, el
del pastor y su rebafio. El Sefior es



invocado como "pastor de Israel”, el
que "guia a José como un

rebano” (Sal 79,2). Desde lo alto del
arca de la alianza, sentado sobre los
querubines, el Sefior guia a su
rebafio, es decir, a su pueblo, y lo
protege en los peligros.

Asi 1o habia hecho cuando Israel
atraveso el desierto. Sin embargo,
ahora parece ausente, como
adormilado o indiferente. Al rebario
que debia guiar y alimentar (cf. Sal
22) le da de comer llanto (cf. Sal
79,6). Los enemigos se burlan de este
pueblo humillado y ofendido; y, a
pesar de ello, Dios no parece
interesado, no "despierta” (v. 3), ni
muestra su poder en defensa de las
victimas de la violencia y de la
opresion. La invocacion que se repite
en forma de antifona (cf. vv. 4. 8)
trata de sacar a Dios de su actitud
indiferente, procurando que vuelva a
ser pastor y defensa de su pueblo.



2. En la segunda parte de la oracion,
llena de preocupaciony a la vez de
confianza, encontramos otro simbolo
muy frecuente en la Biblia, el de la
vifia. Es una imagen facil de
comprender, porque pertenece al
panorama de la tierra prometida y es
signo de fecundidad y de alegria.

Como ensefia el profeta Isaias en una
de sus mas elevadas paginas poéticas
(cf. Is 5,1-7), la vifia encarna a Israel.
[lustra dos dimensiones
fundamentales: por una parte, dado
que ha sido plantada por Dios (cf. Is
5,2; Sal 79,9-10), la vifa representa el
don, la gracia, el amor de Dios; por
otra, exige el trabajo diario del
campesino, gracias al cual produce
uvas que pueden dar vino y, por
consiguiente, simboliza la respuesta
humana, el compromiso personal y
el fruto de obras justas.

3. A través de la imagen de la vifia, el
Salmo evoca de nuevo las etapas



principales de la historia judia: sus
raices, la experiencia del éxodo de
Egipto y el ingreso en la tierra
prometida. La vifia habia alcanzado
su maxima extension en toda la
region palestina, y mas alla, con el
reino de Salomon. En efecto, se
extendia desde los montes
septentrionales del Libano, con sus
cedros, hasta el mar Mediterrdaneo y
casi hasta el gran rio Eufrates (cf. vv.
11-12).

Pero el esplendor de este
florecimiento habia pasado ya. El
Salmo nos recuerda que sobre la
vifia de Dios se abatio la tempestad,
es decir, que Israel sufrio una dura
prueba, una cruel invasion que
devasto la tierra prometida. Dios
mismo derribd, como si fuera un
invasor, la cerca que protegia la vifia,
permitiendo asi que la saquearan los
viandantes, representados por los
jabalies, animales considerados
violentos e impuros, segun las



antiguas costumbres. A la fuerza del
jabali se asocian todas las alimaiias,
simbolo de una horda enemiga que
lo devasta todo (cf. vv. 13-14).

4. Entonces se dirige a Dios una
suplica apremiante para que vuelva
a defender a las victimas, rompiendo
su silencio: "Dios de los Ejércitos,
vuélvete: mira desde el cielo, fijate,
ven a visitar tu vifia" (v. 15). Dios
seguira siendo el protector del tronco
vital de esta vifia sobre la que se ha
abatido una tempestad tan violenta,
arrojando fuera a todos los que
habian intentado talarla y quemarla
(cf. vv. 16-17).

En este punto el Salmo se abre a una
esperanza con colores mesianicos. En
efecto, en el versiculo 18 reza asi:
"Que tu mano proteja a tu escogido,
al hijo del hombre que ta
fortaleciste". Tal vez el pensamiento
se dirige, ante todo, al rey davidico
que, con la ayuda del Sefior,



encabezara la revuelta para
reconquistar la libertad. Sin
embargo, esta implicita la confianza
en el futuro Mesias, el "hijo del
hombre" que cantara el profeta
Daniel (cf. Dn 7,13-14) y que Jesus
escogera como titulo predilecto para
definir su obra y su persona
mesianica. Mas aun, los Padres de la
Iglesia afirmaran de forma unanime
que la vifia evocada por el Salmo es
una prefiguracion profética de Cristo,
"la verdadera vid" (Jn 15,1) y de la
Iglesia.

5. Ciertamente, para que el rostro del
Senor brille nuevamente, es
necesario que Israel se convierta, con
la fidelidad y la oracion, volviendo a
Dios salvador. Es lo que el salmista
expresa, al afirmar: "No nos
alejaremos de ti" (Sal 79,19).

Asi pues, el salmo 79 es un canto
marcado fuertemente por el
sufrimiento, pero también por una



confianza inquebrantable. Dios
siempre esta dispuesto a "volver"
hacia su pueblo, pero es necesario
que también su pueblo "vuelva" a él
con la fidelidad. Si nosotros nos
convertimos del pecado, el Sefior se
"convertird" de su intencion de
castigar: esta es la conviccion del
salmista, que encuentra eco también
en nuestro corazon, abriéndolo a la

esperanza.
SALMO 79

1 Del maestro de coro. Segun la
melodia de «Los lirios». Testimonio.
De Asaf. Salmo.

2 Escucha, Pastor de Israel,

tu que guias a José como a un
rebano;

tu que tienes el trono sobre los
querubines,



3 resplandece entre Efraim,
Benjamin y Manasés;

reafirma tu poder y ven a salvarnos.
4 iRestauranos, Dios de los ejércitos,

que brille tu rostro y seremos
salvados!

5 Sefior, Dios de los ejércitos,
¢hasta cuando durara tu enojo,
a pesar de las suplicas de tu pueblo?

6 Les diste de comer un pan de
lagrimas,

les hiciste beber lagrimas a raudales;

7 nos entregaste a las disputas de
nuestros vecinos,

y nuestros enemigos se burlan de
nosotros.

8 jRestauranos, Sefior de los ejércitos,



que brille tu rostro y seremos
salvados!

9 Tu sacaste de Egipto una vid,

expulsaste a los paganos y la
plantaste;

10 le preparaste el terreno,
echo raices y lleno toda la region.

11 Las montanas se cubrieron con su
sombra,

y los cedros mas altos con sus ramas;

12 extendid sus sarmientos hasta el
mar

y sus retofos hasta el Rio.
13 ¢Por qué has derribado sus cercos

para que puedan saquearla todos los
que pasan?

14 Los jabalies del bosque la
devastan



y se la comen los animales del
campo.

15 Vuélvete, Dios de los ejércitos,
observa desde el cielo y mira:
ven a visitar tu vid,

16 la cepa que plantd tu mano,
el retofio que tu hiciste vigoroso.

17 iQue perezcan ante el furor de tu
mirada

los que le prendieron fuego y la
talaron!

18 Que tu mano sostenga al que esta
a tu derecha,

al hombre que tu fortaleciste,
19 y nunca nos apartaremos de ti:

devuélvenos la vida e invocaremos
tu Nombre.



20 jRestauranos, Sefor, Dios de los
ejércitos,

que brille tu rostro y seremos
salvados!

El jubilo del pueblo redimido.
Miércoles 17 de abril de 2002

Isaias 12,1-6

1. E1 himno que se acaba de
proclamar entra como canto de
alegria en la Liturgia de las Laudes.
Constituye una especie de
culminacion de algunas paginas del
libro de Isaias que se han hecho
célebres por su lectura mesianica. Se
trata de los capitulos 6-12, que se
suelen denominar "el libro del
Emmanuel". En efecto, en el centro
de esos oraculos proféticos resalta la
figura de un soberano que, aun
formando parte de la historica
dinastia davidica, tiene perfiles
transfigurados y recibe titulos
gloriosos: "Consejero maravilloso,



Dios fuerte, Padre sempiterno,
Principe de la paz" (Is 9,5).

La figura concreta del rey de Juda
que Isaias promete como hijoy
sucesor de Ajaz, el soberano de
entonces, que estaba muy lejos de los
ideales davidicos, es el signo de una
promesa mas elevada: la del rey
Mesias que realizara en plenitud el
nombre de "Emmanuel”, es decir,
"Dios con nosotros", convirtiéndose
en la perfecta presencia divina en la
historia humana. Asi pues, es
facilmente comprensible que el
Nuevo Testamento y el cristianismo
hayan intuido en esa figura regia la
fisonomia de Jesucristo, Hijo de Dios
hecho hombre solidario con
nosotros.

2. Los estudiosos consideran que el
himno al que nos estamos refiriendo
(cf. Is 12,1-6), tanto por su calidad
literaria como por su tono general, es
una composicion posterior al profeta



Isaias, que vivio en el siglo VIII antes
de Cristo. Casi es una cita, un texto de
estilo sdlmico, tal vez para uso
liturgico, que se incrusta en este
punto para servir de conclusion del
"libro del Emmanuel". En efecto,
evoca algunos temas referentes a él:
la salvacion, la confianza, la alegria,
la accion divina, la presencia entre el
pueblo del "Santo de Israel”,
expresion que indica tanto la
trascendente "santidad" de Dios
Como su cercania amorosa y activa,
con la que el pueblo de Israel puede
contar.

El cantor es una persona que ha
vivido una experiencia amarga,
sentida como un acto del juicio
divino. Pero ahora la prueba ha
pasado, la purificacion ya se ha
producido; la cOlera del Sefior ha
dado paso a la sonrisay ala
disponibilidad para salvar y
consolar.



3. Las dos estrofas del himno marcan
casi dos momentos. En el primero (cf.
vv. 1-3), que comienza con la
invitacion a orar: "Diras aquel dia",
domina la palabra "salvacion’,
repetida tres veces y aplicada al
Sefior: "Dios es mi salvacion... El fue
mi salvacion... las fuentes de la
salvacion". Recordemos, por lo
demas, que el nombre de Isaias
-como el de Jesus- contiene la raiz del
verbo hebreo ylsa", que alude a la
"salvacion". Por eso, nuestro orante
tiene la certeza inquebrantable de
que en la raiz de la liberacion y de la
esperanza estd la gracia divina.

Es significativo notar que hace
referencia implicita al gran
acontecimiento salvifico del éxodo de
la esclavitud de Egipto, porque cita
las palabras del canto de liberacion
entonado por Moisés: "Mi fuerza y mi
canto es el Sefior" (Ex 15,2).



4. La salvacion dada por Dios, capaz
de suscitar la alegria y la confianza
incluso en el dia oscuro de la prueba,
se presenta con la imagen, clasica en
la Biblia, del agua: "Sacaréis agua con
gozo de las fuentes de la

salvacion" (Is 12,3). El pensamiento
se dirige idealmente a la escena de la
mujer samaritana, cuando Jesus le
ofrece la posibilidad de tener en ella
misma una " fuente de agua que salta
para la vida eterna” (Jn 4,14).

Al respecto, san Cirilo de Alejandria
comenta de modo sugestivo: "Jesus
llama agua viva al don vivificante del
Espiritu, por medio del cual sélo la
humanidad, aunque abandonada
completamente, como los troncos en
los montes, y seca, y privada por las
insidias del diablo de toda especie de
virtud, es restituida a la antigua
belleza de la naturaleza... El Salvador
llama agua a la gracia del Espiritu
Santo, y si uno participa de él, tendra
en si mismo la fuente de las



ensefianzas divinas, de forma que ya
no tendra necesidad de consejos de
los demas, y podra exhortar a
quienes tengan sed de la palabra de
Dios. Eso es 1o que eran, mientras se
encontraban en esta vida y en la
tierra, los santos profetas y los
Apostoles y sus sucesores en su
ministerio. De ellos esta escrito:
Sacaréis aguas con gozo de las fuentes
de la salvacion” (Comentario al
Evangelio de san Juan 11, 4, Roma
1994, pp. 272. 75).

Por desgracia, la humanidad con
frecuencia abandona esta fuente que
sacia a todo el ser de la persona,
como afirma con amargura el profeta
Jeremias: "Me abandonaron a mi,
manantial de aguas vivas, para
hacerse cisternas, cisternas
agrietadas, que no retienen el

agua" (Jr 2,13). También Isaias, pocas
paginas antes, habia exaltado "las
aguas de Siloé, que corren
mansamente", simbolo del Sefior



presente en Sion, y habia amenazado
el castigo de la inundacion de "las
aguas del rio -es decir, el Eufrates-
impetuosas y copiosas" (Is 8,6-7),
simbolo del poder militar y
economico, asi como de la idolatria,
aguas que fascinaban entonces a
Juda, pero que la anegarian.

5. La segunda estrofa (cf. Is 12,4-6)
comienza con otra invitacion -"Aquel
dia diréis"-, que es una llamada
continua a la alabanza gozosa en
honor del Sefior. Se multiplican los
imperativos para cantar: "dad
gracias, invocad, contad, proclamad,
tafied, anunciad, gritad".

En el centro de la alabanza hay una
unica profesion de fe en Dios
salvador, que actua en la historia y
esta al lado de su criatura,
compartiendo sus vicisitudes: "El
Sefior hizo proezas... Qué grande es
en medio de ti el Santo de Israel!” (vv.
5-6). Esta profesion de fe tiene



también una funcién misionera:
"Contad a los pueblos sus hazanas...
Anunciadlas a toda la tierra" (vv.
4-5). La salvacion obtenida debe ser
testimoniada al mundo, de forma
que la humanidad entera acuda a
esas fuentes de paz, de alegria y de
libertad.

Isaias 12,1-6

1 Ta diras en aquel dia: Te doy
gracias, Sefor, porque te habias
irritado contra mi, pero se ha
apartado tu ira y me has consolado.

2 Este es el Dios de mi salvacion: yo
tengo confianza y no temo, porque el
Sefior es mi fuerza y mi proteccion;
él fue mi salvacion.

3 Ustedes sacaran agua con alegria
de las fuentes de la salvacion.

4Y diran en aquel dia: Den gracias al
Sefior, invoquen su Nombre,
anuncien entre los pueblos sus



proezas, proclamen qué sublime es
su Nombre

5 Canten al Sefior porque ha hecho
algo grandioso: jque sea conocido en
toda la tierra!

6 jAclama y grita de alegria.
habitante de Sion, porque es grande
en medio de ti el Santo de Israel!

Invitacion solemne a renovar la
alianza. Miércoles 24 de abril de
2002

Salmo 80

1. "Tocad la trompeta por la luna
nueva, que es nuestra fiesta" (Sal
80,4). Estas palabras del salmo 80,
que se acaba de proclamar, remiten a
una celebracidn liturgica segun el
calendario lunar del antiguo Israel.
Es dificil definir con precision la
festividad a la que alude el salmo; lo
seguro es que el calendario liturgico
biblico, a pesar de regirse por el ciclo



de las estaciones y, en consecuencia,
de la naturaleza, se presenta
firmemente arraigado en la historia
de la salvacion y, en particular, en el
acontecimiento fundamental del
éxodo de la esclavitud de Egipto,
vinculado a la luna nueva del primer
mes (cf. Ex 12,2. 6; Lv 23,5). En efecto,
alli se revelo el Dios liberador y
salvador.

Como dice poéticamente el versiculo
7 de nuestro salmo, fue Dios mismo
quien quito de los hombros del
hebreo esclavo en Egipto la cesta
llena de ladrillos necesarios para la
construccion de las ciudades de
Pitom y Ramsés (cf. Ex 1,11. 14). Dios
mismo se habia puesto al lado del
pueblo oprimido y con su poder
habia eliminado y borrado el signo
amargo de la esclavitud, la cesta de
los ladrillos cocidos al sol, expresion
de los trabajos forzados que debian
realizar los hijos de Israel.



2. Sigamos ahora el desarrollo de este
canto de la liturgia de Israel.
Comienza con una invitacion a la
fiesta, al canto, a la musica: es la
convocacion oficial de la asamblea
liturgica segun el antiguo precepto
del culto, establecido ya en tierra
egipcia con la celebracion de la
Pascua (cf. Sal 80,2-6a). Después de
esa llamada se alza la voz misma del
Sefior a través del oraculo del
sacerdote en el templo de Sion y
estas palabras divinas ocuparan todo
el resto del salmo (cf. vv. 6b-17).

El discurso que se desarrolla es
sencillo y gira en torno a dos polos
ideales. Por una parte, esta el don
divino de la libertad que se ofrece a
Israel oprimido e infeliz: "Clamaste
en la afliccion, y te libré" (v. 8). Se
alude también a la ayuda que el
Sefior presto6 a Israel en su camino
por el desierto, es decir, al don del
agua en Merib4, en un marco de
dificultad y prueba.



3. Sin embargo, por otra parte,
ademas del don divino, el salmista
introduce otro elemento
significativo. La religion biblica no es
un monologo solitario de Dios, una
accion suya destinada a permanecer
estéril. Al contrario, es un dialogo,
una palabra a la que sigue una
respuesta, un gesto de amor que
exige adhesion. Por eso, se reserva
gran espacio a las invitaciones que
Dios dirige a Israel.

El Sefior lo invita ante todo a la
observancia fiel del primer
mandamiento, base de todo el
Decalogo, es decir, la fe en el unico
Sefior y Salvador, y la renuncia a los
idolos (cf. Ex 20,3-5). En el discurso
del sacerdote en nombre de Dios se
repite el verbo "escuchar", frecuente
en el libro del Deuteronomio, que
expresa la adhesion obediente a la
Ley del Sinai y es signo de la
respuesta de Israel al don de la
libertad. Efectivamente, en nuestro



salmo se repite: "Escucha, pueblo
mio. (...) Ojala me escuchases, Israel
(...). Pero mi pueblo no escucho6 mi
voz, Israel no quiso obedecer. (...)
Ojala me escuchase mi pueblo” (Sal
80,9. 12. 14).

Sdlo con su fidelidad en la escucha y
en la obediencia el pueblo puede
recibir plenamente los dones del
Sefior. Por desgracia, Dios debe
constatar con amargura las
numerosas infidelidades de Israel. El
camino por el desierto, al que alude
el salmo, esta salpicado de estos actos
de rebelion e idolatria, que
alcanzaran su culmen en la
fabricacion del becerro de oro (cf. Ex
32,1-14).

4. La ultima parte del salmo (cf. vv.
14-17) tiene un tono melancolico. En
efecto, Dios expresa alli un deseo que
aun no se ha cumplido: "Ojala me
escuchase mi pueblo, y caminase
Israel por mi camino” (v. 14).



Con todo, esta melancolia se inspira
en el amor y va unida a un deseo de
colmar de bienes al pueblo elegido.
SiIsrael caminase por las sendas del
Sefior, él podria darle
inmediatamente la victoria sobre sus
enemigos (cf. v. 15), y alimentarlo
"con flor de harina" y saciarlo "con
miel silvestre" (v. 17). Seria un alegre
banquete de pan fresquisimo,
acompaifiado de miel que parece
destilar de las rocas de la tierra
prometida, representando la
prosperidad y el bienestar pleno,
como a menudo se repite en la Biblia
(cf. Dt 6,3; 11,9; 26,9. 15; 27,3; 31,20).
Evidentemente, al abrir esta
perspectiva maravillosa, el Sefior
quiere obtener la conversion de su
pueblo, una respuesta de amor
sincero y efectivo a su amor tan
generoso.

En la relectura cristiana, el
ofrecimiento divino se manifiesta en
toda su amplitud. En efecto, Origenes



nos brinda esta interpretacion: el
Sefior "los hizo entrar en la tierra de
la promesa; no los alimento con el
mana como en el desierto, sino con el
grano de trigo caido en tierra (cf. Jn
12,24-25), que resucitd... Cristo es el
grano de trigo; también es la roca
que en el desierto sacio con su agua
al pueblo de Israel. En sentido
espiritual, lo saci6 con miel, y no con
agua, para que los que creany
reciban este alimento tengan la miel
en su boca" (Homilia sobre el salmo
80, n. 17: Origene-Gerolamo,74
Omelie sul Libro dei Salmi, Milan
1993, pp. 204-205).

5. Como siempre en la historia de la
salvacion, la ultima palabra en el
contraste entre Dios y el pueblo
pecador nunca es el juicio y el
castigo, sino el amor y el perddn.
Dios no quiere juzgar y condenar,
sino salvar y librar a la humanidad
del mal. Sigue repitiendo las palabras
que leemos en el libro del profeta



Ezequiel: "¢ Acaso me complazco yo
en la muerte del malvado y no mas
bien en que se convierta de su
conducta y viva? (...) ¢Por qué habéis
de morir, casa de Israel? Yo no me
complazco en la muerte de nadie, sea
quien fuere, oraculo del Sefior.
Convertios y vivid" (Ez 18,23. 31-32).

La liturgia se transforma en el lugar
privilegiado donde se escucha la
invitacion divina a la conversion,
para volver al abrazo del Dios
"compasivo y misericordioso, lento a
la ira y rico en clemencia y

lealtad" (Ex 34,6).

SALMO 80

1 Del maestro de coro. Con la citara
de Gat. De Asaf.

2 jCanten con jubilo a Dios, nuestra
fuerza,

aclamen al Dios de Jacob!



3 Entonen un canto, toquen el
tambor,

y la citara armoniosa, junto con el
arpa.

4 Toquen la trompeta al salir la luna
nueva,

y el dia de luna llena, el dia de
nuestra fiesta.

5 Porque esta es una ley para Israel,
un precepto del Dios de Jacob:

6 €l se la impuso como norma a José,
cuando salio de la tierra de Egipto.
Oigo una voz desconocida que dice:

11c «Abre tu boca y la llenaré con mi
palabra.

7 Yo quité el peso de tus espaldas

y tus manos quedaron libres de la
carga.



8 Clamaste en la afliccidn, y te salvé;
te respondi oculto entre los truenos,

aunque me provocaste junto a las
aguas de Meriba.

9 Oye, pueblo mio, yo atestiguo
contra ti,

jojala me escucharas, Israel!
10 No tendrds ningun Dios extrafio,

no adoraras a ningun dios
extranjero:

11 yo, el Sefior, soy tu Dios,

que te hice subir de la tierra de
Egipto.

12 Pero mi pueblo no escucho mi voz,
Israel no me quiso obedecer;

13 por eso los entregué a su
obstinacion,



para que se dejaran llevar por sus
caprichos.

14 ;Ojald mi pueblo me escuchara,
e Israel siguiera mis caminos!

15 Yo someteria a sus adversarios en
un instante,

y volveria mi mano contra sus
opresores.

16 Los enemigos del Sefior tendrian
que adularlo,

y ese seria su destino para siempre;

17 yo alimentaria a mi pueblo con lo
mejor del trigo

y lo saciaria con miel silvestre».

Conciencia del pecado como ofensa
de Dios. Miércoles 8 de mayo de 2002

Salmo 50



1. El viernes de cada semana en la
liturgia de las Laudes se reza el salmo
50, el Miserere, el salmo penitencial
mas amado, cantado y meditado; se
trata de un himno al Dios
misericordioso, compuesto por un
pecador arrepentido. En una
catequesis anterior ya hemos
presentado el marco general de esta
gran plegaria. Ante todo se entra en
la region tenebrosa del pecado para
infundirle la luz del arrepentimiento
humano y del perdon divino (cf. vv.
3-11). Luego se pasa a exaltar el don
de la gracia divina, que transformay
renueva el espiritu y el corazon del
pecador arrepentido: es una region
luminosa, llena de esperanzay
confianza (cf. vv. 12-21).

En esta catequesis haremos algunas
consideraciones sobre la primera
parte del salmo 50, profundizando en
algunos aspectos. Sin embargo, al
inicio quisiéramos proponer la
estupenda proclamacion divina del



Sinai, que es casi el retrato del Dios
cantado por el Miserere: "Sefior,
Sefior, Dios misericordioso y
clemente, tardo a la colera y rico en
amor y fidelidad, que mantiene su
amor por mil generaciones, que
perdona la iniquidad, la rebeldia y el
pecado” (Ex 34,6-7).

2. La invocacion inicial se eleva a
Dios para obtener el don de la
purificacion que vuelva -como decia
el profeta Isaias- "blancos como la
nieve"y "como la lana" los pecados,
en si mismos "como la grana", "rojos
como la purpura” (cf. Is 1,18). El
salmista confiesa su pecado de modo
neto y sin vacilar: "Reconozco mi
culpa (...). Contra ti, contra ti solo
pequé; cometi la maldad que
aborreces" (Sal 50,5-6).

Asi pues, entra en escena la
conciencia personal del pecador,
dispuesto a percibir claramente el
mal cometido. Es una experiencia



que implica libertad y
responsabilidad, y lo lleva a admitir
que rompio un vinculo para
construir una opcion de vida
alternativa respecto de la palabra de
Dios. De ahi se sigue una decision
radical de cambio. Todo esto se halla
incluido en aquel "reconocer”, un
verbo que en hebreo no solo entrafia
una adhesién intelectual, sino
también una opcion vital.

Es lo que, por desgracia, muchos no
realizan, como nos advierte
Origenes: "Hay algunos que, después
de pecar, se quedan totalmente
tranquilos, no se preocupan para
nada de su pecado y no toman
conciencia de haber obrado mal, sino
que viven como si no hubieran hecho
nada malo.

Estos no pueden decir: "Tengo
siempre presente mi pecado". En
cambio, una persona que, después de
pecar, se consume y aflige por su



pecado, le remuerde la conciencia, y
se entabla en su interior una lucha
continua, puede decir con razon: "no
tienen descanso mis huesos a causa
de mis pecados" (Sal 37,4)... Asi,
cuando ponemos ante los ojos de
nuestro corazon los pecados que
hemos cometido, los repasamos uno
a uno, los reconocemos, nos
avergonzamos y arrepentimos de
ellos, entonces desconcertados y
aterrados podemos decir con razon:
"no tienen descanso mis huesos a
causa de mis pecados"" (Homilia
sobre el Salmo 37). Por consiguiente,
el reconocimiento y la conciencia del
pecado son fruto de una sensibilidad
adquirida gracias a la luz de la
palabra de Dios.

3. En la confesion del Miserere se
pone de relieve un aspecto muy
importante: el pecado no se ve solo
en su dimension personal y
"psicoldgica”, sino que se presenta
sobre todo en su indole teoldgica.



"Contra ti, contra ti solo pequé" (Sal
50,6), exclama el pecador, al que la
tradicion ha identificado con David,
consciente de su adulterio cometido
con Betsabé tras la denuncia del
profeta Natan contra ese crimen y el
del asesinato del marido de ella,
Urias (cf. v. 2;28Sm 11-12).

Por tanto, el pecado no es una mera
cuestion psicoldgica o social; es un
acontecimiento que afecta a la
relacion con Dios, violando su ley,
rechazando su proyecto en la
historia, alterando la escala de
valores y "confundiendo las tinieblas
con la luz y la luz con las tinieblas",
es decir, "llamando bien al mal y mal
al bien" (cf. Is 5,20). El pecado, antes
de ser una posible injusticia contra el
hombre, es una traiciéon a Dios. Son
emblematicas las palabras que el hijo
prodigo de bienes pronuncia ante su
padre prodigo de amor: "Padre, he
pecado contra el cielo -es decir,
contra Dios- y contra ti" (Lc 15,21).



4. En este punto el salmista introduce
otro aspecto, vinculado mas
directamente con la realidad
humana. Es una frase que ha
suscitado muchas interpretaciones y
que se ha relacionado también con la
doctrina del pecado original: "Mira,
en la culpa naci; pecador me concibio
mi madre" (Sal 50,7). El orante quiere
indicar la presencia del mal en todo
nuestro ser, como es evidente por la
mencion de la concepcion y del
nacimiento, un modo de expresar
toda la existencia partiendo de su
fuente. Sin embargo, el salmista no
vincula formalmente esta situacion
al pecado de Adan y Eva, es decir, no
habla de modo explicito de pecado
original.

En cualquier caso, queda claro que,
segun el texto del Salmo, el mal anida
en el corazéon mismo del hombre, es
inherente a su realidad historica y
por esto es decisiva la peticion de la
intervencion de la gracia divina. El



poder del amor de Dios es superior al
del pecado, el rio impetuoso del mal
tiene menos fuerza que el agua
fecunda del perdon. "Donde abundo
el pecado, sobreabundo¢ la

gracia" (Rm 5,20).

5. Por este camino la teologia del
pecado original y toda la vision
biblica del hombre pecador son
evocadas indirectamente con
palabras que permiten vislumbrar al
mismo tiempo la luz de la gracia y de
la salvacion.

Como tendremos ocasion de
descubrir mas adelante, al volver
sobre este salmo y sobre los
versiculos sucesivos, la confesion de
la culpa y la conciencia de la propia
miseria no desembocan en el terror o
en la pesadilla del juicio, sino en la
esperanza de la purificacion, de la
liberacion y de la nueva creacion.

En efecto, Dios nos salva "no por
obras de justicia que hubiésemos



hecho nosotros, sino segun su
misericordia, por medio del bafio de
regeneracion y de renovacion del
Espiritu Santo, que derramo sobre
nosotros con largueza por medio de
Jesucristo nuestro Salvador" (Tt
3,5-6).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natan lo visito,
después que aquel se habia unido a
Betsabé.

3 iTen piedad de mi, oh Dios, por tu
bondad,

por tu gran compasion, borra mis
faltas!

4 iLavame totalmente de mi culpa
y purificame de mi pecado!

5 Porque yo reconozco mis faltas



y mi pecado esta siempre ante mi.

6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus ojos.

Por eso, sera justa tu sentencia

y tu juicio serd irreprochable;

7 yo soy culpable desde que naci;
pecador me concibié mi madre.

8 Tu amas la sinceridad del corazon

y me ensefas la sabiduria en mi
interior.

9 Purificame con el hisopo y quedaré
limpio;

lavame, y quedaré mas blanco que la
nieve.

10 Anunciame el gozo y la alegria:

que se alegren los huesos
quebrantados.



11 Aparta tu vista de mis pecados
y borra todas mis culpas.

12 Crea en mi, Dios mio, un corazon
puro,

y renueva la firmeza de mi espiritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mi tu santo espiritu.

14 Devuélveme la alegria de tu
salvacion,

que tu espiritu generoso me
sostenga:

15 yo ensefiaré tu camino a los
impios

y los pecadores volveran a ti.

16 jLibrame de la muerte, Dios,
salvador mio,

y mi lengua anunciara tu justicia!



17 Abre mis labios, Sefior,
y mi boca proclamara tu alabanza.
18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espiritu
contrito,

tu no desprecias el corazon contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sion por tu bondad;
reconstruye los muros de Jerusalén,

21 Entonces aceptaras los sacrificios
rituales

-las oblaciones y los holocaustos—
y se ofreceran novillos en tu altar.

Dios interviene en la historia.
Miércoles 15 de mayo de 2002



Habacuc 3

1. La liturgia de las Laudes nos
propone una serie de canticos
biblicos de gran intensidad espiritual
para acompariar la oracion
fundamental de los salmos. Hoy
hemos escuchado un ejemplo
tomado del capitulo tercero y ultimo
del libro de Habacuc. Este profeta,
que vivio a fines del siglo VII a.C.,,
cuando el reino de Juda se sentia
aplastado entre dos superpotencias
en expansion, por un lado Egipto y
por otro Babilonia.

Con todo, muchos estudiosos
consideran que este himno final es
una cita. Asi pues, en un apéndice al
breve escrito de Habacuc se habria
insertado un auténtico canto
liturgico, "en el tono de las
lamentaciones", "para acompafar
con instrumentos de cuerda”, como
dicen las notas situadas al inicio y al

final del cantico (cf. Ha 3,1. 19b). La



liturgia de las Laudes, recogiendo el
hilo de la antigua plegaria de Israel,
nos invita a transformar en canto
cristiano esta composicion,
escogiendo algunos de sus versiculos
significativos (cf. vv. 2-4. 13a.
15-19a).

2. El himno, que entrafia también
una considerable fuerza poética,
presenta una grandiosa imagen del
Sefior (cf. vv. 3-4). Su figura se
impone solemne sobre todo el
escenario del mundo, y el universo se
estremece a su paso. Avanza desde el
sur, desde Teman y desde el monte
Faran (cf. v. 3), es decir, desde la
region del Sinai, sede de la gran
epifania reveladora para Israel. De
igual modo, en el salmo 67 se
describia al "Sefior que viene del
Sinai al santuario” de Jerusalén (cf. v.
18). Su presencia, segun una
tradicién biblica constante, esta llena
de luz (cf. Ha 3,4).



Es una irradiacion de su misterio
trascendente, pero que se comunica
a la humanidad. En efecto, la luz esta
fuera de nosotros, no la podemos
aferrar o detener; sin embargo, nos
envuelve, ilumina y calienta. Asi es
Dios, lejano y cercano, inasible pero
esta a nuestro lado, mas aun,
dispuesto a estar con nosotros y en
nosotros. Al revelarse su majestad,
responde desde la tierra un coro de
alabanza: es la respuesta cosmica,
una especie de oracion a la que el
hombre da voz.

La tradicion cristiana ha vivido esta
experiencia interior no solo dentro
de la espiritualidad personal, sino
también en atrevidas creaciones
artisticas. Por no citar las
majestuosas catedrales de la Edad
Media, mencionamos sobre todo el
arte del Oriente cristiano con sus
admirables iconos y con las geniales
arquitecturas de sus iglesias y sus
monasterios.



La iglesia de Santa Sofia de
Constantinopla es, a este respecto,
una especie de arquetipo por lo que
atafie a la delimitacion del espacio de
la oracion cristiana, en la que la
presencia y la inasibilidad de la luz
permiten captar tanto la intimidad
como la trascendencia de la realidad
divina. Penetra en toda la comunidad
orante hasta la médula de sus huesos
y a la vez la invita a superarse a si
misma para sumergirse en la
inefabilidad del misterio. Son
también significativas las propuestas
artisticas y espirituales
caracteristicas de los monasterios de
esa tradicion cristiana. En aquellos
auténticos espacios sagrados —y el
pensamiento va inmediatamente al
monte Athos— el tiempo contiene en
siun signo de la eternidad. El
misterio de Dios se manifiesta y se
oculta en esos espacios a través de la
oracion continua de los monjes y de
los ermitafios, que desde siempre



han sido considerados semejantes a
los angeles.

3. Pero volvamos al cantico del
profeta Habacuc. Para el autor
sagrado, el ingreso del Sefior en el
mundo tiene un significado preciso.
Quiere entrar en la historia de la
humanidad, "en medio de los afios",
como se repite dos veces en el
versiculo 2, para juzgar y mejorar
esa historia, que nosotros llevamos
de modo tan confuso y a menudo
perverso.

Entonces, Dios muestra su
indignacion (cf. v. 2¢) contra el mal. Y
el canto hace referencia a una serie
de intervenciones divinas
inexorables, aun sin especificar si se
trata de acciones directas o
indirectas. Se evoca el éxodo de
Israel, cuando la caballeria del
faraon quedd ahogada en el mar (cf.
v. 15). Pero también se vislumbra la
perspectiva de la obra que el Sefior



estd a punto de realizar con respecto
al nuevo opresor de su pueblo. La
intervencion divina se presenta de
un modo casi "visible" mediante una
serie de imagenes agricolas: "la
higuera no echa yemas y las vifias no
tienen fruto, el olivo olvida su
aceituna y los campos no dan
cosechas, se acaban las ovejas del
redil y no quedan vacas en el
establo" (cf. v. 17). Todo lo que es
signo de paz y fertilidad es eliminado
y el mundo aparece como un
desierto. Se trata de un simbolo
frecuente en otros profetas (cf. Jr
4,19-26; 12,7-13; 14,1-10), para
ilustrar el juicio del Sefior, que no es
indiferente ante el mal, la opresion y
la injusticia.

4. Ante la irrupcion divina el orante
se estremece (cf. Ha 3,16), un
escalofrio le penetra por los huesos,
tiemblan sus entrafias y vacilan sus
piernas al andar, porque el Dios de la



justicia es infalible, a diferencia de
los jueces terrenos.

Pero el ingreso del Sefior tiene
también otra funcion, que en nuestro
canto se ensalza con alegria. En
efecto, en su indignacion no olvida su
misericordia (cf. v. 2). Sale del
horizonte de su gloria no sélo para
destruir la arrogancia del impio, sino
también para salvar a su puebloy a
su ungido (cf. v. 13), es decir, a Israel
y a su rey. Quiere ser también
liberador de los oprimidos, suscitar
la esperanza en el corazon de las
victimas, abrir una nueva era de
justicia.

5. Por eso, nuestro cantico, a pesar de
estar marcado por el "tono de las
lamentaciones", se transforma en un
himno de alegria. En efecto, las
calamidades anunciadas estan
orientadas a la liberacion de los
oprimidos (cf. v. 15). Por
consiguiente, provocan la alegria del



justo, que exclama: "Yo exultaré con
el Sefior, me gloriaré en Dios, mi
salvador” (v. 18). Esa misma actitud
la sugiere Jesus a sus discipulos en el
tiempo de los cataclismos
apocalipticos: "Cuando empiecen a
suceder estas cosas, cobrad &nimo y
levantad la cabeza, porque se acerca
vuestra liberacion" (Lc 21,28).

En el cantico de Habacuc es bellisimo
el versiculo final, que expresa la
serenidad recuperada. Al Sefior se le
define —como habia hecho David en
el salmo 17— no sélo como "la
fuerza" de su fiel, sino también como
aquel que le da agilidad, lozania y
serenidad en los peligros. David
cantaba: "Yo te amo, Sefior, tu eres
mi fortaleza, (...). El me da pies de
clervo y me coloca en las alturas” (Sal
17, 2.34). Ahora nuestro cantor
exclama: "El Sefior soberano es mi
fuerza, él me da piernas de gacelay
me hace caminar por las alturas" (Ha
3,19). Cuando se tiene al Sefor al



lado, no se temen ni pesadillas ni
obstaculos, sino que se prosigue con
paso ligero y con alegria por el
camino de la vida, aunque sea duro.

Habacuc 3

1 Oracion del profeta Habacuc, en el
tono de las lamentaciones.

2 iSefior, yo he oido tu renombre!
iHe visto tu obra, Sefior! jEn el curso
de los anos, hazla revivir, en el curso
de los afios, manifiéstala; pero en la
conmocion, acuérdate de tener
piedad!

3 Dios viene de Teman, y el Santo, del
monte Paran. Su majestad cubre los
cielos, y su alabanza cubre los cielos,
y su alabanza llena la tierra.

4 Su resplandor es como la luz,
brotan rayos de sus manos, y alli esta
el secreto de su fuerza.



5 Delante de él avanza la Peste, y la
Fiebre sigue sus pasos.

6 Fl se detiene, y hace vacilar la
tierra, mira, y hace estremecer a las
naciones. jSe desmoronan las
montanas eternas, se hunden las
colinas antiguas, sus caminos de
siempre!

7 Yo he visto anonadados a los
campamentos de Cusan, se
conmueven las carpas del pais de
Madian.

8 ¢Arde la ira del Sefior contra los
rios? ¢Tu célera se enciende contra
los rios y tu furor contra el mar, para
que montes en tus caballos, en tus
carros de guerra victoriosos?

9 Ta pones al desnudo tu arco y
sacias de flechas su cuerda. Abres la
tierra, y brotan torrentes.

10 Te ven las montafias y se
espantan, pasa una lluvia torrencial,



y el océano hace oir su voz y levanta
sus manos en alto.

11 El sol y la luna se detienen en su
morada, a la luz de tus flechas que
vuelan, al resplandor del centelleo de
lanza.

12 Con furia recorres la tierra, con
ira pisoteas las naciones.

13 Has salido para salvar a tu pueblo,
para salvar a tu Ungido; has abatido
el techo de la casa del impio, has
descubierto sus cimientos hasta la
roca.

14 Has traspasado con tus flechas la
cabeza de sus jefes, que se lanzaban
tempestuosamente para
destrozarme, entre gritos de alegria,
como quien devora a un pobre
ocultamente.

15 Con tus caballos has surcado el
mar, entre el bullir de las aguas
caudalosas.



16 Al oirlo, se conmovieron mis
entrafias, ante el fragor, balbucean
mis labios; la caries penetra en mis
huesos y debajo de mi tiemblan mis
pasos. Espero tranquilo el dia de la
angustia, que le sobrevendra al
pueblo que nos ataca.

17 Porque la higuera no florece, ni se
recoge nada en las vifias; fracasa la
cosecha del olivo y los campos no
dan alimento; las ovejas
desapareceran del corral y no hay
bueyes en los establos.

18 Pero yo me alegraré en el Sefior,
me regocijaré en Dios, mi Salvador.

19 El Sefor, mi Sefior, es mi
fortaleza: él da a mis pies la agilidad
de las gacelas y me hace caminar por
las alturas.

Un cantico en honor de la creacion
y de la redencion. Miércoles 5 de
junio de 2002



Salmo 147

1. El Lauda Ierusalem, que acabamos
de proclamar, es frecuente en la
liturgia cristiana. A menudo se
entona el salmo 147 refiriéndolo a la
palabra de Dios, que "corre veloz"
sobre la faz de la tierra, pero
también a la Eucaristia, verdadera
"flor de harina" otorgada por Dios
para "saciar" el hambre del hombre
(cf. vv. 14-15)

Origenes, en una de sus homilias,
traducidas y difundidas en Occidente
por san Jeronimo, comentando este
salmo, relacionaba precisamente la
palabra de Dios y la Eucaristia:
"Leemos las sagradas Escrituras.
Pienso que el evangelio es el cuerpo
de Cristo; pienso que las sagradas
Escrituras son su ensefianza. Y
cuando dice: el que no coma mi carne
y no beba mi sangre (Jn 6,53), aunque
estas palabras se puedan entender
como referidas también al Misterio



(eucaristico), sin embargo, el cuerpo
de Cristo y su sangre es
verdaderamente la palabra de la
Escritura, es la ensefianza de Dios.
Cuando acudimos al Misterio
(eucaristico), si se nos cae una
particula, nos sentimos perdidos. Y
cuando escuchamos la palabra de
Dios, y se derrama en nuestros oidos
la palabra de Dios, la carne de Cristo
y su sangre, y nosotros pensamos en
otra cosa, ¢Nno caemos en un gran
peligro?" (74 omelie sul libro dei
Salmi, Milan 1993, pp. 543-544).

Los estudiosos ponen de relieve que
este salmo esta vinculado al anterior,
constituyendo una unica
composicion, como sucede
precisamente en el original hebreo.
En efecto, se trata de un unico
cantico, coherente, en honor de la
creacion y de la redencion realizadas
por el Sefior. Comienza con una
alegre invitacion a la alabanza:
"Alabad al Sefior, que la musica es



buena; nuestro Dios merece una
alabanza armoniosa" (Sal 146,1).

2. Si fijamos nuestra atencion en el
pasaje que acabamos de escuchar,
podemos descubrir tres momentos
de alabanza, introducidos por una
invitacion dirigida a la ciudad santa,
Jerusalén, para que glorifique y alabe
a su Senor (cf. Sal 147,12).

En el primer momento (cf. vv. 13-14)
entra en escena la accion historica de
Dios. Se describe mediante una serie
de simbolos que representan la obra
de proteccion y ayuda realizada por
el Sefior con respecto a la ciudad de
Sion y a sus hijos. Ante todo se hace
referencia a los "cerrojos" que
refuerzan y hacen inviolables las
puertas de Jerusalén. Tal vez el
salmista se refiere a Nehemias, que
fortifico la ciudad santa,
reconstruida después de la
experiencia amarga del destierro en
Babilonia (cf. Ne 3,3. 6. 13-15; 4,1-9;



6,15-16; 12,27-43). La puerta, por lo
demas, es un signo para indicar toda
la ciudad con su solidez y
tranquilidad. En su interior,
representado como un seno seguro,
los hijos de Sidn, o sea los
ciudadanos, gozan de pazy
serenidad, envueltos en el manto
protector de la bendicion divina.

La imagen de la ciudad alegre y
tranquila queda destacada por el don
altisimo y precioso de la paz, que
hace seguros sus confines. Pero
precisamente porque para la Biblia
la paz (shaldom) no es un concepto
negativo, es decir, la ausencia de
guerra, sino un dato positivo de
bienestar y prosperidad, el salmista
introduce la saciedad con la "flor de
harina", o sea, con el trigo excelente,
con las espigas colmadas de granos.
Asi pues, el Sefior ha reforzado las
defensas de Jerusalén (cf. Sal 87,2);
ha derramado sobre ella su
bendicion (cf. Sal 128,5; 134,3),



extendiéndola a todo el pais; ha dado
la paz (cf. Sal 122,6-8); y ha saciado a
sus hijos (cf. Sal 132,15).

3. En la segunda parte del salmo (cf.
Sal 147,15-18), Dios se presenta sobre
todo como creador. En efecto, dos
veces se vincula la obra creadora a la
Palabra que habia dado inicio al ser:
"Dijo Dios: "haya luz", y hubo luz. (...)
Envia su palabra a la tierra. (...)
Envia su palabra” (cf. Gn 1,3; Sal
147,15. 18).

Con la Palabra divina irrumpen y se
abren dos estaciones fundamentales.
Por un lado, la orden del Sefior hace
que descienda sobre la tierra el
invierno, representado de forma
pintoresca por la nieve blanca como
lana, por la escarcha como ceniza,
por el granizo comparado a migas de
pan y por el frio que congela las
aguas (cf. vv. 16-17). Por otro, una
segunda orden divina hace soplar el
viento caliente que trae el veranoy



derrite el hielo: asi, las aguas de
lluvia y de los torrentes pueden
correr libres para regar la tierra y
fecundarla.

En efecto, la Palabra de Dios esta en
el origen del frio y del calor, del ciclo
de las estaciones y del fluir de la vida
en la naturaleza. La humanidad es
invitada a reconocer al Creador y a
darle gracias por el don fundamental
del universo, que la rodea, le permite
respirar, la alimenta y la sostiene.

4. Entonces se pasa al tercer
momento, el ultimo, de nuestro
himno de alabanza (cf. vv. 19-20). Se
vuelve al Sefior de la historia, del que
se habia partido. La Palabra divina
trae a Israel un don aun mas elevado
y valioso, el de la Ley, la Revelacion.
Se trata de un don especifico: "Con
ninguna nacion obro asi ni les dio a
conocer sus mandatos" (v. 20).

Por consiguiente, la Biblia es el
tesoro del pueblo elegido, al que



debe acudir con amor y adhesion
fiel. Es lo que dice Moisés a los judios
en el Deuteronomio: "¢Cual es la gran
nacién cuyos preceptos y normas
sean tan justos como toda esta Ley
que yo os expongo hoy?" (Dt 4,8).

5. Del mismo modo que hay dos
acciones gloriosas de Dios, la
creacion y la historia, asi existen dos
revelaciones: una inscrita en la
naturaleza misma y abierta a todos; y
la otra dada al pueblo elegido, que la
debera testimoniar y comunicar a la
humanidad entera, y que se halla
contenida en la sagrada Escritura.
Aunque son dos revelaciones
distintas, Dios es unico, como es
unica su Palabra. Todo ha sido hecho
por medio de la Palabra -dira el
Prologo del evangelio de san Juan-y
sin ella no se ha hecho nada de
cuanto existe. Sin embargo, la
Palabra también se hizo "carne", es
decir, entro en la historia y puso su
morada entre nosotros (cf. Jn 1,3. 14).



SALMO 147
1 jAleluyal!
iQué bueno es cantar a nuestro Dios,

qué agradable y merecida es su
alabanza!

2 El Sefior reconstruye a Jerusalén

y congrega a los dispersos de Israel;
3 sana a los que estan afligidos

y les venda las heridas.

4 F1 cuenta el numero de las estrellas
y llama a cada una por su nombre:

5 nuestro Sefior es grande y
poderoso,

su inteligencia no tiene medida.

6 El Sefior eleva a los oprimidos



y humilla a los malvados hasta el
polvo.

7 Respondan al Sefior dandole
gracias,

toquen la citara para nuestro Dios.
8 El cubre el cielo de nubes
y provee de lluvia a la tierra;

hace brotar la hierba en las
montanas

y las plantas para provecho del
hombre;

9 dispensa su alimento al ganado,

y a los pichones de cuervo que
claman a él.

10 No le agrada el vigor de los
caballos

ni valora los musculos del hombre:

11 el Sefior ama a los que lo temen



y a los que esperan en su
misericordia.

12 jGlorifica al Sefior, Jerusalén,
alaba a tu Dios, Sién!

13 El reforzo los cerrojos de tus
puertas

y bendijo a tus hijos dentro de ti;

14 él asegura la paz en tus fronteras
y te sacia con lo mejor del trigo.

15 Envia su mensaje a la tierra,

su palabra corre velozmente;

16 reparte la nieve como lana

y esparce la escarcha como ceniza.
17 El arroja su hielo como migas,

y las aguas se congelan por el frio;

18 da una orden y se derriten,



hace soplar su viento y corren las
aguas.

19 Revela su palabra a Jacob,
sus preceptos y mandatos a Israel:
20 a ningun otro pueblo trato asi

ni le dio a conocer sus
mandamientos.

jAleluya!

Alabanza a Dios creador. Miércoles
12 de junio de 2002

Salmo 91

1. La antigua tradicion hebrea
reserva una situacion particular al
salmo 91, que acabamos de
proclamar como el canto del hombre
justo a Dios creador. En efecto, el
titulo puesto al Salmo indica que esta
destinado al dia de sabado (cf. v. 1).
Por consiguiente, es el himno que se
eleva al Sefor eterno y excelso



cuando, al ponerse el sol del viernes,
se entra en la jornada santa de la
oracion, la contemplacion y el
descanso sereno del cuerpo y del
espiritu.

En el centro del Salmo se yergue,
solemne y grandiosa, la figura del
Dios altisimo (cf. v. 9), en torno al
cual se delinea un mundo armonico
y pacificado. Ante €l se encuentra
también la persona del justo que,
segun una concepcion tipica del
Antiguo Testamento, es colmado de
bienestar, alegria y larga vida, como
consecuencia natural de su
existencia honrada y fiel. Se trata de
la llamada "teoria de la retribucién”,
segun la cual todo delito tiene ya un
castigo en la tierra y todo acto bueno,
una recompensa. Aungque en esta
concepcion hay un elemento de
verdad, sin embargo —como dejara
intuir Job y como reafirmara Jesus
(cf. Jn 9,2-3)— la realidad del dolor
humano es mucho méas complejay



no se puede simplificar tan
facilmente. En efecto, el sufrimiento
humano se debe ver desde la
perspectiva de la eternidad.

2. Pero examinemos ahora este
himno sapiencial con matices
liturgicos. Esta constituido por una
intensa invitacién a la alabanza, al
canto alegre de accion de gracias, al
jubilo de la musica, acompafiada por
el arpa de diez cuerdas, el laud y la
citara (cf. vv. 2-4). El amor y la
fidelidad del Sefior se deben celebrar
con el canto liturgico, que se ha de
entonar "con maestria” (cf. Sal 46, 8).
Esta invitacion vale también para
nuestras celebraciones, a fin de que
recuperen su esplendor no solo en
las palabras y en los ritos, sino
también en las melodias que las
animan.

Después de esta invitacioén a no
apagar nunca el hilo interior y
exterior de la oracién, verdadera



respiracion constante de la
humanidad fiel, el salmo 91 presenta,
casi en dos retratos, el perfil del
malvado (cf. vv. 7-10) y del justo (cf.
vv. 13-16). Con todo, el malvado se
halla ante el Sefior, "el excelso por los
siglos" (v. 9), que hara perecer a sus
enemigos y dispersara a todos los
malhechores (cf. v. 10). En efecto,
solo a la luz divina se logra
comprender a fondo el bien y el mal,
la justicia y la perversion.

3. La figura del pecador se describe
con una imagen tomada del mundo
vegetal: "Aunque germinen como
hierba los malvados y florezcan los
malhechores..." (v. 8). Pero este
florecimiento esta destinado a
secarse y desaparecer. En efecto, el
salmista multiplica los verbos y los
términos que aluden a la
destruccion: "Seran destruidos para
siempre. (...) Tus enemigos, Sefior,
pereceran; los malhechores seran
dispersados” (vv. 8. 10).



En el origen de este final catastrofico
se encuentra el mal profundo que
embarga la mente y el corazon del
malvado: "El ignorante no entiende,
ni el necio se da cuenta” (v. 7). Los
adjetivos que se usan aqui
pertenecen al lenguaje sapiencial y
denotan la brutalidad, la ceguera, la
torpeza de quien piensa que puede
hacer lo que quiera sobre la faz de la
tierra sin frenos morales, creyendo
erroneamente que Dios esta ausente
o es indiferente. El orante, en
cambio, tiene la certeza de que, antes
0 después, el Sefior aparecera en el
horizonte para hacer justicia y
doblegar la arrogancia del insensato
(cf. Sal 13).

4. Luego se nos presenta la figura del
justo, dibujada como en una pintura
amplia y densa de colores. También
en este caso se recurre a una imagen
del mundo vegetal, fresca y verde (cf.
vv. 13-16). A diferencia del malvado,
que es como la hierba del campo,



lozana pero efimera, el justo se
yergue hacia el cielo, solido y
majestuoso como palmera y cedro
del Libano. Por otra parte, los justos
estan "plantados en la casa del
Senor" (v. 14), es decir, tienen una
relacion muy firme y estable con el
templo y, por consiguiente, con el
Sefior, que en é] ha establecido su
morada.

La tradicion cristiana jugara también
con los dos significados de la palabra
griega phoinix, usada para traducir el
término hebreo que indica la
palmera. Phoinix es el nombre griego
de la palmera, pero también del ave
que llamamos "fénix". Ahora bien, ya
se sabe que el fénix era simbolo de
inmortalidad, porque se imaginaba
que esa ave renacia de sus cenizas. El
cristiano hace una experiencia
semejante gracias a su participacion
en la muerte de Cristo, manantial de
vida nueva (cf. Rm 6,3-4). "Dios (...),
estando muertos a causa de nuestros



delitos, nos vivificé juntamente con
Cristo" —dice la carta a los Efesios—
"y con él nos resucito" (Ef2,5-6).

5. Otra imagen, tomada esta vez del
mundo animal, representa al justo y
esta destinada a exaltar la fuerza que
Dios otorga, incluso cuando llega la
vejez: "A mi me das la fuerza de un
bufalo y me unges con aceite

nuevo" (Sal 91,11). Por una parte, el
don de la potencia divina hace
triunfar y da seguridad (cf. v.12); por
otra, la frente gloriosa del justo es
ungida con aceite que irradia una
energia y una bendicion protectora.
Asi pues, el salmo 91 es un himno
optimista, potenciado también por la
musica y el canto. Celebra la
confianza en Dios, que es fuente de
serenidad y paz, incluso cuando se
asiste al éxito aparente del malvado.
Una paz que se mantiene intacta
también en la vejez (cf. v. 15), edad
vivida aun con fecundidad y
seguridad.



Concluyamos con las palabras de
Origenes, traducidas por san
Jerénimo, que toman como punto de
partida la frase en la que el salmista
dice a Dios: "Me unges con aceite
nuevo" (v. 11).

Origenes comenta: "Nuestra vejez
necesita el aceite de Dios. De la
misma manera que nuestro cuerpo,
cuando esta cansado, s6lo recobra su
vigor si es ungido con aceite, como la
llamita de la lampara se extingue si
no se le anade aceite, asi también la
llamita de mi vejez necesita, para
crecer, el aceite de la misericordia de
Dios. Por lo demas, también los
apostoles suben al monte de los
Olivos (cf. Hch 1,12) para recibir luz
del aceite del Sefior, puesto que
estaban cansados y sus lamparas
necesitaban el aceite del Sefior... Por
eso, pidamos al Sefior que nuestra
vejez, todos nuestros trabajos y todas
nuestras tinieblas sean iluminadas
por el aceite del Sefior" (74 Omelie sul



Libro del Salmi, Milan 1993, pp.
280-282, passim).

SALMO 91

1 Salmo. Canto. Para el dia sabado.

2 Es bueno dar gracias al Sefior,

y cantar, Dios Altisimo, a tu Nombre;
3 proclamar tu amor de madrugada,

y tu fidelidad en las vigilias de la
noche,

4 con el arpa de diez cuerdas y la lira,
con musica de citara.

5 Ta me alegras, Sefior, con tus
acciones,

cantaré jubiloso por la obra de tus
manos.

6 jQué grandes son tus obras, Sefior,

qué profundos tus designios!



7 El hombre insensato no conoce

y el necio no entiende estas cosas.

8 Si los impios crecen como la hierba
y florecen los que hacen el mal,

es para ser destruidos eternamente:

9 tu, en cambio, eres el Excelso para
siempre.

10 Mira, Sefior, cOmo perecen tus
enemigos

y se dispersan los que hacen el mal.

11 Pero a mi me das la fuerza de un
toro salvaje

y me unges con Oleo purisimo.

12 Mis ojos han desafiado a mis
calumniadores,

mis oidos han escuchado la derrota
de los malvados.



13 El justo florecera como la
palmera,

crecera como los cedros del Libano:
14 trasplantado en la Casa del Sefior,

florecera en los atrios de nuestro
Dios.

15 En la vejez seguira dando frutos,
se mantendra fresco y frondoso,

16 para proclamar qué justo es el
Sefior,

mi Roca, en quien no existe la
maldad.

Los beneficios de Dios para con su
pueblo. Miércoles 19 de junio de
2002

Deuteronomio 32,1-12

1. "Moisés, ante toda la asamblea de
Israel, pronuncio hasta el fin las



palabras de este cantico" (Dt 31,30).
Asi se introduce el cantico recién
proclamado, tomado de las ultimas
paginas del libro del Deuteronomio,
precisamente del capitulo 32. De él la
liturgia de Laudes ha seleccionado los
primeros doce versiculos,
reconociendo en ellos un gozoso
himno al Sefior que protege y cuida
de su pueblo con amor en medio de
los peligros y de las dificultades de la
jornada. El andlisis del cantico ha
revelado que se trata de un texto
antiguo, pero posterior a Moisés, en
cuyos labios fue puesto para
conferirle un caracter de
solemnidad. Este canto liturgico se
remonta a los inicios de la historia
del pueblo de Israel. No faltan en esa
pagina orante referencias o
semejanzas con algunos salmos y con
el mensaje de los profetas. Asi, se
convirtio en una expresion sugestiva
e intensa de la fe de Israel.



2. El cantico de Moisés es mas amplio
que el pasaje propuesto por la
liturgia de Laudes, que constituye
solo su preludio. Algunos estudiosos
han creido detectar en esta
composicion un género literario que
se define técnicamente con el
vocablo hebreo rib, es decir, "pleito",
"litigio procesal”. La imagen de Dios
que se nos presenta en la Biblia no es
de ningun modo la de un ser oscuro,
una energia anonima y violenta, o un
hado incomprensible. Es, por el
contrario, una persona que tiene
sentimientos, actia y reacciona, ama
y corrige, participa en la vida de sus
criaturas y no es indiferente a sus
obras. Asi, en nuestro caso, el Senor
convoca una especie de tribunal, en
presencia de testigos, denuncia los
delitos del pueblo acusado y exige
una pena, pero su veredicto esta
impregnado de una misericordia
infinita. Sigamos ahora las etapas de
esta historia, considerando solo los



versiculos que nos propone la
liturgia.

3. Se mencionan inmediatamente los
espectadores, testigos cosmicos:
"Escuchad, cielos; (...) oye,

tierra..." (Dt 32,1). En este proceso
simbolico Moisés actua casi como un
fiscal. Su palabra es eficaz y fecunda
como la de los profetas, expresion de
la palabra divina. Notemos la
significativa serie de imagenes que se
usa para definirla: se trata de signos
tomados de la naturaleza, como la
Iluvia, el rocio, la llovizna, el
chubasco y el orvallo, gracias a los
cuales la tierra verdea y se cubre de
brotes (cf. v. 2).

La voz de Moisés, profeta e
intérprete de la palabra divina,
anuncia la inminente entrada en
escena del gran juez, el Sefior, cuyo
nombre santisimo pronuncia,
exaltando uno de sus numerosos
atributos. En efecto, el Sefior es



llamado la Roca (cf. v. 4), titulo que
aparece con frecuencia en nuestro
cantico (cf. vv. 15, 18, 30, 31y 37); es
una imagen que exalta la fidelidad
estable e inquebrantable de Dios,
opuesta a la inestabilidad y a la
infidelidad de su pueblo. El tema se
desarrolla mediante una serie de
afirmaciones sobre la justicia divina:
"Sus obras son perfectas; sus caminos
son justos; es un Dios fiel, sin
maldad; es justo y recto” (v. 4).

4. Después de la solemne
presentacion del Juez supremo, que
es también la parte agraviada, la
atencion del cantor se dirige hacia el
acusado. Para definirlo recurre a una
eficaz representacion de Dios como
padre (cf. v. 6). A sus criaturas, tan
amadas, las llama hijos suyos, pero,
desgraciadamente, son "hijos
degenerados"” (cf. v. 5). En efecto,
sabemos que ya el Antiguo
Testamento presenta una concepcion
de Dios como padre solicito con sus



hijos, que a menudo lo defraudan (cf.
Ex 4,22; Dt 8,5; Sal 102,13; Si 51,10;Is
1,2; 63,16; Os 11,1-4). Por eso, la
denuncia no es fria, sino apasionada:
"¢Asi le pagas al Sefor, pueblo necio
e insensato? ¢No es él tu padre y tu
creador, el que te hizo y te
constituyd?" (Dt 32,6). Efectivamente,
no es lo mismo rebelarse contra un
soberano implacable que contra un
padre amoroso.

Para hacer concreta la acusacion y
lograr que la conversion aflore de un
corazon sincero, Moisés apela a la
memoria: "Acuérdate de los dias
remotos, considera las edades
pretéritas” (v. 7). En efecto, la fe
biblica es un "memorial", o sea, es
redescubrir la accion eterna de Dios
que se manifiesta a lo largo del
tiempo; es hacer presente y eficaz la
salvacion que el Sefior dono y sigue
ofreciendo al hombre. El gran pecado
de infidelidad coincide, entonces, con
la "falta de memoria", que borra el



recuerdo de la presencia divina en
nosotros y en la historia.

5. El acontecimiento fundamental,
que no se ha de olvidar, es el paso
por el desierto después de la salida
de Egipto, tema central del
Deuteronomio y de todo el
Pentateuco. Asi se evoca el viaje
terrible y dramatico en el desierto
del Sinai, "en una soledad poblada de
aullidos" (cf. v. 10), como se dice con
una imagen de fuerte impacto
emotivo. Pero alli Dios se inclina
sobre su pueblo con una ternura y
una dulzura sorprendentes. Ademas
del simbolo paterno, se alude al
materno del aguila: "Lo rodeo
cuidando de él; 1o guard6 como a las
nifias de sus ojos. Como el dguila
incita a su nidada, revolando sobre
los polluelos, asi extendio sus alas,
los tomo y los llevo sobre sus
plumas” (vv. 10-11). El camino por la
estepa desértica se transforma,
entonces, en un itinerario tranquilo y



sereno, porque esta el manto
protector del amor divino.

El cantico evoca también el Sinai,
donde Israel se convirtio en aliado
del Sefior, su "porcion” y su
"heredad", es decir, su realidad mas
valiosa (cf. v. 9; Ex 19,5). De este
modo, el cantico de Moisés se
transforma en un examen de
conciencia coral para que, por fin, a
los beneficios divinos ya no responda
el pecado, sino la fidelidad.

Duteronomio 32,1-12

1 «Escucha, cielo, y hablaré. oiga la
tierra las palabras de mi boca.

2 Que mi ensefianza descienda como
lluvia y mi palabra caiga como rocio,
como aguacero sobre la hierba, como
chaparrones sobre el pasto

3 Yo voy a proclamar el nombre del
Sefor: jden gloria a nuestro Dios!



4 Fl es 1a Roca: su obra es perfecta,
todos sus caminos son justos; es un
Dios fiel y sin falsedad, justicieroy
recto.

5 Pero se comportaron mal con él los
que ya no son sus hijos, a causa de su
depravacion. esa generacion tortuosa
y perversa.

6 ¢Asi le pagas al Sefior, pueblo necio
e insensato? ¢Acaso €l no es tu padre
y tu creador, el que te hizo y te
afianzo?

7 Acuérdate de los dias lejanos,
considera las épocas pasadas;
preguntale a tu padre, y él te
informara, a los ancianos, y ellos te
lo diran:

8 Cuando el Altisimo dio una
herencia a cada nacién, cuando
distribuyo a los hombres, €l fij6 las
fronteras de los pueblos segun el
numero de los hijos de Dios.



9 Pero la parte del Sefior es su
pueblo. la porcion de su herencia es
Jacob.

10 Lo encontrd en una tierra
desierta. en la soledad rugiente de la
estepa: lo roded y lo cuido. lo
protegié como a la pupila de sus ojos.

11 Como el aguila que impulsa a su
nidada. revoloteando sobre sus
pichones. asi extendio sus alas, 1o
tomo y lo llevé sobre sus plumas.

12 El Sefior solo lo condujo, no habia
a su lado ningun dios extranjero.

Grandeza del Seiior y dignidad del
hombre. Miércoles 26 de junio de
2002

Salmo 8

1. "El hombre (...) se nos revela como
el centro de esta empresa. Se nos
revela gigante, se nos revela divino,
no en si mismo, sino en su principio



y en su destino. Honremos al
hombre, a su dignidad, su espiritu, su
vida" (Angelus del 13 de julio de 1969:
L'Osservatore Romano, edicion en
lengua espafiola, 29 de julio de 1969,
p- 2).

Con estas palabras, en julio de 1969,
Pablo VI entregaba a los astronautas
norteamericanos a punto de partir
hacia la luna el texto del salmo 8, que
acaba de resonar aqui, para que
entrara en los espacios cosmicos.

En efecto, este himno es una
celebracion del hombre, una criatura
insignificante comparada con la
inmensidad del universo, una "cafa"
fragil, para usar una famosa imagen
del gran filésofo Blas Pascal
(Pensamientos, n. 264). Y, sin
embargo, se trata de una "cafa
pensante” que puede comprender la
creacion, en cuanto senor de todo lo
creado, "coronado" por Dios mismo
(cf. Sal 8,6). Como sucede a menudo



en los himnos que exaltan al
Creador, el salmo 8 comienza y
termina con una solemne antifona
dirigida al Sefior, cuya magnificencia
se manifiesta en todo el universo:
"iSefior, duefio nuestro, qué
admirable es tu nombre en toda la
tierra!" (vv. 2. 10)

2. El cuerpo del canto parece suponer
una atmosfera nocturna, con la luna
y las estrellas encendidas en el cielo.
La primera estrofa del himno (cf. vv.
2-5) esta dominada por una
confrontacion entre Dios, el hombre
y el cosmos. En la escena aparece
ante todo el Sefior, cuya gloria
cantan los cielos, pero también los
labios de la humanidad. La alabanza
que brota espontaneamente de la
boca de los nifios anula y confunde
los discursos presuntuosos de los que
niegan a Dios (cf. v. 3). A estos se les
califica de "adversarios", "enemigos"
y "rebeldes"”, porque creen
erroneamente que con su razon y su



accion pueden desafiar y enfrentarse
al Creador (cf. Sal 13,1).

Inmediatamente después se abre el
sugestivo escenario de una noche
estrellada. Ante ese horizonte
infinito, surge la eterna pregunta:
"¢Qué es el hombre?" (Sal 8,5). La
respuesta primera e inmediata habla
de nulidad, tanto en relacion con la
inmensidad de los cielos como, sobre
todo, con respecto a la majestad del
Creador. En efecto, el cielo, dice el
salmista, es "tuyo", "has creado" la
luna y las estrellas, que son "obra de
tus dedos" (cf. v. 4). Es hermosa esa
expresion, que se usa en vez de la
mas comun: "obra de tus manos" (cf.
v. 7): Dios ha creado estas realidades
colosales con la facilidad y la finura
de un recamado o de un cincel, con el
toque leve de un arpista que desliza
sus dedos entre las cuerdas.

3. Por eso, la primera reaccion es de
asombro: ¢como puede Dios



"acordarse" y "cuidar" (cf. v. 5) de
esta criatura tan fragil y pequefa?
Pero he aqui la gran sorpresa: al
hombre, criatura débil, Dios le ha
dado una dignidad estupenda: lo ha
hecho poco inferior a los dngeles o,
como puede traducirse también el
original hebreo, poco inferior a un
dios (cf. v. 6).

Entramos, asi, en la segunda estrofa
del Salmo (cf. vv. 6-10). El hombre es
considerado como el lugarteniente
regio del mismo Creador. En efecto,
Dios lo ha "coronado" como un
virrey, destinandolo a un sefiorio
universal: "Todo lo sometiste bajo sus
pies”, y el adjetivo "todo" resuena
mientras desfilan las diversas
criaturas (cf. vv. 7-9). Pero este
dominio no se conquista con la
capacidad humana, realidad fragil y
limitada, ni se obtiene con una
victoria sobre Dios, como pretendia
el mito griego de Prometeo. Es un
dominio que Dios regala: a las manos



fragiles y a menudo egoistas del
hombre se confia todo el horizonte
de las criaturas, para que conserve
su armonia y su belleza, para que las
use y no abuse de ellas, para que
descubra sus secretos y desarrolle
sus potencialidades.

Como declara la constitucion pastoral
Gaudium et spes del concilio Vaticano
II, "el hombre ha sido creado "a
imagen de Dios", capaz de conocery
amar a su Creador, y ha sido
constituido por él sefior de todas las
criaturas terrenas, para regirlasy
servirse de ellas glorificando a

Dios" (n. 12).

4. Por desgracia, el dominio del
hombre, afirmado en el salmo 8,
puede ser mal entendido y
deformado por el hombre egoista,
que con frecuencia ha actuado mas
como un tirano loco que como un
gobernador sabio e inteligente. E1
libro de la Sabiduria pone en guardia



contra este tipo de desviaciones,
cuando precisa que Dios "formo al
hombre para que dominase sobre los
seres creados (...) y administrase el
mundo con santidad y justicia” (Sb
9,2-3). También Job, aunque en un
contexto diverso, recurre a este
salmo para recordar sobre todo la
debilidad humana, que no mereceria
tanta atencion por parte de Dios:
"¢Qué es el hombre para que tanto de
él te ocupes, para que pongas en él tu
corazon, para que lo escrutes todas
las mafianas?" (Jb 7,17-18). La
historia documenta el mal que la
libertad humana esparce en el
mundo con las devastaciones
ambientales y con las injusticias
sociales mas clamorosas.

A diferencia de los seres humanos
que humillan a sus semejantes y la
creacion, Cristo se presenta como el
hombre perfecto, "coronado de gloria
y honor por haber padecido la
muerte, pues por la gracia de Dios



experimento la muerte para bien de
todos" (Hb 2, 9). Reina sobre el
universo con el dominio de paz y de
amor que prepara el nuevo mundo,
los nuevos cielos y la nueva tierra (cf.
2P 3,13). Mas aun, su autoridad regia
—como sugiere el autor de la carta a
los Hebreos aplicandole el salmo 8—
se ejerce a través de la entrega
suprema de si en la muerte "para
bien de todos".

Cristo no es un soberano que exige
que le sirvan, sino que sirve y se
consagra a los demas: "El Hijo del
hombre no ha venido a ser servido,
sino a servir y a dar su vida como
rescate por muchos" (Mc 10,45). De
este modo, recapitula en si "lo que
estd en los cielos y lo que esta en la
tierra" (Ef 1,10). Desde esta
perspectiva cristologica, el salmo 8
revela toda la fuerza de su mensaje y
de su esperanza, invitdndonos a
ejercer nuestra soberania sobre la



creacion no con el dominio, sino con
el amor.

SALMO 8

1 Del maestro de coro. Con la citara
de Gat. Salmo de David.

2 iSefor, nuestro Dios,

qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!

Quiero adorar tu majestad sobre el
cielo:

3 con la alabanza de los nifios y de
los mas pequeinos,

erigiste una fortaleza contra tus
adversarios

para reprimir al enemigo y al
rebelde.

4 Al ver el cielo, obra de tus manos,

la luna y la estrellas que has creado:



5 ¢qué es el hombre para que pienses
en él,

el ser humano para que lo cuides?

6 Lo hiciste poco inferior a los
angeles,

lo coronaste de gloria y esplendor;

7 le diste dominio sobre la obra de
tus manos,

todo lo pusiste bajo sus pies:

8 todos los rebarfios y ganados,

y hasta los animales salvajes;

9 las aves del cielo, los peces del mar

y cuanto surca los senderos de las
aguas.

10 jSefior, nuestro Dios,

qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!



Exaltacion de la potencia de Dios
creador. Miércoles 3 de julio de 2002

Salmo 92

1. El contenido esencial del salmo 92,
en el que vamos a reflexionar hoy, se
halla expresado sugestivamente en
algunos versiculos del himno que la
Liturgia de las Horas propone para
las Visperas del lunes: "Oh inmenso
creador, que al torbellino de las
aguas marcaste un curso y un limite
en la armonia del cosmos, tu a las
asperas soledades de la tierra
sedienta le diste el refrigerio de los
torrentes y los mares".

Antes de abordar el contenido
central del Salmo, dominado por la
imagen de las aguas, queremos
captar la tonalidad de fondo, el
género literario en que esta escrito.
En efecto, los estudiosos de la Biblia
definen este salmo, al igual que los
siguientes (95-98), como "canto del
Sefior rey". En él se exalta el reino de



Dios, fuente de paz, de verdad y de
amor, que invocamos en el "Padre
nuestro" cuando pedimos: "Venga tu
reino".

En efecto, el salmo 92 comienza
precisamente con la siguiente
exclamacion de jubilo: "El Sefior
reina"” (v. 1). El salmista celebra la
realeza activa de Dios, es decir, su
accion eficaz y salvifica, creadora del
mundo y redentora del hombre. El
Sefior no es un emperador impasible,
relegado en su cielo lejano, sino que
esta presente en medio de su pueblo
como Salvador poderoso y grande en
el amor.

2. En la primera parte del himno de
alabanza domina el Sefior rey. Como
un soberano, se halla sentado en su
trono de gloria, un trono
indestructible y eterno (cf. v. 2). Su
manto es el esplendor de la
trascendencia, y el cinturdn de su
vestido es la omnipotencia (cf. v. 1).



Precisamente la soberania
omnipotente de Dios se revela en el
centro del Salmo, caracterizado por
una imagen impresionante, la de las
aguas caudalosas.

El salmista alude mas en particular a
la "voz" de los rios, es decir, al
estruendo de sus aguas.
Efectivamente, el fragor de grandes
cascadas produce, en quienes
quedan aturdidos por el ruido y
estremecidos, una sensacion de
fuerza tremenda. El salmo 41 evoca
esta sensacion cuando dice: "Una
sima grita a otra sima con voz de
cascadas: tus torrentes y tus olas me
han arrollado" (v. 8). Frente a esta
fuerza de la naturaleza el ser
humano se siente pequerio. Sin
embargo, el salmista la toma como
trampolin para exaltar la potencia,
mucho mas grande aun, del Sefior. A
la triple repeticion de la expresion
"levantan los rios su voz" (Sal 92,3),



corresponde la triple afirmacion de
la potencia superior de Dios.

3. Los Padres de la Iglesia suelen
comentar este salmo aplicandolo a
Cristo: "Sefior y Salvador". Origenes,
traducido por san Jerénimo al latin,
afirma: "El Sefior reina, vestido de
esplendor. Es decir, el que antes
habia temblado en la miseria de la
carne, ahora resplandece en la
majestad de la divinidad". Para
Origenes, los rios y las aguas que
levantan su voz representan a las
"figuras autorizadas de los profetas y
los apostoles”, que "proclaman la
alabanza y la gloria del Sefior, y
anuncian sus juicios para todo el
mundo" (cf. 74 Omelie sul libro dei
Salmi, Milan 1993, pp. 666-669).

San Agustin desarrolla aun mas
ampliamente el simbolo de los
torrentes y los mares. Como rios
llenos de aguas caudalosas, es decir,
llenos de Espiritu Santo y



fortalecidos, los Apostoles ya no
tienen miedo y levantan finalmente
su voz. Pero "cuando Cristo comenzd
a ser anunciado por tantas voces, el
mar inicio a agitarse". Al alterarse el
mar del mundo —explica san Agustin
—, la barca de la Iglesia parecia
fluctuar peligrosamente, agitada por
amenazas y persecuciones, pero "el
Sefior domina desde las alturas™:
"camina sobre el mar y aplaca las
olas" (Esposizioni sui salmi, III, Roma
1976, p. 231).

4. Sin embargo, el Dios soberano de
todo, omnipotente e invencible, esta
siempre cerca de su pueblo, al que da
sus ensefianzas. Esta es la idea que el
salmo 92 ofrece en su ultimo
versiculo: al trono altisimo de los
cielos sucede el trono del arca del
templo de Jerusalén; a la potencia de
su voz cosmica sigue la dulzura de su
palabra santa e infalible: "Tus
mandatos son fieles y seguros; la



santidad es el adorno de tu casa,
Sefior, por dias sin término"” (v. 5).

Asi concluye un himno breve pero
profundamente impregnado de
oracion. Es una plegaria que
engendra confianza y esperanza en
los fieles, los cuales a menudo se
sienten agitados y temen ser
arrollados por las tempestades de la
historia y golpeados por fuerzas
oscuras y amenazadoras.

Un eco de este salmo puede verse en
el Apocalipsis de san Juan, cuando el
autor inspirado, describiendo la gran
asamblea celestial que celebra la
derrota de la Babilonia opresora,
afirma: "O1i el ruido de
muchedumbre inmensa como el
ruido de grandes aguas y como el
fragor de fuertes truenos. Y decian:
"iAleluya!, porque reina el Sefior,
nuestro Dios, duefio de todo™" (Ap
19,6).



5. Concluimos nuestra reflexion
sobre el salmo 92 dejando la palabra
a san Gregorio Nacianceno, el
"te0logo" por excelencia entre los
santos Padres. Lo hacemos con una
de sus hermosas poesias, en la que la
alabanza a Dios, soberano y creador,
asume una dimension trinitaria: "Tu
(Padre) has creado el universo,
dando a cada cosa el puesto que le
compete y manteniéndola en virtud
de tu providencia... Tu Palabra es
Dios-Hijo: en efecto, es consustancial
al Padre, igual a él en honor.

El ha constituido armoniosamente el
universo, para reinar sobre todo. Y,
abrazandolo todo, el Espiritu Santo,
Dios, lo cuida y protege todo. A ti,
Trinidad viva, te proclamaré solo y
unico monareca, (...) fuerza
inquebrantable que gobierna los
cielos, mirada inaccesible a la vista
pero que contempla todo el universo
y conoce todas las profundidades
secretas de la tierra hasta los



abismos. Oh Padre, sé benigno
conmigo: que encuentre misericordia
y gracia, porque a ti corresponde la
gloria y la gracia por los siglos de los
siglos" (Poesia 31, en: Poesie/1, Roma
1994, pp. 65-66).

SALMO 92

1 iReina el Sefior, revestido de
majestad!

El Sefior se ha revestido,
se ha cefiido de poder.

El mundo estd firmemente
establecido:

ino se movera jamas!
2 Tu trono estda firme desde siempre,
tu existes desde la eternidad.

3 Los rios hacen resonar sus voces,



Sefior, los rios hacen resonar su
fragor.

4 Pero mas fuerte que las aguas
impetuosas,

mas fuerte que el oleaje del mar,
es el Sefior en las alturas.

5 Tus testimonios, Sefior, son dignos
de fe,

la santidad embellece tu Casa
a lo largo de los tiempos.

Toda la creacion alabe al Seiior.
Miércoles 10 de julio de 2002

Daniel 3,57-88. 56

1. En el capitulo 3 del libro de Daniel
se halla una hermosa oracion, en
forma de letania, un verdadero
cantico de las criaturas, que la
liturgia de Laudes nos propone



muchas veces, en fragmentos
diversos.

Ahora hemos escuchado su parte
fundamental, un grandioso coro
cosmico, enmarcado por dos
antifonas a modo de sintesis:
"Criaturas todas del Sefior, bendecid
al Sefior, ensalzadlo con himnos por
los siglos. (...) Bendito el Sefior en la
bdveda del cielo, alabado y glorioso y
ensalzado por los siglos" (vv. 56 y 57).

Entre estas dos aclamaciones se
desarrolla un solemne himno de
alabanza, que se expresa con la
repetida invitacion "bendecid":
formalmente, se trata solo de una
invitacion a bendecir a Dios dirigida
a toda la creacion; en realidad, se
trata de un canto de accion de
gracias que los fieles elevan al Sefior
por todas las maravillas del universo.
El hombre se hace portavoz de toda
la creacion para alabar y dar gracias
a Dios.



2. Este himno, cantado por tres
jovenes judios que invitan a todas las
criaturas a alabar a Dios, desemboca
en una situacion dramatica. Los tres
jovenes, perseguidos por el soberano
babilonio, son arrojados a un horno
de fuego ardiente a causa de su fe. Y
aunque estan a punto de sufrir el
martirio, se ponen a cantar, alegres,
alabando a Dios. El dolor terrible y
violento de la prueba desaparece, se
disuelve en presencia de la oracion y
la contemplacion. Es precisamente
esta actitud de abandono confiado la
que suscita la intervencion divina.

En efecto, como atestigua
sugestivamente el relato de Daniel:
"El angel del Sefior bajé al horno
junto a Azarias y sus compafieros,
empujo fuera del horno la llama de
fuego, y les sopld, en medio del
horno, como un frescor de brisa y de
rocio, de suerte que el fuego no los
toco siquiera ni les causé dolor ni
molestia" (vv. 49-50). Las pesadillas



se disipan como la niebla ante el sol,
los miedos se disuelven y el
sufrimiento desaparece cuando todo
el ser humano se convierte en
alabanza y confianza, esperay
esperanza. Esta es la fuerza de la
oracion cuando es pura, intensa,
llena de abandono en Dios,
providente y redentor.

3. El cantico de los tres jovenes hace
desfilar ante nuestros 0jos una
especie de procesion césmica, que
parte del cielo poblado de angeles,
donde brillan también el sol, la luna
y las estrellas. Desde alli Dios
derrama sobre la tierra el don de las
aguas que estan sobre los cielos (cf. v.
60), es decir, la lluvia y el rocio (cf. v.
64).

Pero he aqui que soplan los vientos,
estallan los rayos e irrumpen las
estaciones con el calor y el frio, con
el ardor del verano, pero también
con la escarcha, el hielo y la nieve (cf.



vv. 65-70 y 73). El poeta incluye
también en el canto de alabanza al
Creador el ritmo del tiempo, el dia y
la noche, la luz y las tinieblas (cf. vv.
71-72). Por ultimo, la mirada se
detiene también en la tierra,
partiendo de las cimas de los montes,
realidades que parecen unir el cielo y
la tierra (cf. vv. 74-75).

Entonces se unen a la alabanza a
Dios las criaturas vegetales que
germinan en la tierra (cf. v. 76), las
fuentes, que dan vida y frescura, los
mares y rios, con sus aguas
abundantes y misteriosas (cf. vv.
77-78). En efecto, el cantor evoca
también "los monstruos marinos”
junto a los cetaceos (cf. v. 79), como
signo del caos acuatico primordial al
que Dios impuso limites que es
preciso respetar (cf. Sal 92,3-4; Jb
38,8-11; 40,15-41,26).

Viene luego el vasto y variado reino
animal, que vive y se mueve en las



aguas, en la tierra y en los cielos (cf.
Dn 3,80-81).

4. El ultimo actor de la creacion que
entra en escena es el hombre. En
primer lugar, la mirada se extiende a
todos los "hijos del hombre" (cf. v.
82); después, la atencion se concentra
en Israel, el pueblo de Dios (cf. v. 83);
a continuacion, vienen los que estan
consagrados plenamente a Dios, no
sOlo como sacerdotes (cf. v. 84) sino
también como testigos de fe, de
justicia y de verdad. Son los "siervos
del Sefior", las "almas y espiritus
justos”, los "santos y humildes de
corazon"y, entre estos, sobresalen los
tres jovenes, Ananias, Azariasy
Misael, portavoces de todas las
criaturas en una alabanza universal
y perenne (cf. vv. 85-88).

Constantemente han resonado los
tres verbos de la glorificacion divina,
como en una letania: "bendecid",
"alabad" y "exaltad" al Sefior. Esta es



el alma auténtica de la oracion y del
canto: celebrar al Sefior sin cesar,
con la alegria de formar parte de un
coro que comprende a todas las
criaturas.

5. Quisiéramos concluir nuestra
meditacion citando a algunos santos
Padres de la Iglesia como Origenes,
Hipdlito, Basilio de Cesarea y
Ambrosio de Milan, que comentaron
el relato de los seis dias de la
creacion (cf. Gn 1,1-2,4),
precisamente en relacion con el
cantico de los tres jovenes.

Nos limitamos a recoger el
comentario de san Ambrosio, el cual,
refiriéndose al cuarto dia de la
creacion (cf. Gn 1,14-19), imagina que
la tierra habla y, discurriendo sobre
el sol, encuentra unidas a todas las
criaturas en la alabanza a Dios: "En
verdad, es bueno el sol, porque sirve,
ayuda a mi fecundidad y alimenta



mis frutos. Me ha sido dado para mi
bien y sufre como yo la fatiga.

Gime conmigo, para que llegue la
adopcion de los hijos y la redencion
del género humano, a fin de que
también nosotros seamos liberados
de la esclavitud. A mi lado, conmigo
alaba al Creador, conmigo canta un
himno al Sefor, nuestro Dios. Donde
el sol bendice, alli bendice la tierra,
bendicen los arboles frutales,
bendicen los animales, bendicen
conmigo las aves" (I sei giorni della
creazione, SAEMO, I, Milan-Roma
1977-1994, pp. 192-193).

Nadie esta excluido de la bendicion
del Sefior, ni siquiera los monstruos
marinos (cf. Dn 3,79). En efecto, san
Ambrosio prosigue: "También las
serpientes alaban al Sefior, porque su
naturaleza y su aspecto revelan a
nuestros ojos cierta belleza y
muestran que tienen su

justificacion” (ib., pp. 103-104).



Con mayor razon, nosotros, los seres
humanos, debemos unir a este
concierto de alabanza nuestra voz
alegre y confiada, acompariada por
una vida coherente y fiel.

Daniel 3,57-88. 56

57 Criaturas todas del Sefior,
bendecid al Setior,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

58 Angeles del Sefior, bendecid al
Sefior;

59 cielos, bendecid al Sefor.

60 Aguas del espacio, bendecid al
Senor;

61ejércitos del Sefior, bendecid al
Sefor.

62 Sol y luna, bendecid al Sefior

63 astros del cielo, bendecid al Sefior.



64 Lluvia y rocio, bendecid al Sefior;
65 vientos todos, bendecid al Sefior.
66 Fuego y calor, bendecid al Sefior;
67 frios y heladas, bendecid al Sefior.

68 Rocios y nevadas, bendecid al
Sefior;

69 témpanos y hielos, bendecid al
Seror.

70 Escarchas y nieves, bendecid al
Sefior;

71 noche y dia, bendecid al Sefior.

72 Luz y tinieblas, bendecid al Sefior;
73 rayos y nubes, bendecid al Sefior.
74 Bendiga la tierra al Sefior,
ensalcelo con himnos por los siglos.

75 Montes y cumbres, bendecid al
Sefor;



76 cuanto germina en la tierra,
bendiga al Sefior.

77 Manantiales, bendecid al Sefor;
78 mares y rios, bendecid al Sefior.

79 Cetaceos y peces, bendecid al
Sefior;

80 aves del cielo, bendecid al Sefior.

81 Fieras y ganados, bendecid al
Sefor,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

82 Hijos de los hombres, bendecid al
Sefior;

83 bendiga Israel al Sefior.

84 Sacerdotes del Sefor, bendecid al
Senor;

85 siervos del Sefior, bendecid al
Sefor.



86 Almas y espiritus justos, bendecid
al Senor;

87 santos y humildes de corazon,
bendecid al Sefior.

88 Ananias, Azarias y Misael,
bendecid al Setfior,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

Bendigamos al Padre y al Hijo con el
Espiritu Santo,

ensalcémoslo con himnos por los
siglos.

56 Bendito el Sefior en la béveda del
cielo,

alabado y glorioso y ensalzado por
los siglos.

Glorificacion de Dios, Sefior y
Creador. Miércoles 17 de julio de
2002

Salmo 148



1. El salmo 148, que ahora se ha
elevado a Dios, constituye un
verdadero "cantico de las criaturas”,
una especie de Te Deum del Antiguo
Testamento, un aleluya césmico que
implica todo y a todos en la alabanza
divina.

Un exegeta contemporaneo lo
comenta asi: "El salmista,
llamandolos por su nombre, pone en
orden los seres: en el cielo, dos astros
segun los tiempos, y aparte las
estrellas; por un lado, los arboles
frutales, por el otro, los cedros; en un
plano, los reptiles, y en otro los
pajaros; aqui los principes y alli los
pueblos; en dos filas, quiza dandose
la mano, jovenes y doncellas... Dios
los ha establecido, atribuyéndoles un
lugar y una funcion; el hombre los
acoge, dandoles un lugar en el
lenguaje, y, asi dispuestos, los
conduce a la celebracion liturgica. El
hombre es "pastor del ser" o liturgo
de la creacion” (Luis Alonso Schokel,



Trenta salmi: poesia e preghiera,
Bolonia 1982, p. 499).

Sigamos también nosotros este coro
universal, que resuena en el dbside
del cielo y tiene como templo el
cosmos entero. Dejémonos
conquistar por la alabanza que todas
las criaturas elevan a su Creador.

2. En el cielo encontramos a los
cantores del universo estelar: los
astros mas lejanos, los ejércitos de
angeles, el sol y la luna, las estrellas
lucientes, los "cielos de los cielos" (cf.
v. 4), es decir, los espacios celestes,
las aguas superiores, que el hombre
de la Biblia imagina conservadas en
cisternas antes de derramarse como
Iluvias sobre la tierra.

El aleluya, o sea, la invitacién a
"alabar al Sefior", resuena al menos
ocho veces y tiene como meta final el
orden y la armonia de los seres
celestiales: "Les dio una ley que no
pasara” (v. 6).



La mirada se dirige luego al
horizonte terrestre, donde se
desarrolla una procesion de
cantores, al menos veintidgs, es
decir, una especie de alfabeto de
alabanza, esparcido por nuestro
planeta. He aqui los monstruos
marinos y los abismos, simbolos del
caos acuatico en el que se funda la
tierra (cf. Sal 23,2), segun la
concepcion cosmologica de los
antiguos semitas.

El Padre de la Iglesia san Basilio
observaba: "Ni siquiera el abismo fue
juzgado despreciable por el salmista,
que lo acogio6 en el coro general de la
creacion; es mas, con su lenguaje
propio, completa también él
armoniosamente el himno al
Creador" (Homiliae in hexaemeron,
111, 9:PG 29, 75).

3. La procesion continua con las
criaturas de la atmasfera: rayos,
granizo, nieve y bruma, viento



huracanado, considerado un
mensajero veloz de Dios (cf. Sal
148,8).

Vienen luego los montes y las sierras,
consideradas popularmente como las
criaturas mas antiguas de la tierra
(cf. v. 9). El reino vegetal esta
representado por los arboles frutales
y los cedros (cf. ib.). El mundo
animal, en cambio, esta presente con
las fieras, los animales domésticos,
los reptiles y los pdjaros (cf. v. 10).

Por ultimo, esta el hombre, que
preside la liturgia de la creacion. Es
definido segun todas las edades y
distinciones: nifios, jovenes y viejos,
principes, reyes y pueblos (cf. vv.
11-12).

4. Encomendamos ahora a san Juan
Crisostomo la tarea de
proporcionarnos una vision de
conjunto de este inmenso coro. Lo
hace con palabras que remiten
también al cantico de los tres jovenes



en el horno ardiente, sobre el que
meditamos en la anterior catequesis.

El gran Padre de la Iglesia y patriarca
de Constantinopla afirma: "Por su
gran rectitud de espiritu, los santos,
cuando se disponen a dar gracias a
Dios, suelen invitar a muchos a
participar en su alabanza,
exhortandolos a celebrar juntamente
con ellos esta hermosa liturgia. Es lo
que hicieron también los tres jovenes
en el horno, cuando llamaron a toda
la creacion a alabar a Dios por el
beneficio recibido y cantarle himnos
(Dn 3).

"Lo mismo hace también este salmo,
invitando a ambas partes del mundo,
la de arriba y la de abajo, la sensible
y la inteligible. Lo mismo hizo el
profeta Isaias, cuando dijo:
"iAclamad, cielos, y exulta, tierra!
(...), pues Dios ha consolado a su
pueblo” (Is 49,13). Y asi también se
expresa el Salterio: "Cuando Israel



salio de Egipto, los hijos de Jacob de
un pueblo balbuciente, (...) los
montes saltaron como carneros, las
colinas como corderos" (Sal 113,1. 4).
Y en otro pasaje dice Isaias: "Las
nubes destilen la justicia” (Is 45,8). En
efecto, los santos, al considerar que
no pueden alabar ellos solos al Sefior,
se dirigen a todo el orbe, implicando
a todos en la salmodia

comun" (Expositio in psalmum
CXLVIII: PG 55, 484-485).

5. También nosotros somos invitados
a unirnos a este inmenso coro,
convirtiéndonos en portavoces
explicitos de toda criatura y
alabando a Dios en las dos
dimensiones fundamentales de su
misterio. Por una parte, debemos
adorar su grandeza trascendente,
"porque solo su nombre es sublime,
su majestad esta sobre el cielo y la
tierra" (v. 13), como dice nuestro
salmo. Por otra, reconocemos su
bondad condescendiente, puesto que



Dios esta cercano a sus criaturas y
viene especialmente en ayuda de su
pueblo: "El acrece el vigor de su
pueblo, (...) su pueblo escogido” (v.
14), como afirma también el salmista.

Frente al Creador omnipotente y
misericordioso aceptamos, entonces,
la invitacion de san Agustin a
alabarlo, ensalzarlo y celebrarlo a
traveés de sus obras: "Cuando ta
observas estas criaturas y disfrutas
con ellas y te elevas al Artifice de
todo, y de las cosas creadas, gracias a
la inteligencia, contemplas sus
atributos invisibles, entonces se
eleva su confesion sobre la tierra 'y
en el cielo... Silas criaturas son
hermosas, jcuanto mas hermoso sera
el Creador!" (Exposiciones sobre los
Salmos, 1V, Roma 1977, pp. 887-889).

SALMO 148
1 jAleluyal!

Alaben al Sefior desde el cielo,



alabenlo en las alturas;

2 alabenlo, todos sus angeles,
alabenlo, todos sus ejércitos.

3 Alabenlo, sol y luna,

alabenlo, astros luminosos;

4 alabenlo, espacios celestiales
y aguas que estan sobre el cielo.
5 Alaben el nombre del Sefor,

porque él 1o ordeng, y fueron
creados;

6 él los afianzo para siempre,
estableciendo una ley que no pasara.
7 Alaben al Sefior desde la tierra,

los cetaceos y los abismos del mar;

8 el rayo, el granizo, la nieve, la
bruma,



y el viento huracanado que obedece
a sus ordenes.

9 Las montafias y todas las colinas,

los arboles frutales y todos los
cedros;

10 las fieras y los animales
domeésticos,

los reptiles y los pdajaros alados.

11 Los reyes de la tierra y todas las
naciones,

los principes y los gobernantes de la
tierra;

12 los ancianos, los jovenes y los
ninos,

13 alaben el nombre del Senor.
Porque solo su Nombre es sublime;

su majestad esta sobre el cielo y la
tierra,



14 y él exalta la fuerza de su pueblo.
iA él, la alabanza de todos sus fieles,
y de Israel, el pueblo de sus amigos!
jAleluya!

Anoranza del templo del Seiior.
Miércoles 28 de agosto de 2002

Salmo 83

1. Continua nuestro itinerario a
traves de los Salmos de la liturgia de
Laudes. Ahora hemos escuchado el
Salmo 83, atribuido por la tradicion
judaica a "los hijos de Coré", una
familia sacerdotal que se ocupaba
del servicio liturgico y custodiaba el
umbral de la tienda del arca de la
Alianza (cf.1Cro 9,19).

Se trata de un canto dulcisimo,
penetrado de un anhelo mistico
hacia el Sefior de la vida, al que se
celebra repetidamente (cf. Sal 83,2. 4.
9. 13) con el titulo de "Sefior de los



ejércitos", es decir, Sefor de las
multitudes estelares y, por tanto, del
cosmos. Por otra parte, este titulo
estaba relacionado de modo especial
con el arca conservada en el templo,
llamada "el arca del Sefior de los
ejércitos, que esta sobre los
querubines" (1S 4,4; cf. Sal 79,2). En
efecto, se la consideraba como el
signo de la tutela divina en los dias
de peligro y de guerra (cf. 1§ 4,3-5; 2S
11,11).

El fondo de todo el Salmo esta
representado por el templo, hacia el
que se dirige la peregrinacion de los
fieles. La estacion parece ser el
otofio, porque se habla de la "lluvia
temprana" que aplaca el calor del
verano (cf. Sal 83,7). Por tanto, se
podria pensar en la peregrinacion a
Sion con ocasion de la tercera fiesta
principal del afio judio, la de las
Tiendas, memoria de la
peregrinacion de Israel a través del
desierto.



2. El templo esta presente con todo su
encanto al inicio y al final del Salmo.
En la apertura (cf. vv. 2-4)
encontramos la admirable y delicada
imagen de los pajaros que han hecho
sus nidos en el santuario, privilegio
envidiable.

Esta es una representacion de la
felicidad de cuantos, como los
sacerdotes del templo, tienen una
morada fija en la Casa de Dios,
gozando de su intimidad y de su paz.
En efecto, todo el ser del creyente
tiende al Sefior, impulsado por un
deseo casi fisico e instintivo: "Mi
alma se consume y anhela los atrios
del Sefior, mi corazon y mi carne
retozan por el Dios vivo" (v. 3). El
templo aparece nuevamente también
al final del Salmo (cf. vv. 11-13). El
peregrino expresa su gran felicidad
por estar un tiempo en los atrios de
la casa de Dios, y contrapone esta
felicidad espiritual a la ilusion
idolatrica, que impulsa hacia "las



tiendas del impio", o sea, hacia los
templos infames de la injusticia y la
perversion.

3. Sélo en el santuario del Dios vivo
hay luz, vida y alegria, y es "dichoso
el que confia" en el Sefior, eligiendo
la senda de la rectitud (cf. vv. 12-13).
La imagen del camino nos lleva al
nucleo del Salmo (cf. vv. 5-9), donde
se desarrolla otra peregrinacion mas
significativa. Si es dichoso el que vive
en el templo de modo estable, mas
dichoso aun es quien decide
emprender una peregrinacion de fe a
Jerusalén.

También los Padres de la Iglesia, en
sus comentarios al Salmo 83, dan
particular relieve al versiculo 6:
"Dichosos los que encuentran en ti su
fuerza al preparar su peregrinacion".
Las antiguas traducciones del
Salterio hablaban de la decision de
realizar las "subidas" a la Ciudad
santa. Por eso, para los Padres la



peregrinacion a Sion era el simbolo
del avance continuo de los justos
hacia las "eternas moradas", donde
Dios acoge a sus amigos en la alegria
plena (cf. Lc 16,9).

Quisiéramos reflexionar un
momento sobre esta "subida" mistica,
de la que la peregrinacion terrena es
imagen y signo. Y lo haremos con las
palabras de un escritor cristiano del
siglo VII, abad del monasterio del
Sinai.

4. Se trata de san Juan Climaco, que
dedicé un tratado entero —La escala
del Paraiso— a ilustrar los
innumerables peldafios por los que
asciende la vida espiritual. Al final de
su obra, cede la palabra a la caridad,
colocada en la cima de la escala del
progreso espiritual.

Ella invita y exhorta, proponiendo
sentimientos y actitudes ya sugeridos
por nuestro Salmo: "Subid,
hermanos, ascended. Cultivad,



hermanos, en vuestro corazon el
ardiente deseo de subir siempre (cf.
Sal 83,6). Escuchad la Escritura, que
invita: "Venid, subamos al monte del
Sefior y a la casa de nuestro Dios" (Is
2,3), que ha hecho nuestros pies
agiles como los del ciervo y nos ha
dado como meta un lugar sublime,
para que, siguiendo sus caminos,
venciéramos (cf. Sal 17,33). Asi pues,
apresurémonos, como esta escrito,
hasta que encontremos todos en la
unidad de la fe el rostro de Dios y,
reconociéndolo, lleguemos a ser el
hombre perfecto en la madurez de la
plenitud de Cristo (cf. Ef4,13)" (La
scala del Paradiso, Roma 1989, p.
355).

5. El salmista piensa, ante todo, en la
peregrinacion concreta que conduce
a Sion desde las diferentes
localidades de la Tierra Santa. La
lluvia que esta cayendo le parece una
anticipacion de las gozosas
bendiciones que lo cubriran como un



manto (cf. Sal 83,7) cuando esté
delante del Sefior en el templo (cf. v.
8). La cansada peregrinacion a través
de "aridos valles" (cf. v. 7) se
transfigura por la certeza de que la
meta es Dios, el que da vigor (cf. v. 8),
escucha la suplica del fiel (cf. v. 9) y
se convierte en su "escudo” protector
(cf. v. 10).

Precisamente desde esta perspectiva
la peregrinacion concreta se
transforma, como habian intuido los
Padres, en una parabola de la vida
entera, en tension entre la lejania y
la intimidad con Dios, entre el
misterio y la revelacion. También en
el desierto de la existencia diaria, los
seis dias laborables son fecundados,
iluminados y santificados por el
encuentro con Dios en el séptimo dia,
a través de la liturgia y la oracion en
el encuentro dominical.

Caminemos, pues, también cuando
estemos en "aridos valles",



manteniendo la mirada fija en esa
meta luminosa de paz y comunion.
También nosotros repetimos en
nuestro corazon la bienaventuranza
final, semejante a una antifona que
concluye el Salmo: "jSefior de los
ejércitos, dichoso el hombre que
confia en ti!" (v. 13).

SALMO 83

1 Del maestro de coro. Con la citara
de Gat. De los hijos de Coré. Salmo.

2 jQué amable es tu Morada,
Sefior del Universo!

3 Mi alma se consume de deseos
por los atrios del Sefior;

mi corazon y mi carne claman
ansiosos

por el Dios viviente.

4 Hasta el gorrion encontro una casa,



y la golondrina tiene un nido
donde poner sus pichones,

junto a tus altares, Sefior del
universo,

mi Rey y mi Dios.
5 jFelices los que habitan en tu Casa
y te alaban sin cesar!

6 jFelices los que encuentran su
fuerza en ti,

al emprender la peregrinacion!
7 Al pasar por el valle arido,

lo convierten en un oasis;

caen las primeras lluvias,

y lo cubren de bendiciones;

8 ellos avanzan con vigor siempre
creciente



hasta contemplar a Dios en Sion.

9 Sefior del universo, oye mi
plegaria,

escucha, Dios de Jacob;

10 protege, Dios, a nuestro Escudo
y mira el rostro de tu Ungido.

11 Vale mads un dia en tus atrios
que mil en otra parte;

yo prefiero el umbral de la Casa de
mi Dios

antes que vivir entre malvados.

12 Porque el Sefior es sol y escudo;
Dios da la gracia y la gloria,

y no niega sus bienes

a los que proceden con rectitud.

13 jSefior del universo,



feliz el hombre que confia en ti!

La nueva ciudad de Dios centro de
toda la humanidad. Miércoles 4 de
septiembre de 2002

Isaias 2

1. La liturgia diaria de Laudes,
ademas de los salmos, propone
siempre un cantico tomado del
Antiguo Testamento. En efecto, ya se
sabe que, junto al Salterio, auténtico
libro de la oracion de Israel y, luego,
de la Iglesia, existe otra especie de
"Salterio" esparcido por las diversas
paginas histdricas, proféticas y
sapienciales de la Biblia. También
esta constituido por himnos, suplicas,
alabanzas e invocaciones, a menudo
de gran belleza e intensidad
espiritual.

En nuestra peregrinacion ideal a lo
largo de las oraciones de la Liturgia
de Laudes, ya hemos encontrado
muchos de estos canticos que se



hallan esparcidos por las paginas
biblicas. Ahora reflexionamos sobre
uno realmente admirable, obra de
uno de los mas grandes profetas de
Israel, Isaias, que vivio en el siglo VIII
antes de Cristo. Es testigo de tiempos
dificiles para el reino de Juda, pero
también cantor de la esperanza
mesidnica con un lenguaje poético
elevadisimo.

2. Es el caso del cantico que
acabamos de escuchar y que se halla
situado casi al inicio de su libro, en
los primeros versiculos del capitulo
2, precedidos por una nota
redaccional posterior, que reza asi:
"Vision de Isaias, hijo de Amos,
tocante a Juda y Jerusalén" (Is 2,1).
Asi pues, el himno esta concebido
como una vision profética, que
describe una meta hacia la cual
tiende, en la esperanza, la historia de
Israel. No es casual que las primeras
palabras sean: "Al final de los

dias" (v. 2), es decir, en la plenitud de



los tiempos. Por eso, es una
invitacion a no quedarse en el
presente, tan miserable, sino a saber
intuir bajo la superficie de los
acontecimientos diarios la presencia
misteriosa de la accidn divina, que
conduce la historia hacia un
horizonte muy diverso de luz y de
paz.

Esta "vision", de sabor mesianico,
volvera a presentarse en el capitulo
60 del mismo libro, en un escenario
mas amplio, signo de una ulterior
meditacion de las palabras esenciales
e incisivas del profeta, precisamente
las del cantico que acabamos de
proclamar. El profeta Miqueas (cf. Mi
4,1-3) recogera el mismo himno,
aunque con un final (cf.Mi 4,4-5)
diverso del que tiene el oraculo de
Isaias (cf. Is 2,5).

3. En el centro de la "vision" de Isaias
se eleva el monte Sion, que dominara
idealmente todos los demas montes,



pues esta habitado por Dios y, por
consiguiente, es lugar de contacto
con el cielo (cf. 1R 8,22-53). De él,
segun el oraculo de Isaias 60,1-6,
saldra una luz que rasgara y disipara
las tinieblas, y hacia él se dirigiran
procesiones de pueblos desde todos
los rincones de la tierra.

Este poder de atraccion de Sion se
funda en dos realidades que brotan
del monte santo de Jerusalén: la ley y
la palabra del Sefior. Realmente
constituyen una sola realidad, que es
fuente de vida, de luz y de paz,
expresion del misterio del Sefior y de
su voluntad. Cuando las naciones
llegan a la cima de Sidn, donde se
eleva el templo de Dios, sucede el
milagro que desde siempre espera la
humanidad y hacia el que suspira.
Los pueblos renuncian a las armas,
que son recogidas para forjar con
ellas instrumentos pacificos de
trabajo: las espadas se transforman
en arados, las lanzas en podaderas.



Asi surge un horizonte de paz,
deshalom (cf. Is 60,17), como se dice
en hebreo, palabra muy usada en la
teologia mesianica. Cae, finalmente
para siempre, el telon sobre la guerra
y sobre el odio.

4. El oraculo de Isaias concluye con
un llamamiento, que va en la linea
de la espiritualidad de los cantos de
peregrinacion a Jerusalén: "Casa de
Jacob, ven, caminemos a la luz del
Senor" (Is 2,5). Israel no debe ser un
mero espectador de esta
transformacion histérica radical; no
puede rechazar la invitacion puesta
al inicio en labios de los pueblos:
"Venid, subamos al monte del
Senor" (Is 2,3).

También a los cristianos nos
interpela este cantico de Isaias. Al
comentarlo, los Padres de la Iglesia
de los siglos IV y V (Basilio Magno,
Juan Crisdstomo, Teodoreto de Ciro,
Cirilo de Alejandria) lo veian



realizado con la venida de Cristo. Por
consiguiente, identificaban la Iglesia
con el "monte de la casa del Sefior...
encumbrado sobre las montanas”,
del que salia la palabra del Sefior y
hacia el que confluiran los pueblos
paganos, en la nueva era de paz
inaugurada por el Evangelio.

5. Ya el martir san Justino, en su
Primera Apologia, escrita
aproximadamente el afio 153,
proclamaba la realizacion del
versiculo del cantico, que dice: "de
Jerusalén saldra la palabra del
Sefior" (cf. v. 3). Escribia: "De
Jerusalén salieron doce hombres
hacia todo el mundo. Eran
ignorantes; no sabian hablar, pero
gracias al poder de Dios revelaron a
todo el género humano que habian
sido enviados por Cristo para
ensefiar a todos la palabra de Dios. Y
nosotros, que antes nos matabamos
los unos a los otros, no sélo no
luchamos ya contra los enemigos,



sino que, para no mentir y no
engarar a los que nos interrogan, de
buen grado morimos confesando a
Cristo" (Primera Apologia, 39, 3:Gli
apologeti greci, Roma 1986, p. 118).

Por eso, de modo particular, los
cristianos aceptamos la invitacion
del profeta y tratamos de poner los
cimientos de la civilizacion del amor
y de la paz, en la que ya no habra ni
guerra "ni muerte ni llanto ni gritos
ni fatigas, porque el mundo viejo ha
pasado” (Ap 21,4).

Isaias 2

1 Palabra que Isaias, hijo de Amos,
recibio en una vision, acerca de Juda
y de Jerusalén:

2 Sucedera al fin de los tiempos que
la montafa de la Casa del Sefior sera
afianzada sobre la cumbre de las
montafas y se elevara por encima de
las colinas. Todas las naciones
afluiran hacia ella



3 y acudiran pueblos numerosos, que
dirdn; jVengan, subamos a la
montaifia del Sefior, a la Casa del Dios
de Jacob! El nos instruiré en sus
caminos y caminaremos por sus
sendas». Porque de Sion saldra la Ley
y de Jerusalén, la palabra del Sefior.

4 El sera juez entre las naciones y
arbitro de pueblos numerosos Con
sus espadas forjaran arados y
podaderas con sus lanzas. No
levantara la espada una nacion
contra otra ni se adiestraran mas
para la guerra.

5 jVen, casa de Jacob, y caminemos a
la luz del Sefior!

La llegada del Dia del Sefior

6 Si, tu has desechado a tu pueblo a
la casa de Jacob. porque estan llenos
de adivinos de Oriente, de astrdlogos,
como los filisteos, y estrechan la
mano de los extranjeros.



7 Su pais esta lleno de plata y oro y
sus tesoros no tienen fin. Su pais esta
lleno de caballos y sus carros de
guerra no tienen fin.

8 Su pais esta lleno de idolos; ellos se
postran ante la obra de sus manos,
ante lo que fabricaron sus propios
dedos.

9 El hombre sera doblegado y el
mortal, humillado —td no podrias
perdonarlos —

10 iEntra en la roca y escondete en el
polvo, lejos del Terror del Sefior y del
esplendor de su majestad!

11 La mirada altanera del hombre
serd humillada, la arrogancia
humana sera abatida. y sélo el Sefior
serd exaltado en aquel dia.

12 Porque habra un dia para el Sefior
de los ejércitos contra todo lo
arrogante y altanero, contra todo lo
alto y encumbrado,



13 contra todos los cedros del Libano,
altaneros y elevados, contra todas las
encinas de Basan

14 contra todas las montanas altivas,
contra todas las colinas
encumbradas,

15 contra todas las altas torres,
contra todo muro fortificado,

16 contra todas las naves de Tarsis,
contra todos los barcos suntuosos.

17 El orgullo del hombre sera
humillado, la arrogancia humana
sera abatida, y solo el Sefor sera
exaltado en aquel dia,

18 y hasta el ultimo de los idolos
desaparecera.

19 iEntren en las cavernas de las
rocas y en las cuevas del suelo. lejos
del Terror del Sefior y del esplendor
de su majestad, cuando él se levante
para llenar la tierra de espanto!



20 Aquel dia, el hombre arrojara a
los topos y a los murciélagos los
idolos de plata y los idolos de oro que
se habia fabricado para adorarlos,

21y se meterd en las hendiduras de
las rocas y en las grietas de los
pefiascos, lejos del Terror del Sefior y
del esplendor de su majestad, cuando
él se levante para llenar la tierra de
espanto.

22 iDejen entonces al hombre que
solo tiene aliento en sus narices! ;En
qué se lo puede estimar?

Dios, rey y juez del universo.
Miércoles 18 de septiembre de 2002

Salmo 95

1. "Decid a los pueblos: "El Sefior es
rey"". Esta exhortacion del salmo 95
(v. 10), que se acaba de proclamar, en
cierto sentido ofrece la tonalidad en
que se modula todo el himno. En
efecto, se sitia entre los "salmos del



Sefior rey", que abarcan los salmos
95-98, asi como el 46 y el 92.

Ya hemos tenido anteriormente
ocasion de presentar y comentar el
salmo 92, y sabemos que en estos
canticos el centro esta constituido
por la figura grandiosa de Dios, que
gobierna todo el universo y dirige la
historia de la humanidad.

También el salmo 95 exalta tanto al
Creador de los seres como al
Salvador de los pueblos: Dios
"afianzo el orbe, y no se moverad; él
gobierna a los pueblos

rectamente"” (v. 10). El verbo
"gobernar" expresa la certeza de que
no nos hallamos abandonados a las
oscuras fuerzas del caos o de la
casualidad, sino que desde siempre
estamos en las manos de un
Soberano justo y misericordioso.

2. El salmo 95 comienza con una
invitacion jubilosa a alabar a Dios,
una invitacion que abre



inmediatamente una perspectiva
universal: "cantad al Sefior, toda la
tierra" (v. 1). Se invita a los fieles a
"contar la gloria" de Dios "a los
pueblos" y, luego, "a todas las
naciones" para proclamar "sus
maravillas" (v. 3). Es mas, el salmista
interpela directamente a las "familias
de los pueblos” (v. 7) para invitarlas a
glorificar al Sefior. Por ultimo, pide a
los fieles que digan "a los pueblos: el
Sefior es rey" (v. 10), y precisa que el
Sefior "gobierna a las naciones" (v.
10), "a los pueblos” (v. 13). Es muy
significativa esta apertura universal
de parte de un pequeiio pueblo
aplastado entre grandes imperios.
Este pueblo sabe que su Sefior es el
Dios del universo y que "los dioses de
los gentiles son apariencia” (v. 5).

El Salmo se halla sustancialmente
constituido por dos cuadros. La
primera parte (cf. vv. 1-9) comprende
una solemne epifania del Sefior "en
su santuario” (v. 6), es decir, en el



templo de Sion. La preceden y la
siguen cantos y ritos sacrificiales de
la asamblea de los fieles. Fluye
intensamente la alabanza ante la
majestad divina: "Cantad al Sefior un
cantico nuevo, (...) cantad (...), cantad
(...), bendecid (...), proclamad su
victoria (...), contad su gloria, sus
maravillas (...), aclamad la gloria y el
poder del Sefior, aclamad la gloria
del nombre del Sefior, entrad en sus
atrios trayéndole ofrendas, postraos
(..)" (vv. 1-3, 7-9).

Asi pues, el gesto fundamental ante
el Sefior rey, que manifiesta su gloria
en la historia de la salvacion, es el
canto de adoracion, alabanza y
bendicion. Estas actitudes deberian
estar presentes también en nuestra
liturgia diaria y en nuestra oracion
personal.

3. En el centro de este canto coral
encontramos una declaracién contra
los idolos. Asi, la plegaria se



manifiesta como un camino para
conseguir la pureza de la fe, segun la
conocida maxima: lex orandi, lex
credendi, o sea, la norma de la
oracion verdadera es también norma
de fe, es leccion sobre la verdad
divina. En efecto, esta se puede
descubrir precisamente a través de la
intima comunién con Dios realizada
en la oracion.

El salmista proclama: "Es grande el
Sefior, y muy digno de alabanza, mas
temible que todos los dioses. Pues los
dioses de los gentiles son apariencia,
mientras que el Sefior ha hecho el
cielo" (vv. 4-5). A través de la liturgia
y la oracion la fe se purifica de toda
degeneracion, se abandonan los
idolos a los que se sacrifica
facilmente algo de nosotros durante
la vida diaria, se pasa del miedo ante
la justicia trascedente de Dios a la
experiencia viva de su amor.



4. Pero pasemos al segundo cuadro,
el que se abre con la proclamacion
de la realeza del Sefior (cf. vv. 10-13).
Quien canta aqui es el universo,
incluso en sus elementos mas
misteriosos y oscuros, como el mar,
segun la antigua concepcion biblica:
"Alégrese el cielo, goce la tierra,
retumbe el mar y cuanto lo llena;
vitoreen los campos y cuanto hay en
ellos, aclamen los arboles del bosque,
delante del Sefior, que ya llega, ya
llega a regir la tierra" (vv. 11-13).

Como dira san Pablo, también la
naturaleza, juntamente con el
hombre, "espera vivamente (...) ser
liberada de la servidumbre de la
corrupcion para participar en la
gloriosa libertad de los hijos de
Dios" (Rm 8,19. 21).

Aqui quisiéramos dejar espacio a la
relectura cristiana de este salmo que
hicieron los Padres de la Iglesia, los
cuales vieron en €l una prefiguracion



de la Encarnacion y de la crucifixion,
signo de la paradojica realeza de
Cristo.

5. Asi, san Gregorio Nacianceno, al
inicio del discurso pronunciado en
Constantinopla en la Navidad del afio
379 o del 380, recoge algunas
expresiones del salmo 95: "Cristo
nace: glorificadlo. Cristo baja del
cielo: salid a su encuentro. Cristo esta
en la tierra: levantaos. "Cantad al
Sefior, toda la tierra" (v. 1); y, para
unir a la vez los dos conceptos,
"alégrese el cielo, goce la tierra" (v.
11) a causa de aquel que es celeste
pero que luego se hizo

terrestre” (Omelie sulla nativita,
Discurso 38, 1, Roma 1983, p. 44).

De este modo, el misterio de la
realeza divina se manifiesta en la
Encarnacion. Mas aun, el que reina
"hecho terrestre”, reina precisamente
en la humillacién de la cruz. Es
significativo que muchos antiguos



leyeran el versiculo 10 de este salmo
con una sugestiva integracion
cristologica: "El Sefior reina desde el
arbol de la cruz".

Por esto, ya la Carta a Bernabé
ensefiaba que "el reino de Jesus esta
en el arbol de la cruz" (VIII, 5: I Padri
apostolici, Roma 1984, p. 198) y el
martir san Justino, citando casi
integramente el Salmo en su Primera
Apologia, concluia invitando a todos
los pueblos a alegrarse porque "el
Sefior reino desde el arbol de la
cruz" (Gli apologeti greci, Roma 1986,
p. 121).

En esta tierra florecio el himno del
poeta cristiano Venancio Fortunato,
Vexilla regis, en el que se exalta a
Cristo que reina desde la altura de la
cruz, trono de amor y no de dominio:
Regnavit a ligno Deus. En efecto,
Jesus, ya durante su existencia
terrena, habia afirmado: "El que
quiera llegar a ser grande entre



vosotros, sera vuestro servidor; y el
que quiera ser el primero entre
vosotros, sera esclavo de todos, pues
tampoco el Hijo del hombre ha
venido a ser servido, sino a serviry a
dar su vida como rescate por
muchos" (Mc 10,43-45).

SALMO 95
1 Canten al Senor un canto nuevo,
cante al Sefnor toda la tierra;

2 canten al Sefior, bendigan su
Nombre,

dia tras dia, proclamen su victoria.

3 Anuncien su gloria entre las
naciones,

y sus maravillas entre los pueblos.

4 Porque el Sefor es grande y muy
digno de alabanza,

mas temible que todos los dioses.



5 Los dioses de los pueblos no son
mas que apariencia,

pero el Sefior hizo el cielo;

6 en su presencia hay esplendor y
majestad,

en su Santuario, poder y hermosura.

7 Aclamen al Sefior, familias de los
pueblos,

aclamen la gloria y el poder del
Sefior;

8 aclamen la gloria del nombre del
Seror.

Entren en sus atrios trayendo una
ofrenda,

9 adoren al Sefior al manifestarse su
santidad:

ique toda la tierra tiemble ante él!



10 Digan entre las naciones: «jel
Sefior reina!

El mundo esta firme y no vacilara.

El Sefior juzgara a los pueblos con
rectitud».

11 Alégrese el cielo y exulte la tierra,

resuene el mar y todo lo que hay en
él;

12 regocijese el campo con todos sus
frutos,

griten de gozo los arboles del bosque.
13 Griten de gozo delante del Sefior,
porque él viene a gobernar la tierra:
él gobernara al mundo con justicia,

y a los pueblos con su verdad.

Nuestra salvacion esta cerca.
Miércoles 25 de septiembre de 2002



Salmo 84

1. El salmo 84, que acabamos de
proclamar, es un canto gozoso y lleno
de esperanza en el futuro de la
salvacion. Refleja el momento
entusiasmante del regreso de Israel
del exilio babildnico a la tierra de sus
padres. La vida nacional se reanuda
en aquel amado hogar, que habia
sido apagado y destruido en la
conquista de Jerusalén por obra del
ejército del rey Nabucodonosor en el
afio 586 a.C.

En efecto, en el original hebreo del
Salmo aparece varias veces el verbo
shiib, que indica el regreso de los
deportados, pero también significa
un "regreso” espiritual, es decir, la
"conversion". Por eso, el
renacimiento no solo afecta a la
nacion, sino también a la comunidad
de los fieles, que habian considerado
el exilio como un castigo por los
pecados cometidos y que veian ahora



el regreso y la nueva libertad como
una bendicion divina por la
conversion realizada.

2. E1 Salmo se puede seguir en su
desarrollo de acuerdo con dos etapas
fundamentales. La primera esta
marcada por el tema del "regreso”,
con todos los matices a los que
aludiamos.

Ante todo se celebra el regreso fisico
de Israel: "Senior (...), has restaurado
la suerte de Jacob" (v. 2);
"restauranos, Dios salvador nuestro
(...) ¢No vas a devolvernos la

vida?" (vv. 5. 7). Se trata de un
valioso don de Dios, el cual se
preocupa de liberar a sus hijos de la
opresion y se compromete en favor
de su prosperidad: "Amas a todos los
seres (...). Con todas las cosas eres
indulgente, porque son tuyas, Sefior
que amas la vida" (Sb 11,24. 26).

Ahora bien, ademas de este
"regreso”, que unifica concretamente



a los dispersos, hay otro "regreso"
mas interior y espiritual. El salmista
le da gran espacio, atribuyéndole un
relieve especial, que no sélo vale
para el antiguo Israel, sino también
para los fieles de todos los tiempos.

3. En este "regreso” actua de forma
eficaz el Sefior, revelando su amor al
perdonar la maldad de su pueblo, al
borrar todos sus pecados, al reprimir
totalmente su colera, al frenar el
incendio de su ira (cf. Sal 84,3-4).

Precisamente la liberacion del mal, el
perdon de las culpas y la purificacion
de los pecados crean el nuevo pueblo
de Dios. Eso se pone de manifiesto a
través de una invocacion que
también ha llegado a formar parte de
la liturgia cristiana: "Muéstranos,
Sefior, tu misericordia y danos tu
salvacion” (v. 8).

Pero a este "regreso” de Dios que
perdona debe corresponder el
"regreso”, es decir, la conversion del



hombre que se arrepiente. En efecto,
el Salmo declara que la paz y la
salvacion se ofrecen "a los que se
convierten de corazon" (v. 9). Los que
avanzan con decision por el camino
de la santidad reciben los dones de la
alegria, la libertad y la paz.

Es sabido que a menudo los términos
biblicos relativos al pecado evocan
un equivocarse de camino, no
alcanzar la meta, desviarse de la
senda recta. La conversion es,
precisamente, un "regreso" al buen
camino que lleva a la casa del Padre,
el cual nos espera para abrazarnos,
perdonarnos y hacernos felices (cf.
Lc 15,11-32).

4. Asi llegamos a la segunda parte del
Salmo (cf. vv. 10-14), tan familiar
para la tradicion cristiana. Alli se
describe un mundo nuevo, en el que
el amor de Dios y su fidelidad, como
si fueran personas, se abrazan; del
mismo modo, también la justicia y la



paz se besan al encontrarse. La
verdad brota como en una
primavera renovada, y la justicia,
que para la Biblia es también
salvacion y santidad, mira desde el
cielo para iniciar su camino en
medio de la humanidad

Todas las virtudes, antes expulsadas
de la tierra a causa del pecado, ahora
vuelven a la historia y, al
encontrarse, trazan el mapa de un
mundo de paz. La misericordia, la
verdad, la justicia y la paz se
transforman casi en los cuatro
puntos cardinales de esta geografia
del espiritu. También Isaias canta:
"Destilad, cielos, como rocio de lo
alto; derramad, nubes, la victoria.
Abrase la tierra y produzca
salvacidn, y germine juntamente la
justicia. Yo, el Sefior, lo he creado" (Is
45,8).

5. Ya en el siglo II con san Ireneo de
Lyon, las palabras del salmista se



lefan como anuncio de la "generacion
de Cristo en el seno de la

Virgen" (Adversus haereses 111, 5, 1).
En efecto, la venida de Cristo es la
fuente de la misericordia, el brotar
de la verdad, el florecimiento de la
justicia, el esplendor de la paz.

Por eso, la tradicion cristiana lee el
Salmo, sobre todo en su parte final,
en clave navidefia. San Agustin lo
interpreta asi en uno de sus
discursos para la Navidad. Dejemos
que él concluya nuestra reflexion:
""La verdad ha brotado de la tierra":
Cristo, el cual dijo: "Yo soy la
verdad" (Jn 14,6) nacio de una
Virgen. "La justicia ha mirado desde
el cielo": quien cree en el que nacio
no se justifica por si mismo, sino que
es justificado por Dios. "La verdad ha
brotado de la tierra": porque "el
Verbo se hizo carne" (Jn 1,14). "Y la
justicia ha mirado desde el cielo":
porque "toda dadiva buena y todo
don perfecto viene de lo alto" (St



1,17). "La verdad ha brotado de la
tierra", es decir, ha tomado un
cuerpo de Maria. "Y la justicia ha
mirado desde el cielo": porque "nadie
puede recibir nada si no se le ha
dado del cielo” (Jn 3,27)" (Discorsi, 1V/
1, Roma 1984, p. 11).

SALMO 84

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Salmo.

2 Fuiste propicio, Sefor, con tu
tierra,

cambiaste la suerte de Jacob;

3 perdonaste la culpa de tu pueblo,
lo absolviste de todos sus pecados;
4 reprimiste toda tu indignacion

y aplacaste el ardor de tu enojo.

5 jRestdauranos, Dios, salvador
nuestro;



olvida tu aversion hacia nosotros!

6 ¢Vas a estar enojado para siempre?
¢Mantendras tu ira eternamente?

7 ¢No volverdas a darnos la vida,
para que tu pueblo se alegre en ti?

8 iManifiéstanos, Sefior, tu
misericordia

y danos tu salvacion!

9 Voy a proclamar lo que dice el
Senor:

el Sefior promete la paz,
la paz para su pueblo y sus amigos,

y para los que se convierten de
corazon.

10 Su salvacion esta muy cerca de
sus fieles,

y la Gloria habitara en nuestra tierra.



11 El Amor y la Verdad se
encontraran,

la Justicia y la Paz se abrazaran;
12 la Verdad brotara de la tierra
y la Justicia mirara desde el cielo.

13 El mismo Sefior nos dara sus
bienes

y nuestra tierra producira sus frutos.
14 La Justicia ira delante de é€l,
y la Paz, sobre la huella de sus pasos.

Himno después de la victoria.
Miércoles 2 de octubre de 2002

Isaias 26,1-12

1. En el libro del profeta Isaias
convergen voces diversas,
distribuidas en un amplio arco de
tiempo y todas puestas bajo el
nombre y la inspiracion de este



grandioso testigo de la palabra de
Dios, que vivio en el siglo VIII antes
de Cristo.

En este vasto libro de profecias que
también Jesus desenrollo y leyo en la
sinagoga de su pueblo, Nazaret (cf. Lc
4,17-19), se halla una serie de
capitulos, que va del 24 al 27,
denominada habitualmente por los
estudiosos "el gran Apocalipsis de
Isaias". En efecto, se encontrard en él
una segunda y menor en los
capitulos 34-35. En paginas a
menudo ardientes y densas de
simbolos, se delinea una fuerte
descripcion poética del juicio divino
sobre la historia y se exalta la espera
de salvacion por parte de los justos.

2. Con frecuencia, como sucedera con
el Apocalipsis de san Juan, se oponen
dos ciudades contrapuestas entre si:
la ciudad rebelde, encarnada en
algunos centros historicos de



entonces, y la ciudad santa, donde se
reunen los fieles.

Pues bien, el cantico que acaba de
proclamarse, y que esta tomado del
capitulo 26 de Isaias, es precisamente
la celebracion gozosa de la ciudad de
la salvacion. Se eleva fuerte y
gloriosa, porque el Sefior mismo ha
puesto sus fundamentos y sus
murallas de proteccion,
transformandola en una morada
segura y tranquila (cf. v. 1). El abre
ahora sus puertas de par en par, para
acoger al pueblo de los justos (cf. v.
2), que parece repetir las palabras
del salmista cuando, delante del
templo de Sion, exclama: "Abridme
las puertas del triunfo y entraré para
gracias al Sefior. Esta es la puerta del
Sefior: los vencedores entraran por
ella" (Sal 177,19-20).

3. Quien entra en la ciudad de la
salvacion debe cumplir un requisito
fundamental: "animo firme, ... fiarse



de ti, ... confiar" (cf. Is 26,3-4). Es la fe
en Dios, una fe solida, basada en él,
que es la "Roca eterna" (v. 4).

Es la confianza, ya expresada en la
raiz originaria hebrea de la palabra
"amén", profesion sintética de fe en
el Sefior, que, como cantaba el rey
David, es "mi fortaleza, mi roca, mi
alcazar, mi libertador; mi Dios, pefia
mia, refugio mio, mi escudo y
baluarte, mi fuerza salvadora” (Sal
17,2-3; cf. 28 22,2-3).

El don que Dios ofrece a los fieles es
la paz (cf. Is 26,3), el don mesianico
por excelencia, sintesis de vida en la
justicia, en la libertad y en la alegria
de la comunion.

4. Es un don reafirmado con fuerza
también en el versiculo final del
cantico de Isaias: "Sefor, ti nos daras
la paz, porque todas nuestras
empresas nos las realizas tu" (v. 12).
Este versiculo atrajo la atencion de
los Padres de la Iglesia: en aquella



promesa de paz vislumbraron las
palabras de Cristo que resonarian
siglos mas tarde: "Os dejo la paz, mi
paz os doy" (Jn 14,27).

En su Comentario al evangelio de
Juan, san Cirilo de Alejandria
recuerda que, al dar la paz, Jesus da
su mismo Espiritu. Por tanto, no nos
deja huérfanos, sino que, mediante el
Espiritu, permanece con nosotros. Y
san Cirilo comenta: el profeta "pide
que venga el Espiritu divino, por el
cual hemos sido admitidos de nuevo
en la amistad con Dios Padre, del que
antes estdbamos alejados por el
pecado que reinaba en nosotros". El
comentario se transforma luego en
oracion: "Oh Sefior, concédenos la
paz. Entonces admitiremos que
tenemos todo, y nos parecera que no
le falta nada a quien ha recibido la
plenitud de Cristo. En efecto, la
plenitud de todo bien es que Dios
more en nosotros por el Espiritu (cf.
Col 1,19)" (vol. III, Roma 1994, p. 165).



5. Demos una ultima mirada al texto
de Isaias. Presenta una reflexion
sobre la "senda recta del justo"” (cf. v.
7) y una declaracion de adhesion a
las decisiones justas de Dios (cf. vv.
8-9). La imagen dominante es la de la
senda, clasica en la Biblia, como ya
habia declarado Oseas, profeta poco
anterior a Isaias: "¢Quién es sabio
para entender estas cosas, inteligente
para conocerlas?: Que rectos son los
caminos del Sefior, por ellos caminan
los justos, mas los rebeldes en ellos
tropiezan" (Os 14,10).

En el cantico de Isaias hay otro
componente, que es muy sugestivo
también por el uso litargico que hace
de él la liturgia de Laudes. En efecto,
se menciona el alba, esperada
después de una noche dedicada a la
busqueda de Dios: "Mi alma te ansia
de noche, mi espiritu en mi interior
madruga por ti" (Is 26,9).



Precisamente a las puertas del dia,
cuando inicia el trabajo y bulle ya la
vida diaria en las calles de la ciudad,
el fiel debe comprometerse
nuevamente a caminar "en la senda
de tus juicios, Sefior" (v. 8),
esperando en él y en su palabra,
unica fuente de paz.

Afloran entonces en sus labios las
palabras del salmista, que desde la
aurora profesa su fe: "Oh Dios, tu
eres mi Dios, por ti madrugo, mi
alma esta sedienta de ti. (...) Tu
gracia vale mas que la vida" (Sal 62,2.
4). Asi, con el animo fortalecido,
puede afrontar la nueva jornada.

Isaias 26,1-12

1 Aquel dia, se entonara este canto
en el pais de Juda: Tenemos una
ciudad fuerte, el Sefior le ha puesto
como salvaguardia muros y
antemuros.



2 Abran las puertas, para que entre
una nacion justa, que se mantiene
fiel.

3 Su caracter es firme, y tu la
conservas en paz. porque ella confia
en ti.

4 Confien en el Sefior para siempre,
porque el Sefior es una Roca eterna.

5 El doblegd a los que habitaban en

la altura, en la ciudad inaccesible; la
humill6é hasta la tierra, le hizo tocar
el polvo.

6 Ella es pisoteada por los pies del
pobre, por las pisadas de los débiles.

Salmo: la esperanza en los juicios del
Senor

7 La senda del justo es recta, tu
allanas el sendero del justo.

8 Si, en la senda trazada por tus
juicios, esperamos en ti, Sefior: tu



Nombre y tu recuerdo son el deseo
de nuestra alma.

9 Mi alma te desea por la noche, y mi
espiritu te busca de madrugada,
porque cuando tus juicios se ejercen
sobre la tierra, los habitantes del
mundo aprenden la justicia.

10 Si se hace gracia al malvado, no
aprende la justicia; en el pais de la
rectitud, obra perversamente, sin
mirar la majestad del Sefor.

11 Sefor, tu mano esta levantada,
pero ellos no la ven; jque vean
avergonzados tu celo por el pueblo,
que los devore el fuego destinado a
tus adversarios!

12 Sefior, tu nos aseguras la paz,
porque eres tu el que realiza por
nosotros todo lo que nosotros
hacemos.

Todos los pueblos alaben a Dios.
Miércoles 9 de octubre de 2002



Salmo 66

1. Acaba de resonar la voz del
antiguo salmista, que ha elevado al
Sefior un canto jubiloso de accion de
gracias. Es un texto breve y esencial,
pero que se abre a un inmenso
horizonte, hasta abarcar idealmente
a todos los pueblos de la tierra.

Esta apertura universalista refleja
probablemente el espiritu profético
de la época sucesiva al destierro
babilonico, cuando se deseaba que
incluso los extranjeros fueran
llevados por Dios al monte santo
para ser colmados de gozo. Sus
sacrificios y holocaustos serian
gratos, porque el templo del Sefior se
convertiria en "casa de oracion para
todos los pueblos" (Is 56,7).

También en nuestro salmo, el
numero 66, el coro universal de las
naciones es invitado a unirse a la
alabanza que Israel eleva en el
templo de Sion. En efecto, se repite



dos veces esta antifona: "Oh Dios,
que te alaben los pueblos, que todos
los pueblos te alaben" (vv. 4 y 6).

2. Incluso los que no pertenecen a la
comunidad elegida por Dios reciben
de él una vocacion: en efecto, estan
llamados a conocer el "camino"
revelado a Israel. El "camino" es el
plan divino de salvacion, el reino de
luz y de paz, en cuya realizacion se
ven implicados también los paganos,
invitados a escuchar la voz de
Yahveh (cf. v. 3). Como resultado de
esta escucha obediente temen al
Sefior "hasta los confines del orbe" (v.
8), expresion que no evoca el miedo,
sino mas bien el respeto, impregnado
de adoracién, del misterio
trascendente y glorioso de Dios.

3. Al inicio y en la parte final del
Salmo se expresa el deseo insistente
de la bendicion divina: "El Sefior
tenga piedad y nos bendiga, ilumine
su rostro sobre nosotros (...). Nos



bendice el Sefior nuestro Dios. Que
Dios nos bendiga" (vv. 2. 7-8).

Es facil percibir en estas palabras el
eco de la famosa bendicion
sacerdotal que Moisés ensefno, en
nombre de Dios, a Aarén y a los
descendientes de la tribu sacerdotal:
"El Sefior te bendiga y te proteja,
ilumine su rostro sobre tiy te
conceda su favor; el Sefior se fije en ti
y te conceda la paz" (Nm 6,24-26).

Pues bien, segun el salmista, esta
bendicion derramada sobre Israel
serd como una semilla de graciay
salvacion que se plantara en el
terreno del mundo entero y de la
historia, dispuesta a brotar y a
convertirse en un arbol frondoso.

El pensamiento va también a la
promesa hecha por el Sefior a
Abraham en el dia de su eleccion:
"De ti haré una nacion grande y te
bendeciré. Engrandeceré tu nombre;
y seras tu una bendicion. (...) Por ti se



bendeciran todos los linajes de la
tierra" (Gn 12,2-3).

4. En la tradicion biblica uno de los
efectos comprobables de la
bendicion divina es el don de la vida,
de la fecundidad y de la fertilidad.

En nuestro salmo se alude
explicitamente a esta realidad
concreta, valiosa para la existencia:
"La tierra ha dado su fruto" (v. 7).
Esta constatacion ha impulsado a los
estudiosos a unir el Salmo al rito de
accion de gracias por una cosecha
abundante, signo del favor divino y
testimonio ante los demas pueblos de
la cercania del Sefior a Israel.

La misma frase llamo la atencion de
los Padres de la Iglesia, que
partiendo del &mbito agricola
pasaron al plano simbolico. Asi,
Origenes aplico ese versiculo a la
Virgen Maria y a la Eucaristia, es
decir, a Cristo que procede de la flor
de la Virgen y se transforma en fruto



que puede comerse. Desde esta
perspectiva "la tierra es santa Maria,
la cual viene de nuestra tierra, de
nuestro linaje, de este barro, de este
fango, de Adan". Esta tierra ha dado
su fruto: lo que perdio en el paraiso,
lo recupero en el Hijo. "La tierra ha
dado su fruto: primero produjo una
flor (...); luego esa flor se convirtio en
fruto, para que pudiéramos comerlo,
para que comiéramos su carne.
¢Queréis saber cudl es ese fruto? Es
el Virgen que procede de la Virgen; el
Senor, de la esclava; Dios, del
hombre; el Hijo, de la Madre; el fruto,
de la tierra" (74 Omelie sul libro dei
Salmi, Milan 1993, p. 141).

5. Concluyamos con unas palabras de
san Agustin en su comentario al
Salmo. Identifica el fruto que ha
germinado en la tierra con la
novedad que se produce en los
hombres gracias a la venida de
Cristo, una novedad de conversion y
un fruto de alabanza a Dios.



En efecto, "la tierra estaba llena de
espinas”, explica. Pero "se ha
acercado la mano del escardador, se
ha acercado la voz de su majestad y
de su misericordia; y la tierra ha
comenzado a alabar. La tierra ya da
su fruto”. Ciertamente, no daria su
fruto "si antes no hubiera sido
regada"” por la lluvia, "si no hubiera
venido antes de lo alto la
misericordia de Dios". Pero ya
tenemos un fruto maduro en la
Iglesia gracias a la predicacion de los
Apostoles: "Al enviar luego la lluvia
mediante sus nubes, es decir,
mediante los Apdstoles, que
anunciaron la verdad, "la tierra ha
dado su fruto" con mas abundancia;
y esta mies ya ha llenado el mundo
entero" (Esposizioni sui Salmi, 11,
Roma 1970, p. 551).

SALMO 66



1 Del maestro de coro. Para
instrumentos de cuerda. Salmo.
Canto.

2 Que Dios tenga piedad y nos
bendiga,

haga brillar su rostro sobre nosotros,

3 para que en la tierra se reconozca
su dominio,

y su victoria entre las naciones.

4 iQue los pueblos te den gracias, oh
Dios,

que todos los pueblos te den gracias!
5 Que canten de alegria las naciones,

porque gobiernas a los pueblos con
justicia

y guias a las naciones de la tierra.

6 jQue los pueblos te den gracias, oh
Dios,



que todos los pueblos te den gracias!
7 La tierra ha dado su fruto:

el Sefior, nuestro Dios, nos bendice.
8 Que Dios nos bendiga,

y lo teman todos los confines de la
tierra.

Oracion a Dios ante las
dificultades. Miércoles 23 de
octubre de 2002

Salmo 85

1. El salmo 85, que se acaba de
proclamar y que sera objeto de
nuestra reflexiéon, nos brinda una
sugestiva definicion del orante. Se
presenta a Dios con estas palabras:
soy "tu siervo" e "hijo de tu

esclava" (v. 16). Desde luego, la
expresion puede pertenecer al
lenguaje de las ceremonias de corte,
pero también se usaba para indicar
al siervo adoptado como hijo por el



jefe de una familia o de una tribu.
Desde esta perspectiva, el salmista,
que se define también "fiel" del
Sefor (cf. v. 2), se siente unido a Dios
por un vinculo no so6lo de obediencia,
sino también de familiaridad y
comunion.

Por eso, su suplica esta totalmente
impregnada de abandono confiado y
esperanza.

Sigamos ahora esta plegaria que la
Liturgia de las Horas nos propone al
inicio de una jornada que
probablemente implicara no so6lo
compromisos y esfuerzos, sino
también incomprensiones y
dificultades.

2. El Salmo comienza con una
intensa invocacion, que el orante
dirige al Sefior confiando en su amor
(cf. vv. 1-7). Al final expresa
nuevamente la certeza de que el
Sefior es un "Dios clemente y
misericordioso, lento a la célera, rico



en piedad y leal" (v. 15; cf. Ex 34,6).
Estos reiterados y convencidos
testimonios de confianza manifiestan
una fe intacta y pura, que se
abandona al "Sefior (...) buenoy
clemente, rico en misericordia con
los que te invocan" (v. 5).

En el centro del Salmo se eleva un
himno, en el que se mezclan
sentimientos de gratitud con una
profesion de fe en las obras de
salvacion que Dios realiza delante de
los pueblos (cf. vv. 8-13).

3. Contra toda tentacion de idolatria,
el orante proclama la unicidad
absoluta de Dios (cf. v. 8). Luego se
expresa la audaz esperanza de que
un dia "todos los pueblos" adoraran
al Dios de Israel (v. 9). Esta
perspectiva maravillosa encuentra su
realizacion en la Iglesia de Cristo,
porque él envio a sus apadstoles a
ensefiar a "todas las gentes" (Mt
28,19). Nadie puede ofrecer una



liberacion plena, salvo el Sefior, del
que todos dependen como criaturas y
al que debemos dirigirnos en actitud
de adoracién (cf. Sal 85, v. 9). En
efecto, él manifiesta en el cosmos 'y
en la historia sus obras admirables,
que testimonian su sefiorio absoluto
(cf. v. 10).

En este contexto el salmista se
presenta ante Dios con una peticion
intensa y pura: "Enséfiame, Sefior, tu
camino, para que siga tu verdad;
mantén mi corazon entero en el
temor de tu nombre" (v. 11). Es
hermosa esta peticion de poder
conocer la voluntad de Dios, asi como
esta invocacion para obtener el don
de un "corazon entero", como el de
un nifio, que sin doblez ni calculos se
abandona plenamente al Padre para
avanzar por el camino de la vida.

4. En este momento aflora a los
labios del fiel 1a alabanza a Dios
misericordioso, que no permite que



caiga en la desesperacion y en la
muerte, en el mal y en el pecado (cf.
vv. 12-13; Sal 15,10-11).

El salmo 85 es un texto muy
apreciado por el judaismo, que lo ha
incluido en la liturgia de una de las
solemnidades mas importantes, el
Yom Kippur o dia de la expiacion. E1
libro del Apocalipsis, a su vez, tomo
un versiculo (cf. v. 9) para colocarlo
en la gloriosa liturgia celeste dentro
de "el cantico de Moisés, siervo de
Dios, y el cantico del Cordero": "todas
las naciones vendran y se postraran
ante ti"; y el Apocalipsis afiade:
"porque tus juicios se hicieron
manifiestos” (Ap 15,4).

San Agustin dedico a este salmo un
largo y apasionado comentario en
sus Exposiciones sobre los Salmos,
transformandolo en un canto de
Cristo y del cristiano. La traduccion
latina, en el versiculo 2, de acuerdo
con la version griega de los Setenta,



en vez de "fiel" usa el término
"santo": "protege mi vida, pues soy
santo". En realidad, solo Cristo es
santo, pero —explica san Agustin—
también el cristiano se puede aplicar
a si mismo estas palabras: "Soy santo,
porque tu me has santificado; porque
lo he recibido (este titulo), no porque
lo tuviera; porque tda me lo has dado,
no porque yo me lo haya merecido".
Por tanto, "diga todo cristiano, o
mejor, diga todo el cuerpo de Cristo;
clame por doquier, mientras sufre las
tribulaciones, las diversas
tentaciones, los innumerables
escandalos: "protege mi vida, pues
soy santo; salva a tu siervo que
confia en ti". Este santo no es
soberbio, porque espera en el

Sefior" (Esposizioni sui Salmi, vol. II,
Roma 1970, p. 1251).

5. El cristiano santo se abre a la
universalidad de la Iglesia y ora con
el salmista: "Todos los pueblos
vendran a postrarse en tu presencia,



Sefior" (Sal 85,9). Y san Agustin
comenta: "Todos los pueblos en el
unico Sefior son un solo pueblo y
forman una unidad. Del mismo
modo que existen la Iglesia y las
Iglesias, y las Iglesias son la Iglesia,
asi ese "pueblo” es lo mismo que los
pueblos. Antes eran pueblos varios,
gentes numerosas; ahora forman un
solo pueblo. ¢Por qué un solo
pueblo? Porque hay una sola fe, una
sola esperanza, una sola caridad, una
sola espera. En definitiva, ¢por qué
no deberia haber un solo pueblo, si
es una sola la patria? La patria es el
cielo; la patria es Jerusalén. Y este
pueblo se extiende de oriente a
occidente, desde el norte hasta el sur,
en las cuatro partes del mundo” (ib.,
p- 1269).

Desde esta perspectiva universal,
nuestra oracion liturgica se
transforma en un himno de alabanza
y un canto de gloria al Sefior en
nombre de todas las criaturas.



SALMO 85

1 Oracion de David.

Inclina tu oido, Sefior, respondeme,
porque soy pobre y miserable;

2 protégeme, porque soy uno de tus
fieles,

salva a tu servidor que en ti confia.

3 Ta eres mi Dios: ten piedad de mi,
Sefor,

porque te invoco todo el dia;

4 reconforta el animo de tu servidor,
porque a ti, Sefior, elevo mi alma.

5 Tu, Sefior, eres bueno e indulgente,

rico en misericordia con aquellos
que te invocan:

6 jatiende, Sefior, a mi plegaria,



escucha la voz de mi suplica!

7 Yo te invoco en el momento de la
angustia;

porque tu me respondes.

8 No hay otro dios igual a ti, Sefior,
ni hay obras como las tuyas.

9 Todas las naciones que has creado
vendran a postrarse delante de ti

y glorificardan tu Nombre, Sefior.

10 porque tu eres grande, Dios mio,
y eres el unico que hace maravillas.
11 Indicame tu camino, Sefior,
para que yo viva segun tu verdad;
orienta totalmente mi corazon

al temor de tu Nombre.



12 Te daré gracias, Dios mio, de todo
corazon,

y glorificaré tu Nombre eternamente;

13 porque es grande el amor que me
tienes,

y ta me libraste del fondo del
Abismo.

14 Dios mio, los orgullosos se
levantaron contra mi,

y una banda de forajidos atenta
contra mi vida

sin preocuparse para nada de ti.

15 Pero tu, Sefior, Dios compasivo y
bondadoso,

lento para enojarte, rico en amor y
fidelidad,

16 vuelve hacia mi tu rostro y ten
piedad de mi;



fortalece a tu servidor,
salva a tu hijo de tu servidora.
17 Dame una prueba de tu bondad,

para que mis adversarios queden
confundidos,

al ver que tu, Sefior, eres mi ayuda y
mi consuelo.

Dios juzgara con justicia. Miércoles
30 de octubre de 2002

Isaias 33

1. Entre los canticos biblicos que
acompafian a los salmos en la
liturgia de las Laudes encontramos el
breve texto proclamado hoy. Esta
tomado de un capitulo del libro del
profeta Isalas, el trigésimo tercero de
su amplia y admirable coleccion de
oraculos divinos.

El cantico comienza, en los versiculos
anteriores a los que se recogen en la



liturgia (cf. vv. 10-12), con el anuncio
de un ingreso potente y glorioso de
Dios en el escenario de la historia
humana: "Ahora me levanto, dice el
Sefor, ahora me exalto, ahora me
elevo" (v. 10). Las palabras de Dios se
dirigen a los "lejanos" y a los
"cercanos", es decir, a todas las
naciones de la tierra, incluso a las
mas remotas, y a Israel, el pueblo
"cercano" al Sefior por la alianza (cf.
v. 13).

En otro pasaje del libro de Isaias se
afirma: "Yo pongo alabanza en los
labios: jPaz, paz a los lejanos y a los
cercanos! -dice el Sefior-. Yo los
curaré" (Is 57, 19). Sin embargo,
ahora las palabras del Sefior se
vuelven duras, asumen el tono del
juicio sobre el mal de los "lejanos" y
de los "cercanos".

2. En efecto, inmediatamente
despueés, cunde el miedo entre los
habitantes de Sion, en los que reinan



el pecado y la impiedad (cf. Is 33,14).
Son conscientes de que viven cerca
del Sefior, que reside en el templo, ha
elegido caminar con ellos en la
historia y se ha transformado en
"Emmanuel”, "Dios con nosotros" (cf.
Is 7,14). Ahora bien, el Sefior justo y
santo no puede tolerar la impiedad,
la corrupcion y la injusticia. Como
"fuego devorador" y "hoguera
perpetua” (cf. Is 33,14), acomete el
mal para aniquilarlo.

Ya en el capitulo 10, Isaias advertia:
"La luz de Israel vendra a ser fuego, y
su Santo, llama; ardera y

devorara" (v. 17). También el salmista
cantaba: "Como se derrite la cera
ante el fuego, asi perecen los impios
ante Dios" (Sal 67,3). Se quiere decir,
en el ambito de la economia del
Antiguo Testamento, que Dios no es
indiferente ante el bien y el mal, sino
que muestra su indignacion y su
cOlera contra la maldad.



3. Nuestro cantico no concluye con
esta sombria escena de juicio. Mas
aun, reserva la parte mdas amplia e
intensa a la santidad acogida y vivida
como signo de la conversion y
reconciliacion con Dios, ya realizada.
Siguiendo la linea de algunos salmos,
como el 14 y el 23, que exponen las
condiciones exigidas por el Sefior
para vivir en comunion gozosa con €l
en la liturgia del templo, Isaias
enumera seis compromisos morales
para el auténtico creyente, fiel y justo
(cf. Is 33,15), el cual puede habitar,
sin sufrir dafio, en medio del fuego
divino, para él fuente de beneficios.

El primer compromiso consiste en
"proceder con justicia", es decir, en
considerar la ley divina como
lampara que ilumina el sendero de la
vida. El segundo coincide con el
hablar leal y sincero, signo de
relaciones sociales correctas y
auténticas. Como tercer compromiso,
Isaias propone "rehusar el lucro de la



opresion” combatiendo asi la
violencia sobre los pobres y la
riqueza injusta. Luego, el creyente se
compromete a condenar la
corrupcion politica y judicial
"sacudiendo la mano para rechazar
el soborno”, imagen sugestiva que
indica el rechazo de donativos
hechos para desviar la aplicacion de
las leyes y el curso de la justicia.

4. El quinto compromiso se expresa
con el gesto significativo de "taparse
los oidos" cuando se hacen
propuestas sanguinarias,
invitaciones a cometer actos de
violencia. El sexto y ultimo
compromiso se presenta con una
imagen que, a primera vista,
desconcierta porque no corresponde
a nuestro modo de hablar. La
expresion "cerrar un 0jo" equivale a
"hacer que no vemos para no tener
que intervenir"; en cambio, el profeta
dice que el hombre honrado "cierra
los ojos para no ver la maldad",



manifestando que rechaza
completamente cualquier contacto
con el mal.

San Jerdnimo, en su comentario a
Isaias, teniendo en cuenta el
conjunto del pasaje, desarrolla asi el
concepto: "Toda iniquidad, opresion
e injusticia, es un delito de sangre: vy,
aunque no mata con la espada, mata
con la intencion. "Cierra los ojos para
no ver la maldad": jFeliz conciencia,
que no escucha y no contempla el
mal! Por eso, quien obra asi, habitara
"en lo alto", es decir, en el reino de
los cielos o en la altisima gruta de
"un picacho rocoso", o sea, en
Jesucristo" (In Isaiam prophetam, 10,
33: PL 24, 367).

De esta forma, san Jerénimo nos
ayuda a comprender lo que significa
"cerrar los 0jos" en la expresion del
profeta: se trata de una invitacion a
rechazar totalmente cualquier
complicidad con el mal. Como se



puede notar facilmente, se citan los
principales sentidos del cuerpo: en
efecto, las manos, los pies, los ojos,
los oidos y la lengua estan implicados
en el obrar moral humano.

5. Ahora bien, quien decide seguir
esta conducta honrada y justa podra
acceder al templo del Sefior, donde
recibird la seguridad del bienestar
exterior e interior que Dios da a los
que estan en comunion con él. El
profeta usa dos imagenes para
describir este gozoso desenlace (cf. v.
16): la seguridad en un alcazar
inexpugnable y la abundancia de pan
y agua, simbolo de vida prospera y
feliz.

La tradicion ha interpretado
espontdneamente el signo del agua
como imagen del bautismo (cf., por
ejemplo, la Carta de Bernabé, X1, 5),
mientras que el pan se ha
transfigurado para los cristianos en
signo de la Eucaristia. Es 1o que se



lee, por ejemplo, en el comentario de
san Justino martir, el cual ve en las
palabras de Isaias una profecia del
"pan" eucaristico, "memoria" de la
muerte redentora de Cristo (cf.
Dialogo con Trifon, Paulinas 1988, p.
242).

Isaias 33

1 jAy de ti, devastador que no has
sido devastado, traidor, a quien no
han traicionado! Cuando termines de
devastar, seras devastado, cuando
acabes de traicionar, te traicionaran
a ti.

2 Sefior, ten piedad de nosotros,
nosotros esperamos en ti. Sé nuestro
brazo cada mafiana y nuestra
salvacion en el tiempo de la angustia.

3 Al estruendo de tu voz, huyen los
pueblos; cuando te alzas, se
dispersan las naciones.



4 Como arrasa la oruga, se recoge el
botin; se abalanzan sobre él, como
una bandada de langostas.

5 El Sefior es sublime porque habita
en las alturas: él llena a Sion con el
derecho y la justicia,

6 €l serd la seguridad de tus dias. La
sabiduria y la ciencia son la riqueza
salvadora; el temor del Sefior, ese es
su tesoro.

7 La gente de Ariel grita por las
calles, los mensajeros de paz lloran
amargamente.

8 Los senderos estan desolados,
nadie transita por los caminos. Se ha
roto la alianza, se rechaza a los
testigos, no se tiene en cuenta a
nadie.

9 La tierra esta de duelo y desfallece,
el Libano pierde el color y se
marchita, el Saron se ha convertido



en una estepa, el Basan y el Carmelo
se deshojan.

10 «Ahora me levantaré, dice el
Sefior, ahora me erguiré. ahora me
alzareé.

11 Ustedes han concebido hecho y
daran a luz paja; mi soplo es un
fuego que los va a devorar.

12 Los pueblos seran calcinados,
como espinas cortadas, arderan en el
fuego.

13 Los que estan lejos, escuchen lo
que hice; los que estan cerca,
reconozcan mi poder».

14 Estan aterrados en Sidn los
pecadores, un temblor invade a los
impios: «¢Quién de nosotros habitara
en una hoguera eterna?».

15 El que obra con justicia y que
habla con rectitud, el que rehusa una
ganancia extorsionada, el que sacude



sus manos para no retener el
soborno, el que tapa sus oidos a las
propuestas sanguinarias, el que
cierra los ojos para no ver la maldad:

16 ese hombre habitara en las
alturas, rocas fortificadas seran su
baluarte, se le dard su pan y tendra el
agua asegurada.

17 Tus o0jos veran a un rey en su
hermosura, contemplardn un pais
que se extiende a lo lejos.

18 Tu evocaras lo que te horrorizaba:
«¢Donde esta el que contaba, donde
el que pesaba, donde el que
numeraba las torres?».

19 Ya no veras mas a aquel pueblo
brutal, aquel pueblo de lengua
impenetrable, que tartamudea en un
idioma incomprensible.

20 Mira a Sidn, la ciudad de nuestras
fiestas, que tus ojos vean a Jerusalén,
morada tranquila, carpa que no sera



desplazada, cuyas estacas no seran
arrancadas y cuyas cuerdas no se
romperan.

21 Porque alli el Sefior se muestra
magnifico con nosotros, como un
lugar de rios, de canales anchurosos,
por donde no circula ningun barco a
remos ni atraviesa ningun navio
poderoso.

23 iSe aflojan tus cordajes, ya no
sostienen el mastil, ni se despliega el
pabelldon!

22 Porque el Sefior es nuestro Juez, el
Sefior es nuestro Legislador, el Sefior
es nuestro Rey: €l nos salvara.

23d Entonces se repartiran un
inmenso botin, hasta los tullidos
participaran del saqueo.

24 Ningun habitante dira: «Me siento
mal», y al pueblo que habita alli le
serd perdonada su culpa.



El triunfo del Seiior en su venida
final. Miércoles 6 de noviembre de
2002

Salmo 97

1. El salmo 97, que se acaba de
proclamar, pertenece a una categoria
de himnos que ya hemos encontrado
durante el itinerario espiritual que
estamos realizando a la luz del
Salterio.

Se trata de un himno al Sefior rey del
universo y de la historia (cf. v. 6). Se
define como "cantico nuevo" (v. 1),
que en el lenguaje biblico significa
un canto perfecto, pleno, solemne,
acompafado con musica de fiesta. En
efecto, ademas del canto coral, se
evocan "el son melodioso"” de la
citara (cf. v. 5), los clarines y las
trompetas (cf. v. 6), pero también una
especie de aplauso césmico (cf. v. 8).

Luego, resuena repetidamente el
nombre del "Sefior" (seis veces),



invocado como "nuestro Dios" (v. 3).
Por tanto, Dios estd en el centro de la
escena con toda su majestad,
mientras realiza la salvacion en la
historia y se le espera para "juzgar"
al mundo y a los pueblos (cf. v. 9). El
verbo hebreo que indica el "juicio”
significa también "regir": por eso, se
espera la accion eficaz del Soberano
de toda la tierra, que traera pazy
justicia.

2. E1 Salmo comienza con la
proclamacion de la intervencion
divina dentro de la historia de Israel
(cf. vv. 1-3). Las imagenes de la
"diestra" y del "santo brazo" remiten
al éxodo, a la liberacion de la
esclavitud de Egipto (cf. v. 1). En
cambio, la alianza con el pueblo
elegido se recuerda mediante dos
grandes perfecciones divinas:
"misericordia” y "fidelidad" (cf. v. 3).

Estos signos de salvacion se revelan
"a las naciones", hasta "los confines



de la tierra" (vv. 2 y 3), para que la
humanidad entera sea atraida hacia
Dios salvador y se abra a su palabra
y a su obra salvifica.

3. La acogida dispensada al Sefior
que interviene en la historia esta
marcada por una alabanza coral:
ademas de la orquesta y de los cantos
del templo de Sidn (cf. vv. 5-6),
participa también el universo, que
constituye una especie de templo
cosmico.

Son cuatro los cantores de este
inmenso coro de alabanza. E1
primero es el mar, con su fragor, que
parece actuar de contrabajo continuo
en ese himno grandioso (cf. v. 7). Lo
siguen la tierra y el mundo entero
(cf. vv. 4y 7), con todos sus
habitantes, unidos en una armonia
solemne. La tercera personificacion
es la de los rios, que, al ser
considerados como brazos del mar,
parecen aplaudir con su flujo ritmico



(cf. v. 8). Por ultimo, vienen las
montafas, que parecen danzar de
alegria ante el Sefior, aun siendo las
criaturas mas sdlidas e imponentes
(cf. v. 8; Sal 28, 6; 113, 6).

Asi pues, se trata de un coro colosal,
que tiene como unica finalidad
exaltar al Sefior, rey y juez justo. En
su parte final, el Salmo, como
deciamos, presenta a Dios "que llega
para regir (juzgar) la tierra (...) con
justicia y (...) con rectitud" (Sal97, 9).

Esta es la gran esperanza y nuestra
invocacion: "{Venga tu reino!", un
reino de paz, de justicia y de
serenidad, que restablezca la
armonia originaria de la creacion.

4. En este salmo, el apostol san Pablo
reconocio con profunda alegria una
profecia de la obra de Dios en el
misterio de Cristo. San Pablo se sirvio
del versiculo 2 para expresar el tema
de su gran carta a los Romanos: en el
Evangelio "se ha revelado la justicia



de Dios" (cf. Rm 1,17), "se ha
manifestado" (cf. Rm 3,21).

La interpretacion que hace san Pablo
confiere al Salmo una mayor
plenitud de sentido. Leido desde la
perspectiva del Antiguo Testamento,
el Salmo proclama que Dios salva a
su pueblo y que todas las naciones, al
contemplarlo, se admiran. En
cambio, desde la perspectiva
cristiana, Dios realiza la salvacion en
Cristo, hijo de Israel; todas las
naciones lo contemplan y son
invitadas a beneficiarse de esa
salvacion, ya que el Evangelio "es
fuerza de Dios para la salvacion de
todo el que cree: del judio
primeramente y también del griego",
es decir del pagano (Rm 1, 16). Ahora
"todos los confines de la tierra" no
solo "han contemplado la salvacion
de nuestro Dios" (Sal 97,3), sino que
la han recibido.



5. Desde esta perspectiva, Origenes,
escritor cristiano del siglo III, en un
texto recogido después por san
Jerénimo, interpreta el "cantico
nuevo" del Salmo como una
celebracion anticipada de la novedad
cristiana del Redentor crucificado.
Por eso, sigamos su comentario, que
entrelaza el cantico del salmista con
el anuncio evangélico: "Cantico
nuevo es el Hijo de Dios que fue
crucificado, algo hasta entonces
inaudito. Una realidad nueva debe
tener un cantico nuevo. "Cantad al
Sefior un cantico nuevo". En
realidad, el que sufrio la pasion es un
hombre; pero vosotros cantad al
Sefior. Sufri¢ la pasion como
hombre, pero salvé como Dios".

Prosigue Origenes: Cristo "hizo
milagros en medio de los judios: curo
paraliticos, limpio leprosos, resucito
muertos. Pero también otros profetas
lo hicieron. Multiplicé unos pocos
panes en un numero enorme, y dio



de comer a un pueblo innumerable.
Pero también Eliseo lo hizo.
Entonces, ¢qué hizo de nuevo para
merecer un cantico nuevo? ;Quereéis
saber lo que hizo de nuevo? Dios
muridé como hombre, para que los
hombres tuvieran la vida; el Hijo de
Dios fue crucificado, para elevarnos
hasta el cielo" (74 omelie sul libro dei
Salmi, Milan 1993, pp. 309-310).

SALMO 97

1 Canten al Sefior un canto nuevo,
porque él hizo maravillas:

su mano derecha y su santo brazo
le obtuvieron la victoria.

2 El Senor manifestd su victoria,

revelo su justicia a los ojos de las
naciones:

3 se acordo de su amor y su fidelidad



en favor del pueblo de Israel.

Los confines de la tierra han
contemplado

el triunfo de nuestro Dios.

4 Aclame al Sefior toda la tierra,
prorrumpan en cantos jubilosos.

5 Canten al Sefior con el arpa

y al son de instrumentos musicales;
6 con clarines y sonidos de trompeta
aclamen al Sefior, que es Rey.

7 Resuene el mar y todo lo que hay
en él,

el mundo y todos sus habitantes;
8 aplaudan las corrientes del océano,

griten de gozo las montanas al
unisono.



9 Griten de gozo delante del Sefior,
porque él viene a gobernar la tierra;
él gobernara al mundo con justicia,
y a los pueblos con rectitud.

Jerusalén, madre de todos los
pueblos. Miércoles 13 de noviembre
de 2002

Salmo 86

1. El canto a Jerusalén, ciudad de la
paz y madre universal, que
acabamos de escuchar, por desgracia
esta en contraste con la experiencia
historica que la ciudad vive. Pero la
oracion tiene como finalidad
sembrar confianza e infundir
esperanza.

La perspectiva universal del salmo
86 puede hacer pensar en el himno
del libro de Isaias, en el cual
confluyen hacia Sion todas las
naciones para escuchar la palabra



del Sefior y redescubrir la belleza de
la paz, forjando "de sus espadas
arados", y "de sus lanzas

podaderas" (cf. Is 2,2-5). En realidad,
el salmo se situa en una perspectiva
muy diversa, la de un movimiento
que, en vez de confluir hacia Sion,
parte de Sion; el salmista considera a
Sion como el origen de todos los
pueblos. Después de declarar el
primado de la ciudad santa no por
meéritos histéricos o culturales, sino
solo por el amor derramado por Dios
sobre ella (cf. Sal 86,1-3), el salmo
celebra precisamente este
universalismo, que hermana a todos
los pueblos.

2. Sion es aclamada como madre de
toda la humanidad y no solo de
Israel. Esa afirmacion supone una
audacia extraordinaria. El salmista
es consciente de ello y lo hace notar:
"iQué pregon tan glorioso para ti,
ciudad de Dios!" (v. 3). ¢Como puede
la modesta capital de una pequefia



nacion presentarse como el origen de
pueblos mucho mas poderosos? ¢Por
qué Sion puede tener esa inmensa
pretension? La respuesta se da en la
misma frase: Sion es madre de toda
la humanidad porque es la "ciudad
de Dios"; por eso esta en la base del
proyecto de Dios.

Todos los puntos cardinales de la
tierra se encuentran en relacion con
esta madre: Raab, es decir, Egipto, el
gran Estado occidental; Babilonia, la
conocida potencia oriental; Tiro, que
personifica el pueblo comercial del
norte; mientras Etiopia representa el
sur lejano y Palestina la zona central,
también ella hija de Sion.

En el registro espiritual de Jerusalén
se hallan incluidos todos los pueblos
de la tierra: tres veces se repite la
féormula "han nacido alli (...); todos
han nacido en ella" (vv. 4-6). Es la
expresion juridica oficial con la que
se declaraba que una persona habia



nacido en una ciudad determinada v,
como tal, gozaba de la plenitud de los
derechos civiles de aquel pueblo.

3. Es sugestivo observar que incluso
las naciones consideradas hostiles a
Israel suben a Jerusalén y son
acogidas no como extranjeras sino
como "familiares". Mas aun, el
salmista transforma la procesion de
estos pueblos hacia Sion en un canto
coral y en una danza festiva: vuelven
a encontrar sus "fuentes” (cf. v. 7) en
la ciudad de Dios, de la que brota una
corriente de agua viva que fecunda
todo el mundo, siguiendo la linea de
lo que proclamaban los profetas (cf.
Ez 47,1-12; Zc 13,1; 14,8; Ap 22,1-2).

En Jerusalén todos deben descubrir
sus raices espirituales, sentirse en su
patria, reunirse como miembros de
la misma familia, abrazarse como
hermanos que han vuelto a su casa.

4. El salmo 86, pagina de auténtico
dialogo interreligioso, recoge la



herencia universalista de los profetas
(cf. Is 56,6-7; 60,6-7; 66,21; J1 4,10-11;
M1 1,11, etc.) y anticipa la tradicion
cristiana que aplica este salmo a la
"Jerusalén de arriba", de la que san
Pablo proclama que "es libre; es
nuestra madre" y tiene mas hijos que
la Jerusalén terrena (cf. Ga 4,26-27).
Lo mismo dice el Apocalipsis cuando
canta a "la nueva Jerusalén, que baja
del cielo, de junto a Dios" (Ap 21,2.
10).

En la misma linea del salmo 86,
también el concilio Vaticano II ve en
la Iglesia universal el lugar en donde
se reunen "todos los justos, desde
Adan, desde el justo Abel hasta el
ultimo elegido". Esa Iglesia "llegara
gloriosamente a su plenitud al final
de los siglos" (Lumen gentium, 2).

5. En la tradicion cristiana, esta
lectura eclesial del salmo se abre a la
relectura del mismo en clave
marioldgica. Jerusalén era para el



salmista una auténtica "metropoli",
es decir, una "ciudad-madre", en
cuyo interior se hallaba presente el
Sefior mismo (cf. So 3,14-18). Desde
esta perspectiva, el cristianismo
canta a Maria como la Siéon viva, en
cuyo seno fue engendrado el Verbo
encarnado y, como consecuencia,
han sido regenerados los hijos de
Dios. Las voces de los Padres de la
Iglesia como, por ejemplo, Ambrosio
de Milan, Atanasio de Alejandria,
Maximo el Confesor, Juan
Damasceno, Cromacio de Aquileya y
Germano de Constantinopla,
concuerdan en esta relectura
cristiana del salmo 86.

Citaremos ahora a un maestro de la
tradicion armenia, Gregorio de
Narek (ca. 950-1010), el cual, en su
Panegirico de la santisima Virgen
Maria, se dirige asi a la Virgen: "Al
refugiarnos bajo tu dignisima y
poderosa intercesion, encontramos
amparo, oh santa Madre de Dios,



consuelo y descanso bajo la sombra
de tu proteccion, como al abrigo de
una muralla bien fortificada: una
muralla adornada, en la que se
hallan engarzados diamantes
purisimos; una muralla envuelta en
fuego y, por eso, inexpugnable a los
asaltos de los ladrones; una muralla
que arroja pavesas, inaccesible e
inalcanzable para los crueles
traidores; una muralla rodeada por
todas partes, segun David, cuyos
cimientos fueron puestos por el
Altisimo (cf. Sal 86,1. 5); una muralla
fuerte de la ciudad de arriba, segun
san Pablo (cf. Ga 4,26; Hb 12,22),
donde acogiste a todos como
habitantes, porque, mediante el
nacimiento corporal de Dios, hiciste
hijos de la Jerusalén de arriba a los
hijos de la Jerusalén terrena. Por eso,
sus labios bendicen tu seno virginal y
todos te proclaman morada y templo
de Aquel que es de la misma
naturaleza del Padre. Asi pues, con
razon se te aplican las palabras del



profeta: "Fuiste nuestro refugio y
nuestro defensor frente a los
torrentes en los dias de angustia” (cf.
Sal 45,2)" (Testi mariani del primo
millennio, IV, Roma 1991, p. 589).

SALMO 86

1 De los hijos de Coré. Salmo. Canto.
iEsta es la ciudad que fundo el Sefior
sobre las santas Montafias!

2 El ama las puertas de Sion

mas que a todas las moradas de
Jacob.

3 Cosas admirables se dicen de ti,
Ciudad de Dios:

4 «Contareé a Egipto y a Babilonia
entre aquellos que me conocen;

filisteos, tirios y etiopes han nacido
en ella».



5 Asi se hablara de Sion:

«Este, y también aquél, han nacido
en ella,

y el Altisimo en persona la ha
fundado».

6 Al registrar a los pueblos, el Sefior
escribira:

«Este ha nacido en ella».
7 Y todos cantaran, mientras danzan:

«Todas mis fuentes de vida estan en
ti».

El buen pastor es el Dios altisimo y
sapientisimo. Miércoles 20 de
noviembre de 2002

Isaias 40,1-17

1. En el libro del gran profeta Isaias,
que vivio en el siglo VIIT a.C., se
recogen también las voces de otros
profetas, discipulos y continuadores



suyos. Es el caso del que los
estudiosos de la Biblia han llamado
"el segundo Isaias", el profeta del
regreso de Israel del exilio en
Babilonia, que tuvo lugar en el siglo
VI a.C. Su obra constituye los
capitulos 40-55 del libro de Isaias, y
precisamente del primero de estos
capitulos esta tomado el cantico que
ha entrado en la Liturgia de las
Laudes y que se acaba de proclamar.

Este cantico consta de dos partes: los
dos primeros versiculos provienen
del final de un hermosisimo oraculo
de consolacion que anuncia el
regreso de los desterrados a
Jerusalén, guiados por Dios mismo
(cf. Is 40,1-11). Los versiculos
sucesivos forman el inicio de un
discurso apologético, que exalta la
omnisciencia y la omnipotencia de
Dios y, por otra parte, somete a dura
critica a los fabricantes de idolos.



2. Asi pues, al inicio del texto
liturgico aparece la figura poderosa
de Dios, que vuelve a Jerusalén
precedido de sus trofeos, como Jacob
habia vuelto a Tierra Santa
precedido de sus rebafios (cf. Gn
31,17; 32,17). Los trofeos de Dios son
los hebreos desterrados, que él libro
de las manos de sus conquistadores.
Por tanto, Dios se presenta "como
pastor” (Is 40,11). Esta imagen,
frecuente en la Biblia y en otras
tradiciones antiguas, evoca la idea de
guia y de dominio, pero aqui los
rasgos son sobre todo tiernosy
apasionados, porque el pastor es
también el comparfiero de viaje de
sus ovejas (cf. Sal 22). Vela por su
grey, no solo alimentandola y
preocupandose de que no se
disperse, sino también cuidando con
ternura de los corderitos y de las
ovejas que han dado a luz (cf. Is
40,11).



3. Después de la descripcion de la
entrada en escena del Sefior, rey y
pastor, viene la reflexion sobre su
accion como Creador del universo.
Nadie puede equipararse a €l en esta
obra grandiosa y colosal: desde
luego, no el hombre, y mucho menos
los idolos, seres muertos e
impotentes. El profeta recurre luego
a una serie de preguntas retdricas, es
decir, preguntas en las que se incluye
ya la respuesta. Son pronunciadas en
una especie de proceso: nadie puede
competir con Dios y arrogarse su
inmenso poder o su ilimitada
sabiduria.

Nadie es capaz de medir el inmenso
universo creado por Dios. El profeta
destaca que los instrumentos
humanos son ridiculamente
inadecuados para esa tarea. Por otra
parte, Dios actud en solitario; nadie
pudo ayudarle o aconsejarle en un
proyecto tan inmenso como el de la
creacion cosmica (cf. vv. 13-14).



En su 182 Catequesis bautismal, san
Cirilo de Jerusalén, comentando este
cantico, invita a no medir a Dios con
la vara de nuestra limitacion
humana: "Para ti, hombre tan
pequetio y débil, la distancia de la
Gotia a la India, de Espafia a Persia,
es grande, pero para Dios, que tiene
en su mano el mundo entero,
cualquier tierra esta cerca" (Le
Catechesi, Roma 1993, p. 408).

4. Después de celebrar la
omnipotencia de Dios en la creacion,
el profeta pondera su sefiorio sobre
la historia, es decir, sobre las
naciones, sobre la humanidad que
puebla la tierra. Los habitantes de los
territorios conocidos, pero también
los de las regiones remotas, que la
Biblia llama "islas" lejanas, son una
realidad microscopica comparada
con la grandeza infinita del Sefior.
Las imagenes son brillantes e
intensas: 1os pueblos son como "gotas



de un cubo", "polvillo de balanza",
"un grano" (Is 40,15).

Nadie podria ofrecer un sacrificio
digno de este grandioso Sefior y rey:
no bastarian todas las victimas de la
tierra, ni todos los bosques de cedros
del Libano para encender el fuego de
este holocausto (cf. v. 16). El profeta
recuerda al hombre su limite frente a
la infinita grandeza y a la soberana
omnipotencia de Dios. La conclusion
es lapidaria: "En su presencia, las
naciones todas, como Si no
existieran, valen para él naday
vacio" (v. 17).

5. Por consiguiente, el fiel es
invitado, desde el inicio de la
jornada, a adorar al Sefior
omnipotente. San Gregorio de Nisa,
Padre de la Iglesia de Capadocia
(siglo IV), meditaba asi las palabras
del cantico de Isaias: "Cuando
escuchamos la palabra
"omnipotente", pensamos en el hecho



de que Dios mantiene todas las cosas
en la existencia, tanto las inteligibles
como las que pertenecen a la
creacion material. En efecto, por este
motivo, tiene el orbe de la tierra; por
este motivo, tiene en su mano los
confines de la tierra; por este motivo,
tiene en su pufio el cielo; por este
motivo, mide con su mano el agua
del mar; por este motivo, abarca en si
toda la creacion intelectual: para que
todas las cosas permanezcan en la
existencia, mantenidas con poder
por la potencia que las

abraza" (Teologia trinitaria, Milan
1994, p. 625).

San Jeronimo, por su parte, se queda
atonito ante otra verdad
sorprendente: la de Cristo, que, "a
pesar de su condicion divina, (...) se
despojo de su rango, toma la
condicion de esclavo, pasando por
uno de tantos" (Flp 2,6-7). Ese Dios
infinito y omnipotente -afirma- se
hizo pequerfio y limitado. San



Jerénimo lo contempla en el establo
de Belén y exclama: "Aquel que
encierra en un pufio el universo, se
halla aqui encerrado en un estrecho
pesebre" (Carta 22, 39, en: Opere
scelte, I, Turin 1971, p. 379).

Isaias 40,1-17

1 jConsuelen, consuelen a mi pueblo,
dice su Dios!

2 Hablen al corazdn de Jerusalén y
anuncienle que su tiempo de servicio
se ha cumplido, que su culpa esta
paga, que ha recibido de la mano del
Sefior doble castigo por todos sus
pecados.

3 Una voz proclama: jPreparen en el
desierto el camino del Sefior, tracen
en la estepa un sendero para nuestro
Dios!

4 iQue se rellenen todos los valles y
se aplanen todas las montafias y
colinas; que las quebradas se



conviertan en llanuras y los terrenos
escarpados, en planicies!

5 Entonces se revelara la gloria del
Sefior y todos los hombres la veran
juntamente, porque ha hablado la
boca del Sefior.

6 Una voz dice: «jProclamal!». Y yo
respondo: «,Qué proclamaré?».
«Toda carne es hierba y toda su
consistencia, como la flor de los
campos:

7 la hierba se seca, la flor se marchita
cuando sopla sobre ella el aliento del
Sefior. Si, el pueblo es la hierba.

8 La hierba se seca, la flor se
marchita, pero la palabra de nuestro
Dios permanece para siempre».

9 Subete a una montana elevada, ta
que llevas la buena noticia a Sion;
levanta con fuerza tu voz, ta que
llevas la buena noticia a Jerusalén.



Levantala sin temor, di a las ciudades
de Juda: «jAqui esta tu Dios!».

10 Ya llega el Sefior con poder y su
brazo le asegura el dominio: el
premio de su victoria lo acompanfa y
su recompensa lo precede.

11 Como un pastor, €l apacienta su
rebano, lo retine con su brazo; lleva
sobre su pecho a los corderos y guia
con cuidado a las que han dado a luz

12 ¢Quién midio las aguas en el
hueco de su mano y abarcé con la
palma las dimensiones del cielo?
¢Quién hizo caber en una medida el
polvo de la tierra o pesd en una
bascula las montafias y en una
balanza la colinas?

13 ¢Quién abarcd el espiritu del
Sefior y qué consejero lo instruyé?

14 ¢Con quién se aconsejo para que
le hiciera comprender, para que le
ensefnara el sendero del derecho,



para que le ensefiara la ciencia y le
hiciera conocer el camino de la
inteligencia?

15 Si, las naciones son como una gota
que cae de un balde, cuentan como
un grano de polvo en la balanza; las
islas pesan lo mismo que el polvillo.

16 El Libano no bastarias para
encender fogatas, sus animales no
bastarian para los holocaustos.

17 Todas las naciones son como nada
ante €él, cuentan para él como la nada
y el vacio.

Santo es el Seior, nuestro Dios.
Miércoles 27 de noviembre de 2002

Salmo 98

1. "El Sefior reina". Esta aclamacion,
con la que se inicia el salmo 98, que
acabamos de escuchar, revela su
tema fundamental y su género
literario caracteristico. Se trata de un



canto elevado por el pueblo de Dios
al Sefior, que gobierna el mundo y la
historia como soberano trascendente
y supremo. Guarda relacion con
otros himnos analogos —los salmos
95-97, sobre los que ya hemos
reflexionado— que la liturgia de las
Laudes presenta como la oracion
ideal de la mafana.

En efecto, el fiel, al comenzar su
jornada, sabe que no se halla
abandonado a merced de una
casualidad ciega y oscura, ni
sometido a la incertidumbre de su
libertad, ni supeditado a las
decisiones de los demas, ni
dominado por las vicisitudes de la
historia. Sabe que sobre cualquier
realidad terrena se eleva el Creador y
Salvador en su grandeza, santidad y
misericordia.

2. Son diversas las hipotesis
sugeridas por los estudiosos sobre el
uso de este salmo en la liturgia del



templo de Sion. En cualquier caso,
tiene el caracter de una alabanza
contemplativa que se eleva al Sefior,
encumbrado en la gloria celestial
sobre todos los pueblos de la tierra
(cf. v.1).Y, a pesar de eso, Dios se
hace presente en un espacio y en
medio de una comunidad, es decir,
en Jerusalén (cf. v. 2), mostrando que
es "Dios con nosotros".

Son siete los titulos solemnes que el
salmista atribuye a Dios ya en los
primeros versiculos: es rey, grande,
encumbrado, terrible, santo,
poderoso y justo (cf. vv. 1-4). Mas
adelante, Dios se presenta también
como "paciente” (v. 8). Se destaca
sobre todo la santidad de Dios. En
efecto, tres veces se repite, casi en
forma de antifona, que "él es

santo" (vv. 3,5y 9). Ese término, en
el lenguaje biblico, indica sobre todo
la trascendencia divina. Dios es
superior a nosotros, y se situa
infinitamente por encima de



cualquiera de sus criaturas. Sin
embargo, esta trascendencia no lo
transforma en soberano impasible y
ajeno: cuando se le invoca, responde
(cf. v. 6). Dios es quien puede salvar,
el unico que puede librar a la
humanidad del mal y de la muerte.
En efecto, "ama la justicia" y
"administra la justicia y el derecho
en Jacob" (cf. v. 4).

3. Sobre el tema de la santidad de
Dios los Padres de la Iglesia hicieron
innumerables reflexiones,
celebrando la inaccesibilidad divina.
Sin embargo, este Dios trascendente
y santo se acerco al hombre. Mas
aun, como dice san Ireneo, se
"habitud" al hombre ya en el Antiguo
Testamento, manifestandose con
apariciones y hablando por medio de
los profetas, mientras el hombre "se
habituaba" a Dios aprendiendo a
seguirlo y a obedecerle. San Efrén, en
uno de sus himnos, subraya incluso
que por la Encarnacion "el Santo



tomo6 como morada el seno (de
Maria), de modo corporal, y ahora
toma como morada la mente, de
modo espiritual” (Inni sulla Nativita,
IV, 130).

Ademas, por el don de la Eucaristia,
en analogia con la Encarnacion, "la
Medicina de vida bajo de lo alto, para
habitar en los que son dignos de ella.
Después de entrar, puso su morada
entre nosotros, santificandonos asi a
nosotros mismos dentro de él1" (Inni
conservati in armeno, XLVII, 27. 30).

4. Este vinculo profundo entre
"santidad" y cercania de Dios se
desarrolla también en el salmo 98.
En efecto, después de contemplar la
perfeccion absoluta del Sefior, el
salmista recuerda que Dios se
mantenia en contacto constante con
su pueblo a través de Moisés y Aaron,
sus mediadores, asi como a través de
Samuel, su profeta. Hablaba y era



escuchado, castigaba los delitos, pero
también perdonaba.

El "estrado de sus pies", es decir, el
trono del arca del templo de Sion (cf.
vv. 5-8), era signo de su presencia en
medio del pueblo. De esta forma, el
Dios santo e invisible se hacia
disponible a su pueblo a través de
Moisés, el legislador, Aardn, el
sacerdote, y Samuel, el profeta. Se
revelaba con palabras y obras de
salvacion y de juicio, y estaba
presente en Sidn por el culto
celebrado en el templo.

5. Asi pues, podriamos decir que el
salmo 98 se realiza hoy en la Iglesia,
sede de la presencia del Dios santo y
trascedente. El Sefior no se ha
retirado al espacio inaccesible de su
misterio, indiferente a nuestra
historia y a nuestras expectativas,
sino que "llega para regir la tierra.
Regira el orbe con justicia y los
pueblos con rectitud” (Sal 97,9).



Dios ha venido a nosotros sobre todo
en su Hijo, que se hizo uno de
nosotros para infundirnos su vida y
su santidad. Por eso, ahora no nos
acercamos a Dios con terror, sino con
confianza. En efecto, tenemos en
Cristo al Sumo sacerdote santo,
inocente, sin mancha. "De ahi que
pueda también salvar perfectamente
a los que por él se llegan a Dios, ya
que esta siempre vivo para
interceder en su favor" (Hb 7,25). Asi,
nuestro canto se llena de serenidad y
alegria: ensalza al Sefior rey, que
habita entre nosotros, enjugando
toda lagrima de nuestros ojos (cf. Ap
21,3-4).

SALMO 98

1 iEl Sefior reina! Tiemblan los
pueblos.

El tiene su trono sobre los
querubines: la tierra vacila.

2 iGrande es el Sefior en Sion!



3 El se alza sobre todas las naciones.
Alaben tu Nombre grande y temible.
iSanto es el Sefior!

4 Tu eres el rey poderoso que ama la
justicia,

tu has establecido lo que es recto,

tu ejerces sobre Jacob el derecho y la
justicia.

5 Glorifiquen al Sefior, nuestro Dios,
adorenlo ante el estrado de sus pies.
iSanto es el Sefior!

6 Moisés y Aaron, entre sus
sacerdotes,

y Samuel, entre los que invocaban su
Nombre,

clamaban al Sefior y él les respondia.



7 Dios les hablaba desde la columna
de nube;

ellos observaban sus mandamientos
y los preceptos que les habia dado.

8 Sefor, nuestro Dios, tu les
respondias;

tu eras para ellos un Dios indulgente,

pero te vengabas de sus malas
acciones.

9 Glorifiquen al Sefior, nuestro Dios,
y adorenlo en su santa Montana:
el Sefior, nuestro Dios, es santo.

iMisericordia, Dios mio!. Miércoles
4 de diciembre de 2002

Salmo 50

1. Todas las semanas, la liturgia de
las Laudes nos propone nuevamente
el salmo 50, el célebre Miserere. Ya lo



hemos meditado otras veces en
algunas de sus partes. También
ahora consideraremos en especial
una seccion de esta grandiosa
imploracion de perdon: los
versiculos 12-16.

Es significativo, ante todo, notar que,
en el original hebreo, resuena tres
veces la palabra "espiritu”, invocado
de Dios como don y acogido por la
criatura arrepentida de su pecado:
"Renuévame por dentro con espiritu
firme; (...) no me quites tu santo
espiritu; (...) afidnzame con espiritu
generoso” (vv. 12. 13. 14). En cierto
sentido, utilizando un término
liturgico, podriamos hablar de una
"epiclesis", es decir, una triple
invocacion del Espiritu que, como en
la creacion aleteaba por encima de
las aguas (cf. Gn 1,2), ahora penetra
en el alma del fiel infundiendo una
nueva vida y elevandolo del reino del
pecado al cielo de la gracia.



2. Los Padres de la Iglesia ven en el
"espiritu” invocado por el salmista la
presencia eficaz del Espiritu Santo.
Asi, san Ambrosio estd convencido de
que se trata del unico Espiritu Santo
"que ardio con fervor en los profetas,
fue insuflado (por Cristo) a los
Apostoles, y se uni6 al Padre y al Hijo
en el sacramento del bautismo" (El
Espiritu Santo 1, 4, 55:SAEMO 16, p.
95). Esa misma conviccion
manifiestan otros Padres, como
Didimo el Ciego de Alejandria de
Egipto y Basilio de Cesarea en sus
respectivos tratados sobre el Espiritu
Santo (Didimo el Ciego, Lo Spirito
Santo, Roma 1990, p. 59; Basilio de
Cesarea, Lo Spirito Santo, IX, 22,
Roma 1993, p. 117 s).

También san Ambrosio, observando
que el salmista habla de la alegria
que invade su alma una vez recibido
el Espiritu generoso y potente de
Dios, comenta: "La alegria y el gozo
son frutos del Espiritu y nosotros nos



fundamos sobre todo en el Espiritu
Soberano. Por eso, los que son
renovados con el Espiritu Soberano
no estan sujetos a la esclavitud, no
son esclavos del pecado, no son
indecisos, no vagan de un lado a otro,
no titubean en sus opciones, sino
que, cimentados sobre roca, estan
firmes y no vacilan" (Apologia del
profeta David a Teodosio Augusto, 15,
72: SAEMO 5, p. 129).

3. Con esta triple mencion del
"espiritu”, el salmo 50, después de
describir en los versiculos anteriores
la prision oscura de la culpa, se abre
a la region luminosa de la gracia. Es
un gran cambio, comparable a una
nueva creacion: del mismo modo que
en los origenes Dios insufld su
espiritu en la materia y dio origen a
la persona humana (cf. Gn 2,7), asi
ahora el mismo Espiritu divino crea
de nuevo (cf. Sal 50,12), renueva,
transfigura y transforma al pecador
arrepentido, lo vuelve a abrazar (cf.



v. 13) y lo hace participe de la alegria
de la salvacion (cf. v. 14). El hombre,
animado por el Espiritu divino, se
encamina ya por la senda de la
justicia y del amor, como reza otro
salmo: "Enséfiame a cumplir tu
voluntad, ya que tu eres mi Dios. Tu
espiritu, que es bueno, me guie por
tierra llana" (Sal 142,10).

4. Después de experimentar este
nuevo nacimiento interior, el orante
se transforma en testigo; promete a
Dios "ensefiar a los malvados los
caminos" del bien (cf. Sal 50,15), de
forma que, como el hijo prodigo,
puedan regresar a la casa del Padre.
Del mismo modo, san Agustin, tras
recorrer las sendas tenebrosas del
pecado, habia sentido la necesidad
de atestiguar en sus Confesiones la
libertad y la alegria de la salvacion.

Los que han experimentado el amor
misericordioso de Dios se convierten
en sus testigos ardientes, sobre todo



con respecto a quienes aun se hallan
atrapados en las redes del pecado.
Pensamos en la figura de san Pablo,
que, deslumbrado por Cristo en el
camino de Damasco, se transforma
en un misionero incansable de la
gracia divina.

5. Por ultima vez, el orante mira
hacia su pasado oscuro y clama a
Dios: "iLibrame de la sangre, oh Dios,
Dios, Salvador mio!" (v. 16). La
"sangre", a la que alude, se interpreta
de diversas formas en la Escritura.
La alusion, puesta en boca del rey
David, hace referencia al asesinato
de Urias, el marido de Betsabé, la
mujer que habia sido objeto de la
pasion del soberano. En sentido mas
general, la invocacion indica el deseo
de purificacion del mal, de la
violencia, del odio, siempre presentes
en el corazon humano con fuerza
tenebrosa y maléfica. Pero ahora los
labios del fiel, purificados del
pecado, cantan al Sefior.



Y el pasaje del salmo 50 que hemos
comentado hoy concluye
precisamente con el compromiso de
proclamar la "justicia” de Dios. E1
término "justicia" aqui, como a
menudo en el lenguaje biblico, no
designa propiamente la accion
punitiva de Dios con respecto al mal;
mas bien, indica la rehabilitacion del
pecador, porque Dios manifiesta su
justicia haciendo justos a los
pecadores (cf. Rm 3,26). Dios no se
complace en la muerte del malvado,
sino en que se convierta de su
conducta y viva (cf. Ez 18,23).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natan lo visito,
después que aquel se habia unido a
Betsabé.

3 iTen piedad de mi, oh Dios, por tu
bondad,



por tu gran compasion, borra mis
faltas!

4 iLavame totalmente de mi culpa
y purificame de mi pecado!

5 Porque yo reconozco mis faltas
y mi pecado esta siempre ante mi.
6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus o0jos.
Por eso, sera justa tu sentencia

y tu juicio serd irreprochable;

7 yo soy culpable desde que naci;
pecador me concibié mi madre.

8 Tu amas la sinceridad del corazon

y me ensefias la sabiduria en mi
interior.



9 Purificame con el hisopo y quedaré
limpio;

lavame, y quedaré mas blanco que la
nieve.

10 Anunciame el gozo y la alegria:

que se alegren los huesos
quebrantados.

11 Aparta tu vista de mis pecados
y borra todas mis culpas.

12 Crea en mi, Dios mio, un corazon
puro,

y renueva la firmeza de mi espiritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mi tu santo espiritu.

14 Devuélveme la alegria de tu
salvacion,



que tu espiritu generoso me
sostenga:

15 yo ensefiaré tu camino a los
impios

y los pecadores volveran a ti.

16 jLibrame de la muerte, Dios,
salvador mio,

y mi lengua anunciara tu justicia!
17 Abre mis labios, Sefior,

y mi boca proclamara tu alabanza.
18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espiritu
contrito,

tu no desprecias el corazon contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sion por tu bondad;



reconstruye los muros de Jerusalén,

21 Entonces aceptaras los sacrificios
rituales

-las oblaciones y los holocaustos—
y se ofreceran novillos en tu altar.

Lamentacion del pueblo en tiempo
de hambre y guerra. Miércoles 11
de diciembre de 2002

Jeremias 14

1. El canto que el profeta Jeremias,
desde su horizonte historico, eleva al
cielo es amargo y lleno de
sufrimiento (cf. Jr 14,17-21). Lo
hemos escuchado ahora como
invocacion, pues se reza en la liturgia
de Laudes el viernes, dia en que se
conmemora la muerte del Sefior. E1
contexto del que brota esta
lamentacion es una calamidad que a
menudo azota a la tierra de Oriente
Proximo: la sequia. Pero a este



drama natural el profeta une otro no
menos terrible: la tragedia de la
guerra: "Salgo al campo: muertos a
espada; entro en la ciudad:
desfallecidos de hambre" (v. 18). Por
desgracia, la descripcion es
tragicamente actual en numerosas
regiones de nuestro planeta.

2. Jeremias entra en escena con el
rostro bafiado en lagrimas: su llanto
es una lamentacion incesante por "la
hija de su pueblo", es decir, por
Jerusalén. En efecto, segun un
simbolo biblico muy conocido, la
ciudad se representa con una imagen
femenina, "la hija de Sion". El profeta
participa intimamente en la "terrible
desgracia" y en la "herida de fuertes
dolores" de su pueblo (v. 17). A
menudo sus palabras estdn marcadas
por el dolor y las lagrimas, porque
Israel no se deja penetrar del
mensaje misterioso que el
sufrimiento implica. En otro pasaje,
Jeremias exclama: "Si no lo oyereis,



en silencio llorard mi alma por ese
orgullo, y dejaran caer mis o0jos
lagrimas, y verteran copiosas
lagrimas, porque va cautiva la grey
del Sefior" (Jr 13, 17).

3. El motivo de la desgarradora
invocacion del profeta se ha de
buscar, como deciamos, en dos
acontecimientos tragicos: la espada y
el hambre, es decir, la guerra y la
carestia (cf. Jr 14, 18). Asi pues, se
trata de una situacion historica
dolorosa y es significativo el retrato
del profeta y del sacerdote, los
custodios de la palabra del Sefior, los
cuales "vagan sin sentido por el
pais” (ib.).

La segunda parte del cantico (cf. vv.
19-21) ya no es una lamentacion
individual, en primera persona
singular, sino una suplica colectiva
dirigida a Dios: "¢Por qué nos has
herido sin remedio?" (v. 19). En
efecto, ademas de la espada y del



hambre, hay una tragedia mayor: la
del silencio de Dios, que ya no se
revela y parece haberse encerrado
en su cielo, como disgustado por la
conducta de la humanidad. Por eso,
las preguntas dirigidas a €l se hacen
tensas y explicitas en sentido
tipicamente religioso: "¢Por qué has
rechazado del todo a Juda? ;Tiene
asco tu garganta de Sion?" (v. 19). Ya
se sienten solos y abandonados,
privados de paz, de salvacion y de
esperanza. El pueblo, abandonado a
si mismo, se encuentra
desconcertado e invadido por el
terror.

Esta soledad existencial, ¢no es la
fuente profunda de tanta
insatisfaccion, que captamos
también en nuestros dias? Tanta
inseguridad y tantas reacciones
desconsideradas tienen su raiz en el
hecho de haberse alejado de Dios,
roca de salvacion.



4. En este momento se produce un
cambio radical: el pueblo vuelve a
Dios y le dirige una intensa oracion.
Ante todo, reconoce su pecado con
una breve pero sentida confesion de
culpa: "Sefior, reconocemos nuestra
impiedad (...), pecamos contra ti" (v.
20). Por consiguiente, el silencio de
Dios era provocado por el
alejamiento del hombre. Si el pueblo
se convierte y vuelve al Sefior,
también Dios se mostrara dispuesto a
salir a su encuentro para abrazarlo.

Al final, el profeta usa dos palabras
fundamentales: el "recuerdo” y la
"alianza" (v. 21). Dios es invitado por
su pueblo a "recordar”, es decir, a
reanudar el hilo de su benevolencia
generosa, manifestada tantas veces
en el pasado con intervenciones
decisivas para salvar a Israel. Dios es
invitado a recordar que se ha unido a
su pueblo mediante una alianza de
fidelidad y amor.



Precisamente por esta alianza, el
pueblo puede confiar en que el Sefior
intervendra para liberarlo y salvarlo.
El compromiso que ha asumido, el
honor de su "nombre", el hecho de su
presencia en el templo, su "trono
glorioso", impulsan a Dios, después
del juicio por el pecado y el silencio,
a acercarse nuevamente a su pueblo
para devolverle la vida, la paz y la
alegria.

Por consiguiente, al igual que los
israelitas, también nosotros podemos
tener la certeza de que el Sefior no
nos abandona para siempre, sino
que, después de cada prueba
purificadora, vuelve a "iluminar su
rostro sobre nosotros, nos otorga su
favor (...) y nos concede la paz", como
reza la bendicion sacerdotal recogida
en el libro de los Numeros (cf. Nm
6,25-26).

5. En conclusion, la suplica de
Jeremias se podria comparar con una



conmovedora exhortacion dirigida a
los cristianos de Cartago por san
Cipriano, obispo de esa ciudad en el
siglo III. En tiempo de persecucion,
san Cipriano exhorta a sus fieles a
invocar al Sefior. Esta imploracion
no es idéntica a la suplica del profeta,
porque no contiene una confesion de
los pecados, pues la persecucion no
es un castigo por los pecados, sino
una participacion en la pasion de
Cristo. A pesar de ello, se trata de una
invocacion tan apremiante como la
de Jeremias. "Imploremos todos al
Sefior -dice san Cipriano- con
sinceridad, sin dejar de pedir,
confiando en obtener lo que
pedimos.

Implorémosle gimiendo y llorando,
como es justo que imploren los que
se encuentran entre los
desventurados que lloran y otros que
temen desgracias, entre los muchos
que sufren por las matanzas y los
pocos que quedan de pie. Pidamos



que pronto se nos devuelva la paz,
que se nos preste ayuda en nuestros
escondrijos y en los peligros, que se
cumpla lo que el Sefior se digna
mostrar a sus siervos: la restauracion
de su Iglesia, la seguridad de nuestra
salvacion eterna, el cielo despejado
después de la lluvia, la luz después
de las tinieblas, la calma tras las
tempestades y los torbellinos, la
ayuda compasiva de su amor de
padre, las grandezas de la divina
majestad, que conocemos muy

bien" (Epistula 11, 8, en: S. Pricoco-M
Simonetti, La preghiera dei cristiani,
Milan 2000, pp. 138-139).

Jeremias 14

1 Palabra del Sefior que llego a
Jeremias con motivo de la gran
sequia:

2 Juda esta de duelo y sus puertas
desfallecen; estan lugubres,
aterradas, y se eleva el clamor de
Jerusalén.



3 Los nobles mandan a sus criados
en busca de agua: ellos van a las
cisternas, pero no encuentran agua;
vuelven con los cantaros vacios;
avergonzados y confundidos, se
agarran la cabeza.

4 Al ver el suelo agrietado, porque no
hay lluvia en el pais, los campesinos,
avergonzados, se agarran la cabeza.

5 Si, hasta la cierva en el campo, deja
abandonadas sus crias, por falta de
pasto;

6 los asnos salvajes se paran en los
montes desolados, aspiran el aire
como los chacales; sus ojos se
consumen, porque no hay mas
hierba.

7 iS1 muestra iniquidad atestigua
contra nosotros, obra, Sefior, a causa
de tu Nombre! Porque son muchas
nuestras apostasias, hemos pecado
contra ti.



8 Sefior, esperanza de Israel, su
salvador en el tiempo de la angustia:
$por qué te comportas como un
extranjero en el pais, como un
viajero que s6lo acampa para
pernoctar?

9 ¢Por qué procedes como un
hombre aturdido, como un guerrero
impotente para salvar? Pero tu,
Sefor, estds en medio de nosotros,
nosotros somos llamados con tu
Nombre: jno nos abandones!

10 Asi habla el Sefior acerca de este
pueblo: {Como les gusta
vagabundear! {No refrenan sus
pasos! Pero el Sefior no se complace
en ellos: ahora se va a acordar de sus
faltas y va a castigar sus pecados.

11 El Sefior me dijo: No ruegues en
favor de este pueblo, no pidas por su
bien.

12 Aunque ayunen, no escuchareé sus
gritos; aunque ofrezcan holocaustos



y oblaciones, no los aceptaré. Antes
bien, los voy a exterminar por la
espada, por el hambre y la peste.

13 Entonces dije: «Ah, Sefior! Mira
que los profetas les dicen: Ustedes no
veran la espada ni pasaran hambre,
porque yo les daré una paz duradera
en este lugar».

14 El Sefior me respondio: Es falso
eso que los profetas profetizan en mi
Nombre; yo no los envié, no les di
ninguna orden ni les hablé. Visiones
engariosas, vana adivinacion,
fantasias de su imaginacion: eso es lo
que lo ellos profetizan para ustedes.

15 Por eso, acerca de los profetas que
profetizan en mi Nombre sin que yo
los haya enviado, y que andan
diciendo: «No habra espada ni
hambre en este pais»: Asi habla el
Setior: {Por la espada y el hambre
serdn aniquilados esos profetas!



16 Y aquellos a quienes ellos
profetizan, seran arrojados por las
calles de Jerusalén, a consecuencia
del hambre y de la espada, sin que
haya nadie para enterrarlos, ni a
ellos, ni a sus mujeres, ni a sus hijos
ni a sus hijas. Yo derramaré sobre
ellos su propia maldad.

17 Tu les diras esta palabra: Que mis
0jos se deshagan en lagrimas, dia 'y
noche, sin cesar, porque la virgen
hija de mi pueblo ha sufrido un gran
quebranto, una llaga incurable.

18 Si salgo al campo abierto, veo las
victimas de la espada; si entro en la
ciudad, veo los sufrimientos del
hambre. Si, hasta el profeta y el
sacerdote recorren el pais y no
logran comprender.

19 ¢Has rechazado del todo a Juda?
¢Estas disgustado con Sion? ;Por qué
nos has herido sin remedio? Se
esperaba la paz, iy no hay nada



bueno...! el tiempo de la curacion, |y
sobrevino el espanto!

20 Reconocemos, Sefior, nuestra
maldad, la iniquidad de nuestros
padres, porque hemos pecado contra
ti.

21 A causa de tu Nombre, no
desprecie, no envilezcas el trono de
tu Gloria: jacuérdate, no rompas tu
Alianza con nosotros!

22 Entre los idolos de las naciones,
¢hay alguien que haga llover? ¢Es el
cielo el que envia los chaparrones?
¢No eres tu, Sefior, nuestro Dios?
Nosotros esperamos en ti, porque
eres tu el que has hecho todo esto.

Preparemos nuestro corazon para
acoger a Cristo. Miércoles 18 de
diciembre de 2002

Isaias 35



1. En este tiempo de Adviento nos
acompafia la invitacion del profeta
Isaias: "Decid a los cobardes de
corazon: iSed fuertes, no temais!
Mirad a nuestro Dios que va a venir a
salvarnos" (Is 35,4). Esta invitacion se
hace cada vez mas apremiante a
medida que se acerca la Navidad,
enriqueciéndose con la exhortacion a
preparar el corazon para acoger al
Mesias. El esperado de las gentes
ciertamente vendra y su salvacion
sera para todos los hombres.

En la Noche santa volveremos a
recordar su nacimiento en Belén;
reviviremos, en cierto modo, las
emociones de los pastores, su alegria
y su asombro. Contemplaremos, con
Maria y José, la gloria del Verbo que
se hizo carne por nuestra redencion.
Oraremos para que todos los
hombres acojan la vida nueva que el
Hijo de Dios trajo al mundo al asumir
nuestra naturaleza humana.



2. La liturgia de Adviento,
impregnada de constantes alusiones
a la espera gozosa del Mesias, nos
ayuda a captar plenamente el valory
el significado del misterio de la
Navidad. No se trata de conmemorar
solo el acontecimiento historico que
tuvo lugar hace dos mil afios en una
pequeina aldea de Judea. Mas bien, es
preciso comprender que toda nuestra
vida debe ser un "adviento", una
espera vigilante de la venida
definitiva de Cristo. Para disponer
nuestra alma a acoger al Sefior que,
como decimos en el Credo, un dia
vendra a juzgar a los vivos y a los
muertos, debemos aprender a
reconocerlo presente en los
acontecimientos de la vida diaria. De
esta forma, el Adviento es, por
decirlo asi, un intenso entrenamiento
que nos orienta decididamente hacia
Aquel que ya ha venido, que vendra
y que continuamente viene.



3. Con estos sentimientos la Iglesia se
prepara para contemplar, extasiada,
dentro de una semana, el misterio de
la Encarnacion. El evangelio narra la
concepcion y el nacimiento de Jesus,
y refiere las numerosas
circunstancias providenciales que
precedieron y rodearon un
acontecimiento tan prodigioso: el
anuncio del angel a Maria, el
nacimiento del Bautista, el coro de
los angeles en Belén, la llegada de los
Magos de oriente, las visiones de san
José. Se trata de signos y testimonios
que subrayan la divinidad de este
Nifio. En Belén nace el Emmanuel,
Dios con nosotros.

En la liturgia de estos dias la Iglesia
nos ofrece tres "guias” singulares,
que nos indican las actitudes que es
preciso tomar para salir al encuentro
de este "huésped" divino de la
humanidad.



4. En primer lugar, Isaias, el profeta
de la consolacion y de la esperanza.
Proclama un auténtico evangelio
para el pueblo de Israel esclavo en
Babilonia, y exhorta a mantenerse
vigilantes en la oracion, para
reconocer "los signos" de la venida
del Mesias.

Luego viene Juan Bautista, precursor
del Mesias, que se presenta como "la
voz del que grita en el desierto”,
predicando "un bautismo de
conversion para el perdon de los
pecados” (Mc 1,4). Es la unica
condicion para reconocer al Mesias,
ya presente en el mundo.

Por ultimo, Maria, que, en esta
novena de preparacion para la
Navidad, nos guia hacia Belén. Maria
es la mujer del "si", que, a diferencia
de Eva, hace suyo sin reservas el
proyecto de Dios. Asi se convierte en
una luz clara para nuestros pasos y



en el modelo mas elevado para
inspirarnos.

Amadisimos hermanos y hermanas,
dejémonos acompafar por la Virgen
hacia el Sefior que viene,
permaneciendo "vigilantes en la
oracion y jubilosos en la alabanza".

A todos deseo una buena
preparacion para las proximas
fiestas navidenfas.

Isaias 35

1 jRegocijese el desierto y la tierra
reseca, alégrese y florezca la estepal!

2 iS1, florezca como el narciso, que se
alegre y prorrumpa en cantos de
jubilo! Le ha sido dada la gloria del
Libano, el esplendor del Carmelo y
del Sardn. Ellos veran la gloria del
Sefior, el esplendor de nuestro Dios.

3 Fortalezcan los brazos débiles,
robustezcan las rodillas vacilantes;



4 digan a los que estan desalentados:
«jSean fuertes, no teman: ahi esta su
Dios! Llega la venganza, la represalia
de Dios: él mismo viene a salvarlos!».

5 Entonces se abrirdn los ojos de los
ciegos y se destaparan los oidos de
los sordos;

6 entonces el tullido saltara como un
ciervo y la lengua de los mudos
gritara de jubilo. Porque brotaran
aguas en el desierto y torrentes en la
estepa;

7 el pdramo se convertira en un
estanque y la tierra sedienta en
manantiales; la morada donde se
recostaban los chacales sera un
paraje de cafia y papiros.

8 Alli habra una senda y un camino
que se llamara «Camino santo». No lo
recorrera ningun impuro ni los
necios vagaran por él;



9 no habra alli ningun ledn ni
penetraran en él las fieras salvajes.
Por alli caminaran los redimidos,

10 volveran los rescatados por el
Sefior; y entraran en Sion con gritos
de jubilo, coronados de una alegria
perpetua: los acompafiaran el gozoy
la alegria, la tristeza y los gemidos se
alejaran.

Alegria de los que entran en el
templo. Miércoles 8 de enero de
2003

Salmo 99

1. En el clima de alegria y de fiesta
que se prolonga durante esta ultima
semana del tiempo navidefio,
queremos reanudar nuestra
meditacion sobre la liturgia de las
Laudes. Hoy reflexionamos sobre el
salmo 99, que se acaba de proclamar
y que constituye una jubilosa
invitacion a alabar al Sefior, pastor
de su pueblo.



Siete imperativos marcan toda la
composicion e impulsan a la
comunidad fiel a celebrar, en el
culto, al Dios del amor y de la
alianza: aclamad, servid, entrad en su
presencia, reconoced, entrad por sus
puertas, dadle gracias, bendecid su
nombre. Se puede pensar en una
procesion liturgica, que esta a punto
de entrar en el templo de Sion para
realizar un rito en honor del Sefior
(cf. Sal 14; 23; 94).

En el Salmo se utilizan algunas
palabras caracteristicas para exaltar
el vinculo de alianza que existe entre
Dios e Israel. Destaca ante todo la
afirmacion de una plena pertenencia
a Dios: "somos suyos, su pueblo” (Sal
99,3), una afirmacion impregnada de
orgullo y a la vez de humildad, ya
que Israel se presenta como "ovejas
de su rebafio” (ib.). En otros textos
encontramos la expresion de la
relacion correspondiente: "El Sefior
es nuestro Dios" (cf. Sal 94,7). Luego



vienen las palabras que expresan la
relacion de amor, la "misericordia" y
"fidelidad", unidas a la "bondad" (cf.
Sal 99,5), que en el original hebreo se
formulan precisamente con los
términos tipicos del pacto que une a
Israel con su Dios.

2. Aparecen también las coordenadas
del espacio y del tiempo. En efecto,
por una parte, se presenta ante
nosotros la tierra entera, con sus
habitantes, alabando a Dios (cf. v. 2);
luego, el horizonte se reduce al area
sagrada del templo de Jerusalén con
sus atrios y sus puertas (cf. v. 4),
donde se congrega la comunidad
orante. Por otra parte, se hace
referencia al tiempo en sus tres
dimensiones fundamentales: el
pasado de la creacion ("él nos hizo",
v. 3), el presente de la alianza y del
culto ("somos suyos, su pueblo y
ovejas de su rebafio”, v. 3) y, por
ultimo, el futuro, en el que la
fidelidad misericordiosa del Sefior se



extiende "por todas las edades",
mostrandose "eterna" (v. 5).

3. Consideremos ahora brevemente
los siete imperativos que constituyen
la larga invitacion a alabar al Sefior y
ocupan casi todo el Salmo (cf. vv.
2-4), antes de encontrar, en el ultimo
versiculo, su motivacion en la
exaltacion de Dios, contemplado en
su identidad intima y profunda.

La primera invitacion es a la
aclamacion jubilosa, que implica a la
tierra entera en el canto de alabanza
al Creador. Cuando oramos, debemos
sentirnos en sintonia con todos los
orantes que, en lenguas y formas
diversas, ensalzan al tiinico Sefior.
"Pues —como dice el profeta
Malaquias— desde el sol levante
hasta el poniente, grande es mi
nombre entre las naciones, y en todo
lugar se ofrece a mi nombre un
sacrificio de incienso y una oblacion
pura. Pues grande es mi nombre



entre las naciones, dice el Sefior de
los ejércitos” (M1 1,11).

4. Luego vienen algunas invitaciones
de indole litargica y ritual: "servir",
"entrar en su presencia’, "entrar por
las puertas" del templo. Son verbos
que, aludiendo también a las
audiencias reales, describen los
diversos gestos que los fieles realizan
cuando entran en el santuario de
Sion para participar en la oracion
comunitaria. Después del canto
cosmico, el pueblo de Dios, "las
ovejas de su rebafio”, su "propiedad
entre todos los pueblos” (Ex 19,5),

celebra la liturgia.

La invitacion a "entrar por sus
puertas con accion de gracias", "por
sus atrios con himnos", nos recuerda
un pasaje del libro Los misterios, de
san Ambrosio, donde se describe a
los bautizados que se acercan al
altar: "El pueblo purificado se acerca

al altar de Cristo, diciendo: "Entraré



al altar de Dios, al Dios que alegra mi
juventud" (Sal 42,4). En efecto,
abandonando los despojos del error
inveterado, el pueblo, renovado en
su juventud como aguila, se apresura
a participar en este banquete
celestial. Por ello, viene y, al ver el
altar sacrosanto preparado
convenientemente, exclama: "El
Sefior es mi pastor; nada me falta; en
verdes praderas me hace recostar;
me conduce hacia fuentes tranquilas
y repara mis fuerzas" (Sal

22,1-2)" (Opere dogmatiche 111,
SAEMO 17, pp. 158-159).

5. Los otros imperativos contenidos
en el salmo proponen actitudes
religiosas fundamentales del orante:
reconocer, dar gracias, bendecir. E1
verbo reconocer expresa el contenido
de la profesion de fe en el unico Dios.
En efecto, debemos proclamar que
solo "el Sefior es Dios" (Sal 99,3),
luchando contra toda idolatria y



contra toda soberbia y poder
humanos opuestos a él.

El término de los otros verbos, es
decir, dar gracias y bendecir, es
también "el nombre" del Sefior (cf. v.
4), 0 sea, su persona, su presencia
eficaz y salvadora.

A esta luz, el Salmo concluye con una
solemne exaltacion de Dios, que es
una especie de profesion de fe: el
Sefior es bueno y su fidelidad no nos
abandona nunca, porque €l esta
siempre dispuesto a sostenernos con
su amor misericordioso. Con esta
confianza el orante se abandona al
abrazo de su Dios: "Gustad y ved qué
bueno es el Sefior —dice en otro
lugar el salmista—; dichoso el que se
acoge a él" (Sal 33,9; cf. 1P 2,3).

SALMO 99
1 Salmo de accion de gracias.

Aclame al Sefior toda la tierra,



2 sirvan al Sefior con alegria,
lleguen hasta €l con cantos jubilosos.
3 Reconozcan que el Sefior es Dios:
él nos hizo y a él pertenecemos;

somos su pueblo y ovejas de su
rebafio.

4 Entren por sus puertas dando
gracias,

entren en sus atrios con himnos de
alabanza,

alaben al Sefior y bendigan su
Nombre.

5 jQué bueno es el Sefior!

Su misericordia permanece para
siempre,

y su fidelidad por todas las
generaciones.



Promesa de cumplir la ley de Dios.
Miércoles 15 de enero de 2003

Salmo 118, 145-152

1. En nuestro ya largo itinerario a la
luz de los salmos que propone la
liturgia de las Laudes, llegamos a una
estrofa —exactamente, la
decimonovena— de la oracion mas
amplia del Salterio, el salmo 118. Se
trata de una parte del inmenso
cantico alfabético: a través de un
juego estilistico, el salmista
distribuye su obra en veintidos
estrofas, que corresponden a la
sucesion de las veintidos letras del
alfabeto hebreo. Cada estrofa consta
de ocho versos, cuyos inicios estan
marcados por palabras hebreas, que
comienzan con una misma letra del
alfabeto.

La estrofa que acabamos de escuchar
va precedida por la letra hebrea qdf,
y describe al orante que presenta a



Dios su intensa vida de fe y oracion
(cf. vv. 145-152).

2. La invocacion al Sefior no conoce
descanso, porque es una respuesta
continua a la propuesta permanente
de la palabra de Dios. En efecto, por
una parte, se multiplican los verbos
de la oracion: Te invoco, te llamo, a ti
grito, escucha mi voz. Por otra, se
exalta la palabra del Sefior, que
proponelos decretos, las leyes, la
palabra, las promesas, el juicio, la
voluntad, los mandatos y los
preceptos de Dios. Juntamente
forman una constelacion que es
como la estrella polar de la fe y de la
confianza del salmista. La oracion se
manifiesta, por tanto, como un
dialogo, que comienza cuando ya es
de noche y aun no ha despuntado el
alba (cf. v. 147) y prosigue durante
toda la jornada, especialmente en las
dificultades de la existencia. En
efecto, el horizonte a veces es oscuro
y tormentoso: "Ya se acercan mis



inicuos perseguidores, estan lejos de
tu voluntad" (v. 150). Pero el orante
tiene una certeza indiscutible, la
cercania de Dios con su palabra y su
gracia: "Tu, Sefior, estas cerca" (v.
151). Dios no abandona al justo en
manos de sus perseguidores.

3. En este punto, después de haber
delineado el mensaje sencillo pero
incisivo de la estrofa del salmo 118 —
un mensaje apto para el inicio de una
jornada—, para nuestra meditacion
recurriremos a un gran Padre de la
Iglesia, san Ambrosio, que en su
Comentario al Salmo 118 dedica nada
menos que 44 parrafos a explicar
precisamente la estrofa que hemos
escuchado.

Recogiendo la invitacion ideal a
cantar la alabanza divina desde las
primeras horas de la mafiana, se
detiene en particular en los
versiculos 147-148: "Me adelanto a la
aurora pidiendo auxilio, (...) mis 0jos



se adelantan a las vigilias". En esta
declaracion del salmista, san
Ambrosio intuye la idea de una
oracion constante, que abarca todo
tiempo: "Quien implora al Sefior,
haga como sino conociera que existe
un tiempo particular para dedicar a
las suplicas a Dios; ha de estar
siempre en actitud de suplica. Sea
que comamos, sea que bebamos,
anunciamos a Cristo, oramos a Cristo,
pensamos en Cristo, hablamos de
Cristo. Cristo ha de estar siempre en
nuestro corazon y en nuestros
labios" (Comentario al Salmo 118:
SAEMO 10, p. 297).

Refiriendo luego los versiculos al
momento especifico de la mafiana y
aludiendo también a la expresion del
libro de la Sabiduria que prescribe
"adelantarse al sol para dar gracias"
a Dios (Sb 16,28), san Ambrosio
comenta: "En efecto, seria grave que
los rayos del sol que sale te
sorprendieran acostado en la cama



con descaro, y que una luz mas
fuerte te hiriera los ojos sofiolientos,
aun dominados por la pereza. Para
nosotros, en una noche ociosa, un
espacio de tiempo tan largo sin hacer
una pequeria practica de piedad y sin
ofrecer un sacrificio espiritual, es
una acusacion” (ib., p. 303).

4. Luego, san Ambrosio,
contemplando el sol que sale —como
habia hecho en otro de sus célebres
himnos "al canto del gallo", el
Aeterne rerum conditor, que ha sido
incluido en la liturgia las Horas— nos
interpela asi: "¢No sabes, hombre,
que cada dia adeudas a Dios las
primicias de tu corazon y de tu voz?
La mies madura cada dia; cada dia
madura su fruto. Por eso, corre al
encuentro del sol que sale... El1 sol de
la justicia quiere ser anticipado; no
espera otra cosa... Si tu te adelantas a
este sol que va a salir, recibirads como
luz a Cristo. Sera precisamente él la
primera luz que brille en 1o mas



intimo de tu corazdn. Sera
precisamente €l quien (...) haga
brillar para ti la luz de la mafiana en
las horas de la noche, si reflexionas
en las palabras de Dios. Mientras tu
reflexionas, se hace la luz... Muy de
mafana apresurate a ir a la iglesia 'y
lleva como ofrenda las primicias de
tu devocidn. Y después, si los
compromisos del mundo te llaman,
nada te impedira decir: "mis ojos se
adelantan a las vigilias meditando tu
promesa", y con la conciencia
tranquila te dedicaras a tus asuntos.
iQué hermoso es comenzar la
jornada con himnos y canticos, con
las bienaventuranzas que lees en el
evangelio! Es muy saludable que
venga sobre ti, para bendecirte, el
discurso del Sefior; que tu, mientras
repites cantando las bendiciones del
Sefior, tomes el compromiso de
practicar alguna virtud, si quieres
tener también dentro de ti algo que
te haga sentir merecedor de esa



bendicion divina" (ib., pp. 303, 309,
311y 313).

Recojamos también nosotros la
invitacion de san Ambrosio y cada
manana abramos la mirada a la vida
diaria, a sus alegrias y sus tristezas,
invocando a Dios para que esté cerca
de nosotros y nos guie con su
palabra, que infunde serenidad y
gracia.

SALMO 118,145-152
145 Yo clamo de todo corazoén:

escuchame, Sefior, y observaré tus
preceptos.

146 Clamo a ti: Sdlvame,
y cumpliré tus prescripciones.

147 Me anticipo a la aurora para
implorar tu ayuda;

yo espero en tu palabra.



148 Mis ojos se anticipan a las
vigilias de la noche,

para meditar tus ensefianzas.
149 Por tu amor, oye mi voz, Sefior,
y vivificame por tu justicia.

150 Se acercan a mi los ojos que me
persiguen con perfidia,

los que estan alejados de tu ley.
151 Pero tu estds cerca, Sefor,

y todos tus mandamientos son
verdaderos.

152 Yo sé desde hace mucho tiempo

que tu afirmaste para siempre tus
prescripciones.

iSenor, dame la sabiduria!.
Miércoles 29 de enero de 2003

Libro de la Sabiduria 9



1. El cantico que se nos propone hoy
nos presenta la mayor parte de una
amplia oracion puesta en labios de
Salomon, al que la tradicion biblica
considera el rey justo y el sabio por
excelencia. Se encuentra en el
capitulo 9 del libro de la Sabiduria,
un texto del Antiguo Testamento
compuesto en griego, tal vez en
Alejandria de Egipto, en los umbrales
de la era cristiana. En él se refleja el
judaismo vivo y abierto de la
diaspora hebrea en el mundo
helenistico.

Son fundamentalmente tres las
lineas de pensamiento teoldgico que
este libro nos propone: la
inmortalidad feliz, como meta final
de la existencia del justo (cf. cc. 1-5);
la sabiduria como don divino y guia
de la vida y de las opciones de los
fieles (cf. cc. 6-9); la historia de la
salvacion, sobre todo el
acontecimiento fundamental del
éxodo de la opresion egipcia, como



signo de la lucha entre el bien y el
mal, que desemboca en una
salvacion y redencion plena (cf. cc.
10-19).

2. Salomon vivié aproximadamente
diez siglos antes del autor inspirado
del libro de la Sabiduria, pero ha sido
considerado el fundador y el artifice
ideal de toda la reflexion sapiencial
posterior. La oracion del himno
puesto en sus labios es una
invocacion solemne dirigida al "Dios
de los padres y Sefior de la
misericordia” (Sb 9,1), para que
conceda el don valiosisimo de la
sabiduria.

Es evidente en nuestro texto la
alusién a la escena narrada en el
primer libro de los Reyes, cuando
Salomon, al inicio de su reinado, se
dirige al alto de Gabaodn, donde se
alzaba un santuario, y, después de
celebrar un grandioso sacrificio,
durante la noche tiene un



suefio-revelacion. A Dios, que lo
invita a pedirle un don, responde:
"Concede, pues, a tu siervo, un
corazon prudente para gobernar a tu
pueblo, para discernir entre el bien 'y
el mal" (IR 3,9).

3. La idea que sugiere esta
invocacion de Salomon se desarrolla
en nuestro cantico mediante una
serie de peticiones dirigidas al Sefior,
para que conceda ese tesoro
insustituible que es la sabiduria.

En el pasaje, recortado por la liturgia
de Laudes, encontramos estas dos
imploraciones: "Dame la sabiduria.
(...) Mandala de tus santos cielos, de
tu trono de gloria" (Sb 9,4. 10). El fiel
es consciente de que sin este don
carece de guia, de una estrella polar
que le oriente en las opciones
morales de la existencia: "Soy
hombre débil y de pocos afios,
demasiado pequerfio para conocer el
juicio y las leyes. (...) Sin la sabiduria,



que procede de ti, (el hombre) sera
estimado en nada" (vv. 5-6).

Es facil intuir que esta "sabiduria" no
es la simple inteligencia o habilidad
practica, sino mas bien la
participacion en la mente misma de
Dios, que "con su sabiduria formo al
hombre" (cf. v. 2). Por consiguiente,
es la capacidad de penetrar en el
sentido profundo del ser, de la vida y
de la historia, traspasando la
superficie de las cosas y de los
acontecimientos para descubrir en
ellos el significado ultimo, querido
por el Sefior.

4. La sabiduria es como una lampara
que ilumina nuestras opciones
morales de cada dia y nos lleva por el
camino recto, "para saber lo que es
grato al Sefior y lo que es recto segun
sus preceptos” (cf. v. 9). Por eso, la
liturgia nos hace orar con las
palabras del libro de la Sabiduria al
inicio de una jornada, precisamente



para que Dios, con su sabiduria, esté
a nuestro lado y "nos asista en
nuestros trabajos" de cada dia (cf. v.
10), mostrandonos el bien y el mal, lo
justo y lo injusto.

Cuando la Sabiduria divina nos lleva
de la mano, nos adentramos con
confianza en el mundo. A ella nos
asimos, amandola con un amor
esponsal, a ejemplo de Salomon, el
cual, siempre segun el libro de la
Sabiduria, confesaba: "Yo la amé y la
pretendi desde mi juventud; me
esforcé por hacerla esposa mia y
llegué a ser un apasionado de su
belleza" (Sb 8,2).

5. Los Padres de la Iglesia
identificaron a Cristo con la
Sabiduria de Dios, siguiendo a san
Pablo, que defini¢ a Cristo "fuerza de
Dios y sabiduria de Dios" (1Co 1,24).

Concluyamos con una oracion de san
Ambrosio, que se dirige a Cristo asi:
"Enséfiame las palabras llenas de



sabiduria, porque tu eres la
Sabiduria. Abre mi corazon, tu que
abriste el Libro. Abreme la puerta
del cielo, porque tu eres la Puerta. Si
entramos por ti, poseeremos el reino
eterno; si entramos por ti, no
quedaremos defraudados, porque no
puede equivocarse quien entra en la
morada de la Verdad" (Commento al
Salmo 118, 1: SAEMO 9, p. 377).

Libro de la Sabiduria 9

1 «Dios de los Padres y Sefior
misericordioso, que hiciste todas las
cosas con tu palabra,

2 y con tu Sabiduria formaste al
hombre, para que dominara a los
seres que tu creaste,

3 para que gobernara el mundo con
santidad y justicia e hiciera justicia
con rectitud de espiritu:



4 dame la Sabiduria, que comparte tu
trono, y no me excluyas del numero
de tus hijos.

5 Porque yo soy tu servidor y el hijo
de tu servidora, un hombre débil y
de vida efimera, de poca capacidad
para comprender el derecho y las
leyes;

6 y aunque alguien sea perfecto entre
los hombres, sin la Sabiduria que
proviene de ti, sera tenido por nada.

7 Ta me preferiste para que fuera rey
de tu pueblo y juez de tus hijos y de
tus hijas.

8 Tu me ordenaste construir un
Templo sobre tu santa montafia y un
altar en la ciudad donde habitas,
réplica del santo Tabernaculo que
habias preparado desde el principio.

9 Contigo esta la Sabiduria, que
conoce tus obras y que estaba
presente cuando tu hacias el mundo;



ella sabe lo que es agradable a tus
0jos y lo que es conforme a tus
mandamientos.

10 Enviala desde los santos cielos,
mandala desde tu trono glorioso,
para que ella trabaje a milado y yo
conozca lo que es de tu agrado:

11 asi ella, que lo sabe y lo
comprende todo, me guiara
atinadamente en mis empresas y me
protegera con su gloria.

12 Entonces, mis obras te agradaran,
yo gobernaré a tu pueblo con justicia
y seré digno del trono de mi padre.

13 ¢Qué hombre puede conocer los
designios de Dios o hacerse una idea
de lo que quiere el Sefior?

14 Los pensamientos de los mortales
son indecisos y sus reflexiones,
precarias,



15 porque un cuerpo corruptible
pesa sobre el alma y esta morada de
arcilla oprime a la mente con
muchas preocupaciones.

16 Nos cuesta conjeturar lo que hay
sobre la tierra, y 1o que esta a
nuestro alcance lo descubrimos con
el esfuerzo; pero ¢quién ha
explorado lo que esta en el cielo?

17 ¢Y quién habria conocido tu
voluntad si ti mismo no hubieras
dado la Sabiduria y enviado desde lo
alto tu santo espiritu?

18 Asi se enderezaron los caminos de
los que estan sobre la tierra, asi
aprendieron los hombres lo que te
agrada vy, por la Sabiduria, fueron
salvados».

Invitacion universal a la alabanza
divina. Miércoles 5 de febrero de
2003

Salmo 116



1. Prosiguiendo nuestra meditacion
sobre los textos de la liturgia de
Laudes, volvemos a considerar un
salmo ya propuesto, el mas breve de
todos los que componen el Salterio.
Es el salmo 116, que acabamos de
escuchar, una especie de pequeiio
himno, semejante a una jaculatoria
que se dilata en una alabanza
universal al Sefior. El contenido del
mensaje se expresa en dos palabras
fundamentales: amory fidelidad (cf.
V. 2).

Con estos términos el salmista ilustra
sintéticamente la alianza entre Dios e
Israel, subrayando la relacion
profunda, leal y confiada que existe
entre el Sefior y su pueblo.
Escuchamos aqui el eco de las
palabras que Dios mismo habia
pronunciado en el Sinai al
presentarse ante Moisés. "Sefior,
Sefior, Dios compasivo y
misericordioso, lento a la ira y rico
en clemencia y lealtad" (Ex 34,6).



2. El salmo 116, a pesar de su
brevedad y esencialidad, capta el
nucleo fundamental de la oracion,
que consiste en el encuentro y en el
dialogo vivo y personal con Dios. En
ese acontecimiento el misterio de la
divinidad se revela como fidelidad y
amor.

El salmista afiade un aspecto
particular de la oracion: la
experiencia orante debe irradiarse al
mundo, transformandose en
testimonio ante quien no comparte
nuestra fe. En efecto, al inicio, el
horizonte se ensancha a "todas las
naciones" y "a todos los pueblos" (cf.
Sal 116,1), para que ante la belleza y
la alegria de la fe también ellas sean
conquistadas por el deseo de
conocer, encontrar y alabar a Dios.

3. En un mundo tecnol6gico minado
por un eclipse de lo sagrado, en una
sociedad que se complace en cierta
autosuficiencia, el testimonio del



orante es como un rayo de luz en la
oscuridad.

En un primer momento sélo puede
despertar curiosidad; luego puede
llevar a la persona reflexiva a
preguntarse por el sentido de la
oracion; y, por ultimo, puede suscitar
un creciente deseo de hacer esa
misma experiencia. Por eso, la
oracion no es nunca un hecho
solitario, sino que tiende a dilatarse
hasta implicar al mundo entero.

4. Comentando el salmo 116, nos
servimos ahora de las palabras de un
gran Padre de la Iglesia de Oriente,
san Efrén el Sirio, que vivio en el
siglo IV. En uno de sus Himnos sobre
la fe, el decimocuarto, expresa el
deseo de no dejar nunca de alabar a
Dios, implicando también "a todos los
que comprenden la verdad" divina.
He aqui su testimonio:

"¢Como puede mi arpa, Sefior, dejar
de alabarte? ;Como podria ensefiar a



mi lengua la infidelidad? Tu amor
me ha dado confianza en mi apuro,
pero mi voluntad sigue siendo
ingrata (estrofa 9).

Es justo que el hombre reconozca tu
divinidad; es justo que los seres
celestiales alaben tu humanidad; los
seres celestiales quedaron
asombrados de ver hasta qué punto
te anonadaste; y los de la tierra de
ver cuanto has sido

exaltado” (estrofa 10: L'Arpa dello
Spirito, Roma 1999, pp. 26-28).

5. En otro himno (Himnos de Nisibi,
50), san Efrén confirma ese
compromiso de alabanza incesante, y
explica que su motivo es el amor y la
compasion divina hacia nosotros,
precisamente como sugiere nuestro
salmo.

"Que en ti, Sefior, mi boca rompa el
silencio con la alabanza. Que
nuestras bocas expresen la alabanza;
que nuestros labios la confiesen; que



tu alabanza vibre en nosotros
(estrofa 2).

Dado que en nuestro Sefior esta
injertada la raiz de nuestra fe,
aunque se encuentre lejos, se halla
cerca por la union del amor. Que las
raices de nuestro amor estén unidas
a él; que la plena medida de su
compasion se derrame sobre
nosotros" (estrofa 6: ib., pp. 77. 80).

SALMO 116

1 jAlaben al Sefior, todas las
naciones,

glorifiquenlo, todos los pueblos!

2 Porque es inquebrantable su amor
POr Nosotros,

y su fidelidad permanece para
siempre.

jAleluyal!



Himno de accion de gracias
después de la victoria. Miércoles 12
de febrero de 2003

Salmo 117

1. En todas las festividades mas
significativas y alegres del antiguo
judaismo, especialmente en la
celebracion de la Pascua, se cantaba
la secuencia de salmos que va del 112
al 117. Esta serie de himnos de
alabanza y de accion de gracias a
Dios se llamaba el "Hallel egipcio”,
porque en uno de ellos, el salmo 113
A, se evocaban de un modo poético,
muy grafico, el éxodo de Israel de la
tierra de la opresion, el Egipto
faraonico, y el maravilloso don de la
alianza divina. Pues bien, el salmo
con el que se concluye este
"Hallelegipcio" es precisamente el
salmo 117, que se acaba de
proclamar y que ya hemos meditado
en un comentario anterior.



2. Este canto revela claramente un
uso liturgico en el interior del templo
de Jerusalén. En efecto, en su trama
parece desarrollarse una procesion,
que comienza entre las "tiendas de
los justos” (v. 15), es decir, en las
casas de los fieles. Estos exaltan la
proteccion de la mano de Dios, capaz
de tutelar a los rectos, a los que
confian en él incluso cuando
irrumpen adversarios crueles. La
imagen que usa el salmista es
expresiva: "Me rodeaban como
avispas, ardiendo como fuego en las
zarzas; en el nombre del Sefior los
rechacé" (v. 12).

Al ser liberado de ese peligro, el
pueblo de Dios prorrumpe en "cantos
de victoria" (v. 15) en honor de la
"poderosa diestra del Sefior" (cf. v.
16), que ha obrado maravillas. Por
consiguiente, los fieles son
conscientes de que nunca estan solos,
a merced de la tempestad
desencadenada por los malvados. En



verdad, Dios tiene siempre la ultima
palabra; aunque permite la prueba
de su fiel, no lo entrega a la muerte
(cf. v. 18).

3. En este momento parece que la
procesion llega a la meta evocada
por el salmista mediante la imagen
de la "puerta de la justicia” (v. 19), es
decir, la puerta santa del templo de
Sion. La procesion acompafia al
héroe al que Dios ha dado la victoria.
Pide que se le abran las puertas, para
poder "dar gracias al Sefior" (v. 19).
Con él "entran los justos" (v. 20). Para
expresar la dura prueba que ha
superado y la glorificacion que ha
tenido como consecuencia, se
compara a si mismo a la "piedra que
desecharon los arquitectos",
transformada luego en "la piedra
angular” (v. 22).

Cristo utilizara precisamente esta
imagen y este versiculo, al final de la
parabola de los vifiadores homicidas,



para anunciar su pasion y su
glorificacion (cf. Mt 21,42).

4. Aplicandose el salmo a si mismo,
Cristo abre el camino a una
interpretacion cristiana de este
himno de confianza y de accion de
gracias al Sefior por su hesed, es
decir, por su fidelidad amorosa, que
se refleja en todo el salmo (cf. Sal
117,1. 2. 3. 4. 29).

Los simbolos adoptados por los
Padres de la Iglesia son dos. Ante
todo, el de "puerta de la justicia”, que
san Clemente Romano, en su Carta a
los Corintios, comentaba asi: "Siendo
muchas las puertas que estan
abiertas, esta es la puerta de la
justicia, a saber: la que se abre en
Cristo. Bienaventurados todos los
que por ella entraren y enderezaren
sus pasos en santidad y justicia,
cumpliendo todas las cosas sin
perturbacion” (48, 4:Padres



Apostolicos, BAC, Madrid 1993, p.
222).

5. El otro simbolo, unido al anterior,
es precisamente el de la piedra. En
nuestra meditacion sobre este punto
nos dejaremos guiar por san
Ambrosio, el cual, en su Exposicion
sobre el evangelio segun san Lucas,
comentando la profesion de fe de
Pedro en Cesarea de Filipo, recuerda
que "Cristo es la piedra" y que
"también a su discipulo Cristo le
otorgo este hermoso nombre, de
modo que también €l sea Pedro, para
que de la piedra le venga la solidez
de la perseverancia, la firmeza de la
fe".

San Ambrosio introduce entonces la
exhortacion: "Esfuérzate por ser ta
también piedra. Pero para ello no
busques fuera de ti, sino en tu
interior, la piedra. Tu piedra son tus
acciones; tu piedra es tu
pensamiento. Sobre esta piedra se



construye tu casa, para que no sea
zarandeada por ninguna tempestad
de los espiritus del mal. Si eres
piedra, estaras dentro de la Iglesia,
porque la Iglesia estd asentada sobre
piedra. Si estas dentro de la Iglesia,
las puertas del infierno no
prevaleceran contra ti" (VI,
97-99:0pere esegetiche IX/1I,
Milan-Roma 1978, SAEMO 12, p. 85).

SALMO 117
1 jAleluyal!

iDen gracias al Sefior, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

2 Que lo diga el pueblo de Israel:
jes eterno su amor!

3 Que lo diga la familia de Aaron:

jes eterno su amor!



4 Que lo digan los que temen al
Senor:

jes eterno su amor!

5 En el peligro invoqué al Sefior,

y él me escuch6 dandome un alivio.
6 El Sefior estd conmigo: no temeré:
¢qué podran hacerlo los hombres?

7 El Sefior estd conmigo y me ayuda:

yo vereé derrotados a mis
adversarios.

8 Es mejor refugiarse en el Sefior
que fiarse de los hombres;

9 es mejor refugiarse en el Sefior
que fiarse de los poderosos.

10 Todos los paganos me rodearon,



pero yo los derroté en el nombre del
Sefior;

11 me rodearon por todas partes,

pero yo los derroté en el nombre del
Senor;

12 me rodearon como avispas,
ardian como fuego en las espinas,

pero yo los derroté en el nombre del
Serior.

13 Me empujaron con violencia para
derribarme,

pero el Sefior vino en mi ayuda.

14 El Sefior es mi fuerza y mi
proteccion;

él fue mi salvacion.
15 Un grito de alegria y de victoria

resuena en las carpas de los justos:



«La mano del Sefior hace proezas,
16 la mano del Sefior es sublime,
la mano del Sefior hace proezas».
17 No, no moriré: viviré

para publicar lo que hizo el Sefior,
18 El Sefior me castigé duramente,
pero no me entrego a la muerte.
19 «Abran las puertas de la justicia
y entraré para dar gracias al Sefior».
20 «Esta es la puerta del Sefior:
solo los justos entran por ella».

21 Yo te doy gracias porque me
escuchaste

y fuiste mi salvacion.

22 La piedra que desecharon los
constructores



es ahora la piedra angular

23 Esto ha sido hecho por el Sefior
y es admirable a nuestros ojos.

24 Este es el dia que hizo el Sefior:
alegrémonos y regocijémonos en é€l.

25 Salvanos, Sefior, aseguranos la
prosperidad.

26 jBendito el que viene en nombre
del Sefior!

Nosotros los bendecimos desde la
Casa del Serior:

27 el Sefior es Dios, y €l nos ilumina.

«Ordenen una procesion con ramas
frondosas

hasta los angulos del altar».

28 Tu eres mi Dios, y yo te doy
gracias;



Dios mio, yo te glorifico.

29 iDen gracias al Sefior, porque es
bueno,

porque es eterno su amor!

Que la creacion entera alabe al
Sefior. Miércoles 19 de febrero de
2003

Daniel 3,52-57

1. "Los tres jovenes, a coro, se
pusieron a cantar, glorificando y
bendiciendo a Dios dentro del
horno" (Dn 3,51). Esta frase introduce
el célebre cantico que acabamos de
escuchar en uno de sus fragmentos
fundamentales. Se encuentra en el
libro de Daniel, en la parte que nos ha
llegado solo en lengua griega, y lo
entonan unos testigos valientes de la
fe, que no quisieron doblegarse a
adorar la estatua del rey y
prefirieron afrontar una muerte



tragica, el martirio en el horno
ardiente.

Son tres jovenes judios, que el autor
sagrado situa en el marco histérico
del reino de Nabucodonosor, el
terrible soberano babilonio que
aniquild la ciudad santa de Jerusalén
en el afio 586 a.C. y deporto a los
israelitas "junto a los canales de
Babilonia" (Sal 136,1). En un
momento de peligro supremo,
cuando ya las llamas lamian su
cuerpo, encuentran la fuerza para
"alabar, glorificar y bendecir a Dios",
con la certeza de que el Sefior del
cosmos y de la historia no los
abandonara a la muerte y a la nada.

2. El autor biblico, que escribia
algunos siglos mas tarde, evoca ese
gesto heroico para estimular a sus
contemporaneos a mantener en alto
el estandarte de la fe durante las
persecuciones de los reyes
siro-helenisticos del siglo II a.C.



Precisamente entonces se produce la
valiente reaccion de los Macabeos,
que combatieron por la libertad de la
fe y de la tradicion judia.

El cantico, tradicionalmente llamado
"de los tres jovenes", se asemeja a
una antorcha que ilumina la
oscuridad del tiempo de la opresion y
de la persecucion, un tiempo que se
ha repetido con frecuencia en la
historia de Israel y también en la
historia del cristianismo. Y nosotros
sabemos que el perseguidor no
siempre asume el rostro violento y
macabro del opresor, sino que a
menudo se complace en aislar al
justo, con la burla y la ironia,
preguntandole con sarcasmo:
"¢Dodnde esta tu Dios?" (Sal 41,4. 11).

3. En la bendicion que los tres
jovenes elevan desde el crisol de su
prueba al Sefior todopoderoso se ven
implicadas todas las criaturas. Tejen
una especie de tapiz multicolor, en el



que brillan los astros, se suceden las
estaciones, se mueven los animales,
se asoman los angeles y, sobre todo,
cantan los "siervos del Sefior", los
"santos" y los "humildes de

corazon" (cf. Dn 3,85. 87).

El pasaje que se acaba de proclamar
precede a esta magnifica evocacion
de todas las criaturas. Constituye la
primera parte del cantico, la cual
evoca en cambio la presencia
gloriosa del Sefior, trascendente pero
cercana. Si, porque Dios esta en los
cielos, desde donde "sondea los
abismos" (cf.Dn 3,55), pero también
"en el templo de su santa gloria" de
Sion (cf. Dn 3,53). Se halla sentado
"en el trono de su reino" eterno e
infinito (cf. Dn 3,54), pero también
"estd sentado sobre querubines" (cf.
Dn 3,55), en el arca de la alianza
colocada en el Santo de los santos del
templo de Jerusalén.



4. Un Dios por encima de nosotros,
capaz de salvarnos con su poder;
pero también un Dios cercano a su
pueblo, en medio del cual ha querido
habitar "en el templo de su santa
gloria", manifestando asi su amor.
Un amor que revelara en plenitud al
hacer que su Hijo, Jesucristo,
"habitara entre nosotros, lleno de
gracia y de verdad" (cf. /Jn 1,14). Dios
revelara plenamente su amor al
mandar a su Hijo en medio de
nosotros a compartir en todo, menos
en el pecado, nuestra condicion
marcada por pruebas, opresiones,
soledad y muerte.

La alabanza de los tres jovenes al
Dios salvador prosigue, de diversas
maneras, en la Iglesia. Por ejemplo,
san Clemente Romano, al final de su
primera carta a los Corintios, inserta
una larga oracion de alabanza y de
confianza, llena de reminiscencias
biblicas, que tal vez es un eco de la
antigua liturgia romana. Se trata de



una oracion de accion de gracias al
Sefior que, a pesar del aparente
triunfo del mal, dirige la historia
hacia un buen fin.

5. He aqui una parte de dicha
oracion:

"Abriste los 0jos de nuestro corazén
(cf. Ef1,18),

para conocerte a ti (cf. Jn 17,3),

el solo Altisimo en las alturas,

el santo que reposa entre los santos.
A ti, que abates la altivez

de los soberbios (cf. Is 13,11)
deshaces los pensamientos

de las naciones (cf. Sal 32,10),
levantas a los humildes

y abates a los que se exaltan (cf. /b
5,11).



Tu enriqueces y tu empobreces.
Ta matas y ta das vida (cf. Dt 32,39).

Tu solo eres bienhechor de los
espiritus

y Dios de toda carne.

Tu miras a los abismos (cf. Dn 3,55)
y observas las obras de los hombres;
ayudador de los que peligran,

salvador de los que desesperan (cf.
Jdt 9,11),

criador y vigilante de todo espiritu.

Tua multiplicas las naciones sobre la
tierra,

y de entre todas escogiste a los que te
aman,

por Jesucristo, tu siervo amado,

por el que nos ensefaste,



santificaste y honraste"

(San Clemente Romano, Primera
carta a los Corintios59, 3: Padres
Apostolicos, BAC 1993, p. 232).

Daniel 3,52-57

52 Bendito eres, Sefior, Dios de
nuestros padres:

a ti gloria y alabanza por los siglos.
Bendito tu nombre, santo y glorioso:
a €l gloria y alabanza por los siglos.

53 Bendito eres en el templo de tu
santa gloria:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

54 Bendito eres sobre el trono de tu
reino:

a ti gloria y alabanza por los siglos.

55 Bendito eres tu, que sentado sobre
querubines



sondeas los abismos:
a ti gloria y alabanza por los siglos.

56 Bendito eres en la boveda del
cielo:

a ti honor y alabanza por los siglos.

57 Criaturas todas del Sefor,
bendecid al Sefior,

ensalzadlo con himnos por los siglos.

Todo ser que alienta alabe al
Sefor. Miércoles 26 de febrero de
2003

Salmo 150

1. Resuena por segunda vez en la
liturgia de Laudes el salmo 150, que
acabamos de proclamar: un himno
festivo, un aleluya al ritmo de la
musica. Es el sello ideal de todo el
Salterio, el libro de la alabanza, del
canto y de la liturgia de Israel.



El texto es de una sencillez y
transparencia admirables. Slo
debemos dejarnos llevar por la
insistente invitacion a alabar al
Sefor: "Alabad al Sefior (...), alabadlo
(...), alabadlo". Al inicio, Dios se
presenta en dos aspectos
fundamentales de su misterio. Es, sin
duda, trascendente, misterioso,
distinto de nuestro horizonte: su
morada real es el "templo" celestial,
su "fuerte firmamento", semejante a
una fortaleza inaccesible al hombre.
Y, a pesar de eso, esta cerca de
nosotros: se halla presente en el
"templo” de Sion y actua en la
historia a traveés de sus "obras
magnificas", que revelan y hacen
visible "su inmensa grandeza" (cf. vv.
1-2).

2. Asi, entre la tierra y el cielo se
establece casi un canal de
comunicacion, en el que se
encuentran la accion del Sefior y el
canto de alabanza de los fieles. La



liturgia une los dos santuarios, el
templo terreno y el cielo infinito,
Dios y el hombre, el tiempo y la
eternidad.

Durante la oracion realizamos una
especie de ascension hacia la luz
divina y, a la vez, experimentamos
un descenso de Dios, que se adapta a
nuestro limite para escucharnos y
hablarnos, para encontrarse con
nosotros y salvarnos. El salmista nos
impulsa inmediatamente a utilizar
un subsidio para nuestro encuentro
de oracion: los instrumentos
musicales de la orquesta del templo
de Jerusalén, como son las
trompetas, las arpas, las citaras, los
tambores, las flautas y los platillos
sonoros. También la procesion
formaba parte del ritual en Jerusalén
(cf. Sal 117,27). Esa misma invitacion
se encuentra en el Salmo 46,8: "Tocad
con maestria".



3. Por tanto, es necesario descubrir y
vivir constantemente la belleza de la
oracion y de la liturgia.

Hay que orar a Dios no s6lo con
formulas teologicamente exactas,
sino también de modo hermoso y
digno.

A este respecto, la comunidad
cristiana debe hacer un examen de
conciencia para que la liturgia
recupere cada vez mas la belleza de
la musica y del canto. Es preciso
purificar el culto de impropiedades
de estilo, de formas de expresion
descuidadas, de musicas y textos
desalifiados, y poco acordes con la
grandeza del acto que se celebra.

Es significativa, a este propdsito, la
exhortacion de la carta a los Efesios a
evitar intemperancias y desenfrenos
para dejar espacio a la pureza de los
himnos liturgicos: "No os
embriaguéis con vino, que es causa
de libertinaje; llenaos mas bien del



Espiritu. Recitad entre vosotros
salmos, himnos y canticos inspirados;
cantad y salmodiad en vuestro
corazon al Sefior, dando gracias
continuamente y por todo a Dios
Padre, en nombre de nuestro Senor
Jesucristo" (Ef 5,18-20).

4. El salmista termina invitando a la
alabanza a "todo ser vivo" (cf. Sal
150,5), literalmente a "todo soplo”,
"todo respiro"”, expresion que en
hebreo designa a "todo ser que
alienta", especialmente "todo hombre
vivo" (cf. Dt 20,16; Jos 10,40; 11,11.
14). Por consiguiente, en la alabanza
divina esta implicada, ante todo, la
criatura humana con su voz y su
corazon. Juntamente con ella son
convocados idealmente todos los
seres vivos, todas las criaturas en las
que hay un aliento de vida (cf. Gn
7,22), para que eleven su himno de
gratitud al Creador por el don de la
existencia.



En linea con esta invitacion universal
se pondra san Francisco con su
sugestivo Cantico del hermano sol, en
el que invita a alabar y bendecir al
Sefior por todas las criaturas, reflejo
de su belleza y de su bondad (cf.
Fuentes Franciscanas, 263).

5. En este canto deben participar de
modo especial todos los fieles, como
sugiere la carta a los Colosenses: "La
palabra de Cristo habite en vosotros
con toda su riqueza; instruios y
amonestaos con toda sabiduria;
cantad agradecidos a Dios en
vuestros corazones con salmos,
himnos y canticos inspirados" (Col
3,16).

A este respecto, san Agustin, en sus
Exposiciones sobre los salmos, ve
simbolizados en los instrumentos
musicales a los santos que alaban a
Dios: "Vosotros, santos, sois la
trompeta, el salterio, el arpa, la
citara, el tambor, el coro, las cuerdas



y el organo, los platillos sonoros, que
emiten hermosos sonidos, es decir,
que suenan armoniosamente.
Vosotros sois todas estas cosas. Al
escuchar el salmo, no se ha de pensar
en cosas de escaso valor, en cosas
transitorias, ni en instrumentos
teatrales". En realidad, "todo espiritu
que alaba al Sefior" es voz de canto a
Dios (Esposizioni sui Salmi,IV, Roma
1977, pp. 934-935).

Por tanto, la musica mas sublime es
la que se eleva desde nuestros
corazones. Y precisamente esta
armonia es la que Dios espera
escuchar en nuestras liturgias.

SALMO 150

1 jAleluyal!

Alaben a Dios en su Santuario,
alabenlo en su poderoso firmamento;

2 alabenlo por su inmensa grandeza.



3 Alabenlo con toques de trompeta,
aldabenlo con el arpa y la citara;

4 alabenlo con tambores y danzas,
alabenlo con laudes y flautas.

5 Alabenlo con platillos sonoros,
alabenlo con platillos vibrantes,

6 jQue todos los seres vivientes
alaben al Sefior!

jAleluyal!

Baje a nosotros la bondad del
Seiior. Miércoles 26 de marzo de
2003

Salmo 89

1. Los versiculos que acaban de
resonar en nuestros oidos y en
nuestro corazon constituyen una
meditacion sapiencial, que, sin
embargo, tiene también el tono de



una suplica. En efecto, el orante del
salmo 89 pone en el centro de su
oracion uno de los temas mas
estudiados por la filosofia, mas
cantados por la poesia, mas sentidos
por la experiencia de la humanidad
de todos los tiempos y de todas las
regiones de nuestro planeta: la
caducidad humana y el fluir del
tiempo.

Pensemos en ciertas paginas
inolvidables del libro de Job, en las
que se pondera nuestra fragilidad.
En efecto, somos como "los que
habitan casas de arcilla, fundadas en
el polvo. Se les aplasta como a una
polilla. De la noche a la mafiana
quedan pulverizados. Para siempre
perecen sin advertirlo nadie" (Jb
4,19-20). Nuestra vida en la tierra es
"como una sombra" (Jb 8,9). Job
confiesa también: "Mis dias han sido
mas veloces que un correo, se han
ido sin ver la dicha. Se han deslizado
lo mismo que canoas de junco, como



aguila que cae sobre la presa” (/b
9,25-26).

2. Al inicio de su canto, que se
asemeja a una elegia (cf. Sal 89,2-6),
el salmista opone con insistencia la
eternidad de Dios al tiempo efimero
del hombre. He aqui la declaracion
mas explicita: "Mil afios en tu
presencia son un ayer que paso, una
vela nocturna” (v. 4).

Como consecuencia del pecado
original, el hombre, por orden de
Dios, cae en el polvo del que habia
sido sacado, como ya se afirma en el
relato del Génesis: "Eres polvo y al
polvo volveras" (Gn 3,19; cf. 2,7). E1
Creador, que plasma en toda su
belleza y complejidad a la criatura
humana, es también quien "reduce el
hombre a polvo" (cf. Sal 89, 3). Y
"polvo”, en el lenguaje biblico, es
expresion simbolica también de la
muerte, de los infiernos, del silencio
del sepulcro.



3. En esta suplica es fuerte el sentido
del limite humano. Nuestra
existencia tiene la fragilidad de la
hierba que brota al alba;
inmediatamente oye el silbido de la
hoz, que la reduce a un monton de
heno. Muy pronto la lozania de la
vida deja paso a la aridez de la
muerte (cf. Sal 89,5-6; Is 40,6-7; Jb
14,1-2; Sal 102,14-16).

Como acontece a menudo en el
Antiguo Testamento, el salmista
asocia el pecado a esa radical
debilidad: en nosotros hay finitud,
pero también culpabilidad. Por eso,
sobre nuestra existencia parece que
se ciernen también la ira y el juicio
del Sefior: "jCémo nos ha consumido
tu colera, y nos ha trastornado tu
indignacion! Pusiste nuestras culpas
ante ti (...) y todos nuestros dias
pasaron bajo tu célera" (Sal 89,7-9).

4. Al alba del nuevo dia, la liturgia de
Laudes, con este salmo, disipa



nuestras ilusiones y nuestro orgullo.
La vida humana es limitada: "los
afios de nuestra vida son setenta,
ochenta para los mas robustos",
afirma el orante. Ademas, el paso de
las horas, de los dias y de los meses
esta marcado por "la fatiga y el
dolor" (cf. v. 10) e incluso los afios
son como "un suspiro” (cf. v. 9).

He aqui, por tanto, la gran leccion: el
Sefior nos enseifia a "contar nuestros
dias" para que, aceptandolos con
sano realismo, "adquiramos un
corazon sensato” (v. 12). Pero el
orante pide a Dios algo mas: que su
gracia sostenga y alegre nuestros
dias, tan fragiles y marcados por la
prueba; que nos haga gustar el sabor
de la esperanza, aunque la ola del
tiempo parezca arrastrarnos. Solo la
gracia del Sefior puede dar
consistencia y perennidad a nuestras
acciones diarias: "Baje a nosotros la
bondad del Sefor, nuestro Dios; haz
prosperar la obra de nuestras manos,



iprospere la obra de nuestras
manos!" (v. 17).

Con la oracion pedimos a Dios que
un rayo de la eternidad penetre en
nuestra breve vida y en nuestro
obrar. Con la presencia de la gracia
divina en nosotros, una luz brillara
en el fluir de los dias, l1a miseria se
transformara en gloria y lo que
parece sin sentido cobrara
significado.

5. Concluyamos nuestra reflexion
sobre el salmo 89 cediendo la
palabra a la antigua tradicion
cristiana, que comenta el Salterio
teniendo como telon de forno la
figura gloriosa de Cristo. Asi, para el
escritor cristiano Origenes, en su
Tratado sobre los Salmos, que nos ha
llegado en la traduccion latina de san
Jerénimo, la resurreccion de Cristo es
la que nos da la posibilidad,
vislumbrada por el salmista, de que
"toda nuestra vida sea alegria y



jubilo"” (cf. v. 14). Y esto porque la
Pascua de Cristo es la fuente de
nuestra vida mas alla de la muerte:
"Después de alegrarnos por la
resurreccion de nuestro Sefior,
mediante la cual creemos que ya
hemos sido redimidos y que también
nosotros resucitaremos un dia,
ahora, pasando con gozo los dias que
nos queden de vida, nos alegramos
de esta confianza, y con himnos y
canticos espirituales alabamos a Dios
por Jesucristo nuestro

Sefior" (Origenes-Jeronimo, 74 omelie
sul libro dei Salmi, Milan 1993, p.
652).

SALMO 89
1 Oracion de Moisés, hombre de Dios.

Sefior, tu has sido nuestro refugio a
lo largo de las generaciones.

2 Antes que fueran engendradas las
montanas,



antes que nacieran la tierra y el
mundo,

desde siempre y para siempre, tu
eres Dios.

3 Tu haces que los hombres vuelvan
al polvo,

con solo decirles: «Vuelvan, seres
humanos».

4 Porque mil afios son ante tus 0jos
como el dia de ayer, que ya paso,
como una vigilia de la noche.

5 Tu los arrebatas, y son como un
suerno,

como la hierba que brota de mafiana:
6 por la mafana brota y florece,
y por la tarde se seca y se marchita.

7 jEstamos consumidos por tu ira



y consternados por tu indignacion!

8 Pusiste nuestras culpas delante de
tus ojos,

y nuestros secretos a la luz de tu
mirada.

9 Nuestros dias transcurren bajo el
peso de tu enojo,

y nuestros afios se acaban como un
suspiro.

10 Nuestra vida dura apenas setenta
afios,

y ochenta, si tenemos mas vigor:

en su mayor parte son fatiga y
miseria,

porque pasan pronto, y nosotros nos
vamos.

11 ¢Quién puede conocer la violencia
de tu enojo



y ver el fondo de tu indignacion?

12 Ensénanos a calcular nuestros
anos,

para que nuestro corazon alcance la
sabiduria.

13 j{Vuélvete, Sefior! ;Hasta
cuando...?

Ten compasion de tus servidores.
14 Sacianos en seguida con tu amor,

y cantaremos felices toda nuestra
vida.

15 Alégranos por los dias en que nos
afligiste,

por los afos en que soportamos la
desgracia.

16 Que tu obra se manifieste a tus
servidores,



y que tu esplendor esté sobre tus
hijos.

17 Que descienda hasta nosotros la
bondad del Setor;

que el Sefior, nuestro Dios, haga
prosperar la obra de nuestras manos.

Cantico al Dios vencedory
salvador. Miércoles 2 de abril de
2003

Isaias 42,10-16

1. Dentro del libro que lleva el
nombre del profeta Isaias los
estudiosos han descubierto la
presencia de diversas voces, puestas
todas bajo el patronato del gran
profeta que vivid en el siglo VIII a. C.
Es el caso del vigoroso himno de
alegria y de victoria que se acaba de
proclamar como parte de la liturgia
de Laudes de la cuarta semana. Los
exegetas lo atribuyen al "segundo
Isaias", un profeta que vivio en el



siglo VI a. C., en el tiempo del regreso
de los hebreos del exilio de
Babilonia. E1 himno comienza con
una invitacién a "cantar al Sefior un
cantico nuevo" (cf. Is 42,10),
precisamente como sucede en otros
salmos (cf. Sal 95,1y 97,1).

La "novedad" del cantico a que invita
el profeta consiste ciertamente en
que se abre el horizonte de la
libertad, como cambio radical en la
historia de un pueblo que ha
experimentado la opresion y la
permanencia en tierra extranjera (cf.
Sal 136).

2. A menudo, la "novedad" en la
Biblia tiene el aspecto de una
realidad perfecta y definitiva. Es casi
el signo de que comienza una era de
plenitud salvifica que sella la
convulsa historia de la humanidad.
El cantico de Isaias presenta esta alta
tonalidad, que se adapta muy bien a
la oracion cristiana.



La invitacion a elevar al Sefior un
"cantico nuevo" se dirige al mundo
en su totalidad, que incluye la tierra,
el mar, las islas, los desiertos y las
ciudades (cf. Is 42,10-12). Todo el
espacio se ve involucrado hasta sus
ultimos confines horizontales, que
abarcan también lo desconocido, y
con su dimension vertical, que,
partiendo de la llanura desértica,
donde se encuentran las tribus
nomadas de Cadar (cf. Is 21,16-17),
sube hasta los montes. Alla arriba se
puede situar la ciudad de Sela, que
muchos identifican con Petra, en el
territorio de los edomitas, una
ciudad construida entre los picos
rocosos.

A todos los habitantes de la tierra se
les invita a formar un inmenso coro
para aclamar al Sefior con jubilo y
darle gloria.

3. Después de la solemne invitacion
al canto (cf. vv. 10-12), el profeta



introduce en escena al Sefior,
representado como el Dios del Exodo,
que libero a su pueblo de la
esclavitud egipcia: "El Sefior sale
como un héroe, (...) como un
guerrero"” (v. 13). Siembra el terror
entre sus adversarios, que oprimen a
los demads y cometen injusticia.

También el cantico de Moisés, al
describir el paso del mar Rojo,
presenta al Sefior como un
"guerrero” dispuesto a extender su
mano poderosa y aterrorizar a los
enemigos (cf. Ex 15,3-8). Con el
regreso de los hebreos de la
deportacion de Babilonia se va a
realizar un nuevo éxodo y los fieles
deben estar seguros de que la
historia no esta a merced del hado,
del caos o de las potencias opresoras:
la ultima palabra la tiene el Dios
justo y fuerte. Ya cantaba el salmista:
"Auxilianos contra el enemigo, que la
ayuda del hombre es inutil" (Sal
59,13).



4. Una vez que ha entrado en escena,
el Sefior habla y sus vehementes
palabras (cf. Is 42,14-16) expresan
juicio y salvacion. Comienza
recordando que "desde antiguo
guardo silencio”, es decir, que no
intervino. El silencio divino a
menudo es motivo de perplejidad e
incluso de escandalo para el justo,
como lo atestigua la larga queja de
Job (cf. Jb 3,1-26). Sin embargo, no se
trata de un silencio que implique
ausencia, como si la historia hubiera
quedado a merced de los perversos y
el Sefior permaneciera indiferente e
impasible. En realidad, ese silencio
desemboca en una reaccion
semejante al dolor de una mujer que
al dar a luz jadea, resuella y grita. Es
el juicio divino sobre el mal,
representado con imagenes de
aridez, destruccion y desierto (cf. v.
15), que tiene como meta un
desenlace vivo y fecundo.



En efecto, el Sefior hace surgir un
mundo nuevo, una era de libertad y
salvacion. A los ciegos se les abren
los ojos, para que gocen de la luz que
brilla. El camino resulta agil y la
esperanza florece (cf. v. 16), haciendo
posible seguir confiando en Dios y en
su futuro de paz y felicidad.

5. Cada dia el creyente debe saber
descubrir los signos de la accion
divina, incluso cuando se oculta tras
el fluir, aparentemente monaétono y
sin meta, del tiempo. Como escribia
un estimado autor cristiano
moderno, "la tierra esta impregnada
de un éxtasis cosmico: hay en ella
una realidad y una presencia eterna
que, sin embargo, normalmente
duerme bajo el velo de lo cotidiano.
La realidad eterna debe revelarse
ahora, como en una epifania de Dios,
a través de todo lo que

existe" (Romano Guardini, Sapienza
dei Salmi, Brescia 1976, p. 52).



Descubrir, con los ojos de la fe, esta
presencia divina en el espacio y en el
tiempo, pero también en nosotros
mismos, es fuente de esperanzay
confianza, incluso cuando nuestro
corazon se halla turbado y sacudido,
"como se estremecen los arboles del
bosque por el viento" (Is 7,2). En
efecto, el Sefior entra en escena para
regir y juzgar "al orbe con justicia, a
los pueblos con fidelidad" (Sal 95,13).

Isaias 42,10-16

10 jCanten al Sefior un canto nuevo,
alabenlo desde los confines de la
tierra; resuene el mar y todo lo que
hay en él, las costas lejanas y sus
habitantes!

11 ;{Que alcen la voz el desierto y sus
ciudades, los poblados donde habita
Quedar! iGriten de alegria los
habitantes de la Roca, aclamen desde
la cumbre de las montafas!



12 iDen gloria al Sefior, proclamen su
alabanza en las costas lejanas!

13 El Sefior irrumpe como un héroe,
se enardece como un guerrero; lanza
un grito de guerra, un alarido
estridente, se arroja como un héroe
contra sus enemigos:

14 «Yo permaneci callado mucho
tiempo, guardé silencio y me
contuve; ahora gimo como una
parturienta, me sofoco y estoy
jadeante.

15 Arrasaré montafas y colinas, y
secaré todo su verdor; convertiré los
rios en tierra arida y secare los
estanques.

16 Conduciré a los ciegos por un
camino que ignoran, los guiaré por
senderos desconocidos; cambiareé las
tinieblas en luz delante de ellos, y el
suelo escarpado en una llanura.
Estas son las cosas que haré, y no
dejaré de hacerlas.



Himno a Dios por sus maravillas.
Miércoles 9 de abril de 2003

Salmo 134

1. La liturgia de Laudes, que estamos
siguiendo en su desarrollo a traveés
de nuestras catequesis, nos propone
la primera parte del salmo 134, que
acaba de resonar en el canto de los
solistas. El texto revela una notable
serie de alusiones a otros pasajes
biblicos y parece estar envuelto en
un clima pascual. No por nada la
tradicion judaica ha unido este salmo
al sucesivo, el 135, considerando el
conjunto como "el granHallel", es
decir, la alabanza solemne y festiva
que es preciso elevar al Sefior con
ocasion de la Pascua.

En efecto, este salmo pone
fuertemente de relieve el Exodo, con
la mencion de las "plagas” de Egipto
y con la evocacion del ingreso en la
tierra prometida. Pero sigamos ahora
las etapas sucesivas, que el salmo 134



revela en el desarrollo de los doce
primeros versiculos: es una reflexion
que queremos transformar en
oracion.

2. Al inicio nos encontramos con la
caracteristica invitacion a la
alabanza, un elemento tipico de los
himnos dirigidos al Sefior en el
Salterio. La invitacion a cantar el
aleluya se dirige a los "siervos del
Sefior" (v. 1), que en el original
hebreo se presentan "erguidos” en el
recinto sagrado del templo (cf. v. 2),
es decir, en la actitud ritual de la
oracion (cf. Sal 133,1-2).

Participan en la alabanza ante todo
los ministros del culto, sacerdotes y
levitas, que viven y actian "en los
atrios de la casa de nuestro Dios" (Sal
134,2). Sin embargo, a estos "siervos
del Sefior" se asocian idealmente
todos los fieles. En efecto,
inmediatamente después se hace
mencion de la eleccion de todo Israel



para ser aliado y testigo del amor del
Sefior: "El se escogio a Jacob, a Israel
en posesion suya" (v. 4). Desde esta
perspectiva, se celebran dos
cualidades fundamentales de Dios: es
"bueno" y es "amable" (v. 3). El
vinculo que existe entre nosotros y el
Sefior esta marcado por el amor, por
la intimidad y por la adhesion
g0zosa.

3. Después de la invitacion a la
alabanza, el salmista prosigue con
una solemne profesion de fe, que
comienza con la expresion tipica: "Yo
sé", es decir, yo reconozco, yo creo
(cf. v. 5). Son dos los articulos de fe
que proclama un solista en nombre
de todo el pueblo, reunido en
asamblea liturgica. Ante todo se
ensalza la accion de Dios en todo el
universo: él es, por excelencia, el
Sefor del cosmos: "El Sefior todo lo
que quiere lo hace: en el cielo y en la
tierra" (v. 6). Domina incluso los
mares y los abismos, que son el



emblema del caos, de las energias
negativas, del limite y de la nada.

El Sefor es también quien forma las
nubes, los rayos, la lluvia y los
vientos, recurriendo a sus "silos" (cf.
v. 7). En efecto, los antiguos
habitantes del Oriente Proximo
imaginaban que los agentes
climaticos se conservaban en
depdositos, semejantes a cofres
celestiales de los que Dios tomaba
para esparcirlos por la tierra.

4. El otro componente de la profesion
de fe se refiere a la historia de la
salvacion. Al Dios creador se le
reconoce ahora como el Sefior
redentor, evocando los
acontecimientos fundamentales de la
liberacion de Israel de la esclavitud
de Egipto. El salmista cita, ante todo,
la "plaga" de los primogénitos (cf. Ex
12,29-30), que resume todos los
"prodigios y signos" realizados por
Dios liberador durante la epopeya



del Exodo (cf. Sal 134,8-9).
Inmediatamente después se
recuerdan las clamorosas victorias
que permitieron a Israel superar las
dificultades y los obstaculos
encontrados en su camino (cf. vv.
10-11). Por ultimo, se perfila en el
horizonte la tierra prometida, que
Israel recibe "en heredad" del Sefior
(v.12).

Ahora bien, todos estos signos de
alianza, que se profesaran mas
ampliamente en el salmo sucesivo, el
135, atestiguan la verdad
fundamental proclamada en el
primer mandamiento del Decalogo.
Dios es Unico y es persona que obray
habla, ama y salva: "el Sefior es
grande, nuestro duefio mas que todos
los dioses" (v. 5; cf. Ex 20,2-3;Sal 94,3).

5. Siguiendo la linea de esta
profesion de fe, también nosotros
elevamos nuestra alabanza a Dios. El
Papa san Clemente I, en su primera



Carta a los Corintios, nos dirige esta
invitacion: "Fijemos nuestra mirada
en el Padre y Creador de todo el
universo y adhiramonos a los
magnificos y sobreabundantes dones
y beneficios de su paz. Mirémosle
con nuestra mente y contemplemos
con los ojos del alma su magnanimo
designio. Consideremos cuan
blandamente se porta con toda la
creacion. Los cielos, movidos por su
disposicion, le estan sometidos en
paz. El dia y la noche recorren la
carrera por él ordenada, sin que
mutuamente se impidan. El sol y la
luna y los coros de las estrellas giran,
conforme a su ordenacion, en
armonia y sin transgresion alguna,
en torno a los limites por él
sefialados. La tierra, germinando
conforme a su voluntad, produce a
sus debidos tiempos copiosisimo
sustento para hombres y fieras, y
para todos los animales que se
mueven sobre ella, sin que jamas se
rebele ni mude nada de cuanto fue



por él decretado” (19,2-20,4: Padres
Apostalicos, BAC 1993, pp. 196-197).
San Clemente I concluye afirmando:
"Todas estas cosas ordeno el grande
Artifice y Soberano de todo el
universo que se mantuvieran en paz
y concordia, derramando sobre todas
sus beneficios, y mas copiosamente
sobre nosotros, que nos hemos
refugiado en sus misericordias por
medio de nuestro Sefior Jesucristo. A
él sea la gloria y la grandeza por
eternidad de eternidades. Amén" (ib.,
p- 198).

SALMO 134

1 jAleluyal!

Alaben el nombre del Sefior,
alabenlo, servidores del Sefior,

2 los que estan en la Casa del Sefior,

en los atrios del Templo de nuestro
Dios.



3 Alaben al Sefior, porque es bueno,

canten a su Nombre, porque es
amable;

4 porque el Sefior eligio a Jacob,
a Israel, para que fuera su posesion.
5 Si, yo sé que el Sefior es grande,

nuestro Dios esta sobre todos los
dioses.

6 el Sefior hace todo lo que quiere en
el cielo y en la tierra,

en el mar y en los océanos.

7 Levanta las nubes desde el
horizonte,

con los reldmpagos provoca la lluvia,
saca a los vientos de sus depositos.

8 El hirio a los primogénitos de
Egipto,



tanto a los hombres como a los
animales:

9 realizo sefiales y prodigios
—en medio de ti, Egipto-

contra el Faraon y todos sus
ministros.,

10 Derrot6é a muchas naciones

y mato a reyes poderosos:

11 a Sijon, rey de los amorreos,

a Og, rey de Basan,

y a todos los reyes de Canaan.

12 Y dio sus territorios en herencia,
en herencia a su pueblo, Israel.

13 Tu Nombre, Sefior, permanece
para siempre,

y tu recuerdo, por todas las
generaciones:



14 porque el Sefior defiende a su
pueblo

y se compadece de sus servidores.

15 Los idolos de las naciones son
plata y oro,

obra de las manos de los hombres:
16 tienen boca, pero no hablan;
tienen ojos, pero no ven;

17 tienen orejas, pero no oyen,

y no hay aliento en su boca.

18 {Qué sean como ellos los que los
fabrican,

y también los que confian en ellos!
19 Pueblo de Israel, bendice al Sefor;
familia de Aaron, bendice al Sefor;

20 familia de Levi, bendice al Sefior;



fieles del Sefior, bendigan al Sefior.
21 iBendito sea el Sefior desde Sion,
el que habita en Jerusalén!
jAleluya!

Propdsitos de un principe justo.
Miércoles 30 de abril de 2003

Salmo 100

1. Después de las dos catequesis
dedicadas al significado de las
celebraciones pascuales,
reanudamos nuestra reflexién sobre
la liturgia de las Laudes. Para el
martes de la cuarta semana nos
propone el salmo 100, que acabamos
de escuchar.

Es una meditacion que pinta el
retrato del politico ideal, cuyo
modelo de vida deberia ser el actuar
divino en el gobierno del mundo: un
actuar regido por una perfecta
integridad moral y por un enérgico



compromiso contra las injusticias.
Ese texto se vuelve a proponer ahora
como programa de vida para el fiel
que comienza su dia de trabajo y de
relacion con el préjimo. Es un
programa de "amor y justicia" (cf. v.
1), que se articula en dos grandes
lineas morales.

2. La primera se llama "senda de la
inocencia" y esta orientada a exaltar
las opciones personales de vida,
realizadas "con rectitud de corazoén",
es decir, con conciencia totalmente
recta (cf. v. 2).

Por una parte, se habla de modo
positivo de las grandes virtudes
morales que hacen luminosa la
"casa", es decir, la familia del justo
(cf. v. 2): la sabiduria, que ayuda a
comprender y juzgar bien; la
inocencia, que es pureza de corazon
y de vida; y, por ultimo, la integridad
de la conciencia, que no tolera
componendas con el mal.



Por otra parte, el salmista introduce
un compromiso negativo. Se trata de
la lucha contra toda forma de
maldad e injusticia, para mantener
lejos de su casa y de sus opciones
cualquier perversion del orden
moral (cf. vv. 3-4).

Como escribe san Basilio, gran Padre
de la Iglesia de Oriente, en su obra El
bautismo, "ni siquiera el placer de un
instante que contamina el
pensamiento debe turbar a quien se
ha configurado con Cristo en una
muerte semejante a la suya" (Opere
ascetiche, Turin 1980, p. 548).

3. La segunda linea se desarrolla en
la parte final del salmo (cf. vv. 5-8) y
precisa la importancia de las
cualidades mas tipicamente publicas
y sociales. También en este caso se
enumeran los puntos esenciales de
una vida que quiere rechazar el mal
con rigor y firmeza.



Ante todo, la lucha contra la
calumnia y la difamacion secreta, un
compromiso fundamental en una
sociedad de tradicion oral, que
atribuia gran importancia a la
funcion de la palabra en las
relaciones interpersonales. El rey,
que ejerce también la funcion de
juez, anuncia que en esta lucha
empleara la mas rigurosa severidad:
hara que perezca el calumniador (cf.
v. 5). Asimismo, se rechaza toda
arrogancia y soberbia; se evita la
compafia y el consejo de quienes
actuan siempre con engafnoy
mentiras. Por ultimo, el rey declara
el modo como quiere elegir a sus
"servidores" (cf. v. 6), es decir, a sus
ministros. Los escoge entre "los que
son leales". Quiere rodearse de gente
integra y evitar el contacto con
"quien comete fraudes" (cf. v. 7).

4. El ultimo versiculo del salmo es
particularmente enérgico. Puede
resultar chocante al lector cristiano,



porque anuncia un exterminio:
"Cada mafana haré callar a los
hombres malvados, para excluir de
la ciudad del Sefior a todos los
malhechores” (v. 8). Sin embargo, es
importante recordar que quien habla
asi no es una persona cualquiera,
sino el rey, responsable supremo de
la justicia en el pais. Con esta frase
expresa de modo hiperbdlico su
implacable compromiso de lucha
contra la criminalidad, un
compromiso necesario, que
comparte con todos los que tienen
responsabilidades en la gestion de la
administracion publica.

Evidentemente, esta tarea de
justiciero no compete a cada
ciudadano. Por eso, si los fieles
quieren aplicarse a si mismos la
frase del salmo, lo deben hacer en
sentido analdgico, es decir,
decidiendo extirpar cada mafana de
Su propio corazony de su propia
conducta la hierba mala de la



corrupcion y de la violencia, de la
perversion y de la maldad, asi como
cualquier forma de egoismo e
injusticia.

5. Concluyamos nuestra meditacion
volviendo al versiculo inicial del
salmo: "Voy a cantar el amor y la
justicia..." (v. 1). Un antiguo escritor
cristiano, Eusebio de Cesarea, en sus
Comentarios a los Salmos, subraya la
primacia del amor sobre la justicia,
aunque esta sea también necesaria:
"Voy a cantar tu misericordia y tu
juicio, mostrando como actuas
habitualmente: no juzgas primero y
luego tienes misericordia, sino que
primero tienes misericordia y luego
juzgas, y con clemenciay
misericordia emites sentencia. Por
eso, yo mismo, ejerciendo
misericordia y juicio con respecto a
mi projimo, me atrevo a cantar y
entonar salmos en tu honor. Asi
pues, consciente de que es preciso
actuar asi, conservo inmaculadas e



inocentes mis sendas, convencido de
que de este modo te agradaran mis
cantos y salmos por mis obras
buenas" (PG 23, 1241).

SALMO 100
1 De David. Salmo.

Celebraré con un canto la bondad y
la justicia:

a ti, Sefor, te cantareé;

2 expondré con sensatez el camino
perfecto:

scuando vendras en mi ayuda?

Yo procedo con rectitud de corazon
en los asuntos de mi casa;

3 nunca pongo mis 0jos

en cosas infames.

Detesto la conducta de los
descarriados



y no los cuento entre mis amigos;
4 la gente falsa se aparta de mi
y nunca apruebo al malvado.

5 Al que difama en secreto a su
projimo

lo hago desaparecer;

al de mirada altiva y corazon
soberbio

no lo puedo soportar.

6 Pongo mis ojos en las personas
leales

para que estén cerca de mi;

el que va por el camino perfecto
es mi servidor.

7 No habita dentro de mi casa

el hombre traicionero;



la gente mentirosa

no puede permanecer delante de mi
vista.

8 Hago desaparecer dia tras dia

los malvados del pais,

para extirpar de la Ciudad del Sefior
a todos los que hacen el mal.

Oracion de Azarias en el horno.
Miércoles 14 de mayo de 2003

Daniel 3,26-29. 34-41

1. El cantico que se acaba de
proclamar pertenece al texto griego
del libro de Daniel y se presenta como
suplica elevada al Sefior con fervor y
sinceridad. Es la voz de Israel que
esta sufriendo la dura prueba del
exilio y de la didspora entre los
pueblos. En efecto, quien entona el
cantico es un judio, Azarias,
insertado en el horizonte babilonico



en tiempos del exilio de Israel,
después de la destruccion de
Jerusalén por obra del rey
Nabucodonosor.

Azarias, con otros dos fieles judios,
esta "en medio del fuego" (Dn 3, 25),
como un martir dispuesto a afrontar
la muerte con tal de no traicionar su
conciencia y su fe. Fue condenado a
muerte por haberse negado a adorar
la estatua imperial.

2. Este cantico considera la
persecucion como un castigo justo
con el que Dios purifica al pueblo
pecador: "Con verdad y justicia has
provocado todo esto —confiesa
Azarias— por nuestros pecados" (v.
28). Por tanto, se trata de una oracion
penitencial, que no desemboca en el
desaliento o en el miedo, sino en la
esperanza.

Ciertamente, el punto de partida es
amargo, la desolacion es grave, la
prueba es dura, el juicio divino sobre



el pecado es severo: "En este
momento no tenemos principes ni
profetas ni jefes; ni holocausto ni
sacrificios ni ofrendas ni incienso; ni
un sitio donde ofrecerte primicias,
para alcanzar misericordia” (v. 38). El
templo de Sion ha sido destruido y
parece que el Sefior ya no habita en
medio de su pueblo

3. En la tragica situacion del
presente, la esperanza busca su raiz
en el pasado, o sea, en las promesas
hechas a los padres. Asi, se remonta
a Abraham, Isaac y Jacob (cf. v. 35), a
los cuales Dios habia asegurado
bendicion y fecundidad, tierra y
grandeza, vida y paz. Dios es fiel y no
dejara de cumplir sus promesas.
Aunque la justicia exige que Israel
sea castigado por sus culpas,
permanece la certeza de que la
misericordia y el perdon constituiran
la ultima palabra. Ya el profeta
Ezequiel referia estas palabras del
Sefior: "¢Acaso me complazco yo en



la muerte del malvado (...) y no mas
bien en que se convierta de su
conducta y viva? (...) Yo no me
complazco en la muerte de nadie" (Ez
18,23. 32). Ciertamente, Israel esta en
un tiempo de humillacion: "Ahora
somos los mas pequerios de todos los
pueblos; hoy estamos humillados por
toda la tierra a causa de nuestros
pecados” (Dn 3,37). Sin embargo, lo
que espera no es la muerte, sino una
nueva vida, después de la
purificacion.

4. El orante se acerca al Sefior
ofreciéndole el sacrificio mas valioso
y agradable: el "corazon contrito" y el
"espiritu humillado" (v. 39; cf. Sal
50,19). Es precisamente el centro de
la existencia, el yo renovado por la
prueba, lo que se ofrece a Dios, para
que lo acoja como signo de
conversion y consagracion al bien.

Con esta disposicion interior
desaparece el miedo, se acaban la



confusion y la vergiienza (cf. Dn
3,40), y el espiritu se abre a la
confianza en un futuro mejor,
cuando se cumplan las promesas
hechas a los padres.

La frase final de la suplica de
Azarias, tal como nos la propone la
liturgia, tiene una gran fuerza
emotiva y una profunda intensidad
espiritual: "Ahora te seguimos de
todo corazon, te respetamos y
buscamos tu rostro” (v. 41). Es un eco
de otro salmo: "0Oigo en mi corazon:
"Buscad mi rostro”. Tu rostro
buscaré, Sefior" (Sal 26,8).

Ha llegado el momento en que
nuestros pasos ya no siguen los
caminos perversos del mal, los
senderos tortuosos y las sendas
torcidas (cf. Pr 2,15). Ahora ya
seguimos al Sefior, impulsados por el
deseo de encontrar su rostro. Y su
rostro no esta airado, sino lleno de
amor, como se ha revelado en el



padre misericordioso con respecto al
hijo prédigo (cf. Lc 15,11-32).

5. Concluyamos nuestra reflexion
sobre el cdantico de Azarias con la
oracion compuesta por san Maximo
el Confesor en su Discurso ascético
(37-39), donde toma como punto de
partida precisamente el texto del
profeta Daniel.

"Por tu nombre, Sefior, no nos
abandones para siempre, no rompas
tu alianza y no alejes de nosotros tu
misericordia (cf. Dn 3,34-35) por tu
piedad, oh Padre nuestro que estas
en los cielos, por la compasion de tu
Hijo unigénito y por la misericordia
de tu Santo Espiritu... No desoigas
nuestra suplica, oh Sefior, y no nos
abandones para siempre. No
confiamos en nuestras obras de
justicia, sino en tu piedad, mediante
la cual conservas nuestro linaje... No
mires nuestra indignidad; antes bien,
ten compasion de nosotros segun tu



gran piedad, y segun la plenitud de
tu misericordia borra nuestros
pecados, para que sin condena nos
presentemos ante tu santa gloria y
seamos considerados dignos de la
proteccion de tu Hijo unigénito".

San Maximo concluye: "Si, oh Sefior,
Dios todopoderoso, escucha nuestra
suplica, pues no reconocemos a
ningun otro fuera de ti" (Umanita e
divinita di Cristo, Roma 1979, pp.
51-52).

Daniel 3,26-29. 34-41

26 Bendito eres, Sefior, Dios de
nuestros padres,

digno de alabanza y glorioso es tu
nombre.

27 Porque eres justo en cuanto has
hecho con nosotros

y todas tus obras son verdad,

28y rectos tus caminos,



y justos todos tus juicios.

29 Porque hemos pecado y cometido
iniquidad

apartandonos de ti, y en todo hemos
delinquido.

34 Por el honor de tu nombre,
no nos desampares para siempre,
no rompas tu alianza,

no apartes de nosotros tu
misericordia.

35 Por Abrahdn, tu amigo;
por Isaac, tu siervo;

por Israel, tu consagrado;
36 a quienes prometiste
multiplicar su descendencia

como las estrellas del cielo,



como la arena de las playas marinas.

37 Pero ahora, Sefior, somos el mas
pequerio

de todos los pueblos;

hoy estamos humillados por toda la
tierra

a causa de nuestros pecados.

38 En este momento no tenemos
principes,

ni profetas, ni jefes;

ni holocausto, ni sacrificios,

ni ofrendas, ni incienso;

ni un sitio donde ofrecerte primicias,
para alcanzar misericordia.

39 Por eso, acepta nuestro corazon
contrito

y nuestro espiritu humilde,



como un holocausto de carnerosy
toros

o una multitud de corderos cebados.

40 Que éste sea hoy nuestro
sacrificio,

y que sea agradable en tu presencia:
porque los que en ti confian
no quedan defraudados.

41 Ahora te seguimos de todo
corazon,

te respetamos y buscamos tu rostro.

Oracion de un rey pidiendo la
victoria. Miércoles 21 de mayo de
2003

Salmo 143

1. Acabamos de escuchar la primera
parte del salmo 143. Tiene las
caracteristicas de un himno real,



entretejido con otros textos biblicos,
para dar vida a una nueva
composicion de oracion (cf. Sal 8,5;
17,8-15; 32,2-3; 38,6-7). Quien habla,
en primera persona, es el mismo rey
davidico, que reconoce el origen
divino de sus éxitos.

El Sefior es presentado con imagenes
marciales, segun la antigua tradicion
simbdlica. En efecto, aparece como
un instructor militar (cf. Sal 143,1),
un alcazar inexpugnable, un escudo
protector, un triunfador (cf. v. 2). De
esta forma, se quiere exaltar la
personalidad de Dios, que se
compromete contra el mal de la
historia: no es un poder oscuro o una
especie de hado, ni un soberano
impasible e indiferente respecto de
las vicisitudes humanas. Las citas y
el tono de esta celebracion divina
guardan relacion con el himno de
David que se conserva en el salmo 17
y en el capitulo 22 del segundo libro
de Samuel.



2. Frente al poder divino, el rey judio
se reconoce fragil y débil, como lo
son todas las criaturas humanas.
Para expresar esta sensacion, el
orante real recurre a dos frases
presentes en los salmos 8 y 38, y las
une, confiriéndoles una eficacia
nueva y mas intensa: "Sefior, ;qué es
el hombre para que te fijes en é1?,
¢qué los hijos de Adan para que
pienses en ellos? El hombre es igual
que un soplo; sus dias, una sombra
que pasa" (vv. 3-4). Aqui resalta la
firme conviccion de que nosotros
somos inconsistentes, semejantes a
un soplo de viento, si no nos
conserva en la vida el Creador, el
cual, como dice Job, "tiene en su
mano el alma de todo ser viviente y
el soplo de toda carne de hombre" (Jb
12,10).

Sélo con el apoyo de Dios podemos
superar los peligros y las dificultades
que encontramos diariamente en
nuestra vida. Solo contando con la



ayuda del cielo podremos
esforzarnos por caminar, como el
antiguo rey de Israel, hacia la
liberacion de toda opresion.

3. La intervencion divina se describe
con las tradicionales imagenes
cosmicas e historicas, con el fin de
ilustrar el sefiorio divino sobre el
universo y sobre las vicisitudes
humanas: los montes, que echan
humo en repentinas erupciones
volcanicas (cf. Sal 143,5); los rayos,
que parecen saetas lanzadas por el
Sefior y dispuestas a destruir el mal
(cf. v. 6); y, por ultimo, las "aguas
caudalosas", que, en el lenguaje
biblico, son simbolo del caos, del mal
y de la nada, en una palabra, de las
presencias negativas dentro de la
historia (cf. v. 7). A estas imagenes
cosmicas se afiaden otras de indole
historica: son "los enemigos" (cf. v. 6),
los "extranjeros" (cf. v. 7), los que
dicen falsedades y los que juran en
falso, es decir, los iddlatras (cf. v. 8)



Se trata de un modo muy concreto,
tipicamente oriental, de representar
la maldad, las perversiones, la
opresion y la injusticia: realidades
tremendas de las que el Sefior nos
libra, mientras vivimos en el mundo.

4. El salmo 143, que la Liturgia de las
Horas nos propone, concluye con un
breve himno de accion de gracias (cf.
vv. 9-10). Brota de la certeza de que
Dios no nos abandonara en la lucha
contra el mal. Por eso, el orante
entona una melodia acompafiandola
con su arpa de diez cuerdas, seguro
de que el Sefior "da la victoria a los
reyes y salva a David, su siervo" (cf.
vv. 9-10).

La palabra "consagrado" en hebreo
es "Mesias". Por eso, nos hallamos en
presencia de un salmo real, que se
transforma, ya en el uso liturgico del
antiguo Israel, en un canto
mesianico. Los cristianos lo
repetimos teniendo la mirada fija en



Cristo, que nos libra de todo mal y
nos sostiene en la lucha contra las
fuerzas ocultas del mal. En efecto,
"nuestra lucha no es contra la carne
y la sangre, sino contra los
principados, contra las potestades,
contra los dominadores de este
mundo tenebroso, contra los
espiritus del mal que estan en las
alturas" (Ef 6,12).

5. Concluyamos, entonces, con una
consideracion que nos sugiere san
Juan Casiano, monje de los siglos
IV-V, que vivio en la Galia. En su obra
La encarnacion del Sefior, tomando
como punto de partida el versiculo 5
de nuestro salmo -"Sefior, inclina tu
cielo y desciende"-, ve en estas
palabras la espera del ingreso de
Cristo en el mundo.

Y prosigue asi: "El salmista suplicaba
que (...) el Sefior se manifestara en la
carne, que apareciera visiblemente
en el mundo, que fuera elevado



visiblemente a la gloria (cf. 1 Tm 3,
16) y, finalmente, que los santos
pudieran ver, con los ojos del cuerpo,
todo lo que habian previsto en el
espiritu” (L'Incarnazione del Signore,
V, 13, Roma 1991, pp. 208-209).
Precisamente esto es lo que todo
bautizado testimonia con la alegria
de la fe.

SALMO 143
1 Bendito sea el Sefor, mi Roca,

el que adiestra mis brazos para el
combate

y mis manos para la lucha.

2 El es mi bienhechor y mi fortaleza,
mi baluarte y mi libertador;

él es el escudo con que me resguardo,

y el que somete los pueblos a mis
pies.



3 Sefior, ;qué es el hombre para que
tu lo cuides,

y el ser humano, para que pienses en
é1?

4 El hombre es semejante a un soplo,

y sus dias son como una sombre
fugaz.

5 Inclina tu cielo, Sefior, y desciende;

toca las montafias para que arrojen
humo.

6 Lanza un rayo y dispersa a tus
enemigos,

dispara tus flechas, y confundelos.

7 Extiende tu mano desde lo alto,

y librame de las aguas caudalosas;
salvame del poder de los extranjeros,

8 que dicen mentiras con la boca



y tienen las manos llenas de traicion.

9 Dios mio, yo quiero cantarte un
canto nuevo

y tocar para ti con el arpa de diez
cuerdas,

10 porque tu das la victoria a los
reyes

y libras a David, tu servidor.
Librame de la espada maligna,

11 salvame del poder de los
extranjeros,

que dicen mentiras con la boca
y tienen las manos llenas de traicion.

12 Que nuestros hijos sean como
plantas,

florecientes en plena juventud;

que nuestras hijas se asemejen a
columnas,



esculpidas como las de un palacio.

13 Que nuestros graneros estén
repletos

con productos de todas las especies;

que nuestros rebafios se
reproduzcan a millares

en todas nuestras praderas.

14 Que nuestros bueyes estén bien
cargados,

que no haya brechas ni aberturas en
los muros

ni gritos de angustia en nuestras
plazas.

15 jFeliz el pueblo que tiene todo
esto,

feliz el pueblo cuyo Dios es el Sefior!



Alabanza al Seiior y peticion de
auxilio. Miércoles 28 de mayo de
2003

Salmo 107

1. El salmo 107, que se nos ha
propuesto ahora, forma parte de la
secuencia de los salmos de la Liturgia
de Laudes, objeto de nuestras
catequesis. Presenta una
caracteristica, a primera vista,
sorprendente. La composicion no es
mas que la fusion de dos fragmentos
de salmos anteriores: uno esta
tomado del salmo 56 (vv. 8-12) y el
otro, del salmo 59 (vv. 7-14). El
primer fragmento tiene forma de
himno; el segundo, es una suplica,
pero con un oraculo divino que
infunde en el orante serenidad y
confianza.

Esta fusion da origen a una nueva
plegaria y este hecho resulta
ejemplar para nosotros. En realidad,
también la liturgia cristiana, a



menudo, funde pasajes biblicos
diferentes, transformandolos en un
texto nuevo, destinado a iluminar
situaciones inéditas. Con todo,
permanece el vinculo con la base
originaria. En la practica, el salmo
107 —aunque no es el unico; basta
ver, por citar otro testimonio, el
salmo 143— muestra que ya Israel en
el Antiguo Testamento utilizaba de
nuevo y actualizaba la palabra de
Dios revelada.

2. El salmo que resulta de esa
combinacion es, por tanto, algo mas
que la simple suma o yuxtaposicion
de los dos pasajes anteriores. En vez
de comenzar con una humilde
suplica, como el salmo 56,
"Misericordia, Dios mio,
misericordia” (v. 2), el nuevo salmo
comienza con un decidido anuncio
de alabanza a Dios: "Dios mio, mi
corazon esta firme; para ti cantaré y
tocaré" (Sal 107,2). Esta alabanza
ocupa el lugar de la lamentacion que



formaba el inicio del otro salmo (cf.
Sal 59,1-6), y se convierte asi en la
base del oraculo divino sucesivo (cf.
Sal 59,8-10; Sal 107,8-10) y de la
suplica que lo rodea (cf. Sal 59,7.
11-14; Sal 107,7. 11-14).

Esperanza y temor se funden y se
transforman en el contenido de la
nueva oracion, totalmente orientada
a infundir confianza también en el
tiempo de la prueba que vive toda la
comunidad.

3. El salmo comienza, por
consiguiente, con un himno gozoso
de alabanza. Es un canto matutino
acompanado por el arpa y la citara
(cf. Sal 107,3). E1 mensaje es muy
claro y se centra en la "bondad" y la
"verdad" divinas (cf. v. 5): en hebreo,
hésed y 'emet, son los términos
tipicos para definir la fidelidad
amorosa del Sefior a la alianza con
su pueblo. Sobre la base de esta
fidelidad, el pueblo esta seguro de



que no se vera abandonado por Dios
en el abismo de la nada y de la
desesperacion.

La relectura cristiana interpreta este
salmo de un modo particularmente
sugestivo. En el versiculo 6, el
salmista celebra la gloria
trascendente de Dios: "Elévate —es
decir, sé exaltado— sobre el cielo,
Dios mio". Comentando este salmo,
Origenes, el célebre escritor cristiano
del siglo III, remite a la frase de
Jesus: "Cuando seré exaltado de la
tierra, atraeré a todos a mi" (Jn
12,32), que se refiere a su crucifixion.
Tiene como resultado lo que afirma
el versiculo sucesivo: "Para que se
salven tus predilectos" (Sal 107, 7).
Por eso, concluye Origenes: "{Qué
admirable significado! El motivo por
el cual el Sefior es crucificado y
exaltado es que sus predilectos se
salven. (...) Se ha realizado lo que
hemos pedido: él ha sido exaltado y
nosotros hemos sido



salvados" (Origene-Girolamo, 74
omelie sul libro dei Salmi, Milano
1993, p. 367).

4. Pasemos ahora a la segunda parte
del salmo 107, cita parcial del salmo
59, como hemos dicho. En la angustia
de Israel, que siente a Dios ausente y
distante ("T1, oh Dios, nos has
rechazado": v. 12), se eleva la voz del
oraculo del Sefior, que resuena en el
templo (cf. vv. 8-10). En esta
revelacion, Dios se presenta como
arbitro y sefior de toda la Tierra
Santa, desde la ciudad de Siquén
hasta el valle de Sucot, en
Transjordania, desde las regiones
orientales de Galaad y Manasés hasta
las centro-meridionales de Efrain y
Juda, llegando incluso a los
territorios vasallos pero extranjeros
de Moab, Edom y Filistea.

Con imagenes coloridas de ambito
militar o de tipo juridico se proclama
el sefiorio divino sobre la Tierra



prometida. Si el Sefior reina, no
tenemos nada que temer: no estamos
a merced de las fuerzas oscuras del
hado o del caos. Siempre, incluso en
los momentos tenebrosos, hay un
proyecto superior que gobierna la
historia.

5. Esta fe enciende la llama de la
esperanza. De cualquier modo, Dios
sefialara un camino de salida, es
decir, una "plaza fuerte" puesta en la
region de Idumea. Eso significa que,
a pesar de la prueba y del silencio,
Dios volvera a revelarse, a sostener y
guiar a su pueblo. Sélo de él puede
venir la ayuda decisiva y no de las
alianzas militares externas, es decir,
de la fuerza de las armas (cf. v. 13). Y
solo con él se conseguira la libertad y
se haran "proezas" (cf. v. 14).

Con san Jerénimo, recordemos la
ultima leccion del salmista,
interpretada en clave cristiana:
"Nadie debe desesperarse en esta



vida. ¢Tienes a Cristo y tienes miedo?
Fl serd nuestra fuerza, él sera
nuestro pan, él sera nuestro

guia" (Breviarium in Psalmos, Ps.
CVII: PL 26, 1224).

SALMO 107

1 Canto. Salmo de David.

2 Mi corazon esta firme, Dios mio,
mi corazon esta firme.

Voy a cantar al son de instrumentos:
jdespierta, alma mia!

3 iDespierten, arpa y citara,

para que yo despierte a la aurora!

4 Te alabaré en medio de los pueblos,
Senor,

te cantaré entre las naciones,

5 porque tu misericordia se eleva
hasta el cielo



y tu fidelidad hasta las nubes.

6 jLevantate, Dios, por encima del
cielo,

y que tu gloria cubra toda la tierra!

7 iSalvanos con tu poder,
respondenos,

para que se pongan a salvo tus
predilectos!

8 Dios hablo desde su Santuario:
«Yo repartiré triunfalmente a Siquem
y distribuiré el valle de Sucot.

9 Mio es Galaad, Manasés me
pertenece,

Efraim es mi yelmo, mi cetro es Juda.

10 Moab es la vasija donde yo me
lavo;

plantaré mis sandalias en Edom



y cantaré victoria sobre Filistea».

11 ¢Quién me llevara hasta la ciudad
fortificada,

quién me conducira hasta Edom,
12 si tu, oh Dios, nos has rechazado
y ya no sales con nuestro ejército?

13 Danos tu ayuda contra el
adversario,

porque es inutil el auxilio de los
hombres.

14 Con Dios alcanzaremos la victoria,
y €l aplastara a nuestros enemigos.

Alegria del profeta ante la nueva
Jerusalén. Miércoles 18 de junio de
2003

Isaias 61,10-11. 62,1-5

1. El admirable cantico que nos ha
propuesto la Liturgia de Laudes, y



que se acaba de proclamar, comienza
como un Magnificat: "Desbordo de
g0zo con el Sefior, y me alegro con mi
Dios" (Is 61,10). El texto se halla
situado en la tercera parte del libro
del profeta Isaias, una seccion que
segun los estudiosos es de una época
mas tardia, cuando Israel, al volver
del exilio en Babilonia (siglo VI a.C.),
reanudo su vida de pueblo libre en la
tierra de sus padres y reconstruyo
Jerusalén y el templo. No por nada la
ciudad santa, como veremos, ocupa
el centro del cantico, y el horizonte
que se estd abriendo es luminoso y
lleno de esperanza.

2. El profeta inicia su canto
describiendo al pueblo renacido,
vestido con traje de gala, como una
pareja de novios ataviada para el
gran dia de la celebracion nupcial (cf.
v. 10). Inmediatamente después, se
evoca otro simbolo, expresion de
vida, de alegria y de novedad: el
brote de una planta (cf. v. 11).



Los profetas recurren a la imagen del
brote, con formas diversas, para
referirse al rey mesianico (cf. Is 11,1;
53,2; Jr 23,5;Zc 3,8; 6,12). El Mesias es
un retofio fecundo que renueva al
mundo, y el profeta explica el sentido
profundo de esta vitalidad: "El Sefior
hara brotar la justicia" (v. 11), por lo
cual la ciudad santa se convertira en
un jardin de justicia, es decir, de
fidelidad y verdad, de derecho y
amor. Como decia poco antes el
profeta, "llamaras a tus murallas
"Salvacion" y a tus puertas
"Alabanza™ (Is 60,18).

3. El profeta sigue clamando con
fuerza: el canto es incansable y
quiere aludir al renacimiento de
Jerusalén, ante la cual estd a punto
de abrirse una nueva era (cf. Is 62,1).
La ciudad se presenta como una
novia a punto de celebrar su boda.

En la Biblia, el simbolismo nupcial,
que aparece con fuerza en este



pasaje (cf. vv. 4-5), es una de las
imagenes mas intensas para exaltar
el vinculo de intimidad y el pacto de
amor que existe entre el Sefior y el
pueblo elegido. Su belleza, hecha de
"salvacion”, de "justicia" y de
"gloria" (cf. vv. 1-2), serd tan
admirable que podra ser "una
magnifica corona en la mano del
Senior" (cf. v. 3).

El elemento decisivo sera el cambio
de nombre, como sucede también en
nuestros dias cuando una joven se
casa. Tomar un "nuevo nombre" (cf.
v. 2) significa casi asumir una nueva
identidad, emprender una mision,
cambiar radicalmente de vida (cf. Gn
32,25-33).

4. El nuevo nombre que tomara la
esposa Jerusalén, destinada a
representar a todo el pueblo de Dios,
se ilustra mediante el contraste que
el profeta especifica: "Ya no te
llamaran "Abandonada", ni a tu



tierra, "Devastada"; a ti te llamaran
"Mi favorita" y a tu tierra
"Desposada" (Is 62,4). Los nombres
que indicaban la situacion anterior
de abandono y desolacion, es decir,
la devastacion de la ciudad por obra
de los babilonios y el drama del
exilio, son sustituidos ahora por
nombres de renacimiento, y son
términos de amor y ternura, de fiesta
y felicidad.

En este punto toda la atencion se
concentra en el esposo. Y he aqui la
gran sorpresa: el Sefior mismo asigna
a Sion el nuevo nombre nupcial. Es
estupenda, sobre todo, la declaracion
final, que resume el hilo tematico del
canto de amor que el pueblo ha
entonado: "Como un joven se casa
con su novia, asi te desposa el que te
construyo; la alegria que encuentra
el marido con su esposa la
encontrard tu Dios contigo"” (v. 5).



5. El canto no se refiere ya a las
bodas entre un rey y una reina, sino
que celebra el amor profundo que
une para siempre a Dios con
Jerusalén. En su esposa terrena, que
es la nacion santa, el Sefior
encuentra la misma felicidad que el
marido experimenta con su mujer
amada. En vez del Dios distante y
trascendente, justo juez, tenemos al
Dios cercano y enamorado. Este
simbolismo nupcial se encuentra
también en el Nuevo Testamento (cf.
Ef5,21-32) y luego lo recogen y
desarrollan los Padres de la Iglesia.
Por ejemplo, san Ambrosio recuerda
que, desde esta perspectiva, "el
esposo es Cristo, la esposa es la
Iglesia, que es esposa por su amor y
virgen por su pureza

inmaculada" (Esposizione del Vangelo
secondo Luca: Opere esegetiche X/11,
Milan-Roma 1978, p. 289).

Y, en otra de sus obras, prosigue: "La
Iglesia es hermosa. Por eso, el Verbo



de Dios le dice: "{Toda hermosa eres,
amada mia, no hay tacha en ti!" (Ct
4,7), porque la culpa ha sido
borrada... Por tanto, el Sefior Jesus
-impulsado por el deseo de un amor
tan grande, por la belleza de sus
atavios y por su gracia, dado que en
los que han sido purificados ya no
hay ninguna mancha de culpa- dice a
la Iglesia: "Ponme cual sello sobre tu
corazon, como un sello en tu

brazo" (Ct 8,6), es decir: estas
engalanada, alma mia, eres muy
bella, no te falta nada. "Ponme cual
sello sobre tu corazon", para que por
él tu fe brille en la plenitud del
sacramento. También tus obras
resplandezcan y muestren la imagen
de Dios, a imagen del cual has sido
hecha" (I misteri, nn. 49.41: Opere
dogmatiche, 111, Milan-Roma 1982,
pp- 156-157).

Isaias 61,10-11. 62,1-5



Yo desbordo de alegria en el Sefior,
mi alma se regocija en mi Dios.
Porque él me vistio con las
vestiduras de la salvacion y me
envolvid con el manto de la justicia,
Ccomo un esposo que se ajusta la
diadema y como una esposa que se
adorna con sus joyas.

11 Porque asi como la tierra da sus
brotes y un jardin hace germinar lo
sembrado, asi el Sefior hara
germinar la justicia y la alabanza
ante todas las naciones.

KoKk

1 Por amor a Sion no me callaré, por
amor a Jerusalén no descansaré,
hasta que irrumpa su justicia como
una luz radiante y su salvacién, como
una antorcha encendida.

2 Las naciones contemplaran tu
justicia y todos los reyes veran tu
gloria; y tu seras llamada con un



nombre nuevo, puesto por la boca
del Sefior.

3 Seras una espléndida corona en la
mano del Sefior, una diadema real en
las palmas de tu Dios.

4 No te dirdn mas «jAbandonada!»,
sino que te llamaran «Mi deleite», y a
tu tierra «Desposada». Porque el
Sefior pone en ti su deleite y tu tierra
tendra un esposo.

5 Como un joven se casa con una
virgen, asi te desposara el que te
reconstruye; y como la esposa es la
alegria de su esposo, asi serds tu la
alegria de tu Dios.

Felicidad de los que esperan en
Dios. Miércoles 2 de julio de 2003

Salmo 145

1. El salmo 145, que acabamos de
escuchar, es un "aleluya", el primero
de los cinco con los que termina la



coleccidn del Salterio. Ya la tradicion
liturgica judia uso este himno como
canto de alabanza por la mafiana:
alcanza su culmen en la
proclamacion de la soberania de Dios
sobre la historia humana. En efecto,
al final del salmo se declara: "El
Sefior reina eternamente” (v. 10).

De ello se sigue una verdad
consoladora: no estamos
abandonados a nosotros mismos; las
vicisitudes de nuestra vida no se
hallan bajo el dominio del caos o del
hado; los acontecimientos no
representan una mera sucesion de
actos sin sentido ni meta. A partir de
esta conviccion se desarrolla una
auténtica profesion de fe en Dios,
celebrado con una especie de letania,
en la que se proclaman sus atributos
de amor y bondad (cf. vv. 6-9).

2. Dios es creador del cielo y de la
tierra; es custodio fiel del pacto que
lo vincula a su pueblo. El es quien



hace justicia a los oprimidos, da pan
a los hambrientos y liberta a los
cautivos. El es quien abre los ojos a
los ciegos, quien endereza a los que
ya se doblan, quien ama a los justos,
quien guarda a los peregrinos, quien
sustenta al huérfano y a la viuda. El
es quien trastorna el camino de los
malvados y reina soberano sobre
todos los seres y de edad en edad.

Son doce afirmaciones teoldgicas
que, con su numero perfecto, quieren
expresar la plenitud y la perfeccion
de la accion divina. El Sefior no es un
soberano alejado de sus criaturas,
sino que esta comprometido en su
historia, como Aquel que propugna
la justicia, actuando en favor de los
ultimos, de las victimas, de los
oprimidos, de los infelices.

3. Asi, el hombre se encuentra ante
una opcion radical entre dos
posibilidades opuestas: por un lado,
estd la tentacion de "confiar en los



poderosos” (cf. v. 3), adoptando sus
criterios inspirados en la maldad, en
el egoismo y en el orgullo. En
realidad, se trata de un camino
resbaladizo y destinado al fracaso; es
"un sendero tortuoso y una senda
llena de revueltas"” (Pr 2,15), que
tiene como meta la desesperacion.

En efecto, el salmista nos recuerda
que el hombre es un ser fragil y
mortal, como dice el mismo vocablo
'‘adam, que en hebreo se refiere a la
tierra, a la materia, al polvo. El
hombre —repite a menudo la Biblia
— es como un edificio que se
resquebraja (cf. Qo 12,1-7), como una
telarafia que el viento puede romper
(cf. Jb 8, 14), como un hilo de hierba
verde por la mafiana y seco por la
tarde (cf. Sal 89,5-6; 102,15-16).
Cuando la muerte cae sobre él, todos
sus planes perecen y él vuelve a
convertirse en polvo: "Exhala el
espiritu y vuelve al polvo; ese dia
perecen sus planes” (Sal 145,4).



4. Ahora bien, ante el hombre se
presenta otra posibilidad, la que
pondera el salmista con una
bienaventuranza: "Bienaventurado
aquel a quien auxilia el Dios de
Jacob, el que espera en el Sefior su
Dios" (v. 5). Es el camino de la
confianza en el Dios eterno y fiel. El
ameén, que es el verbo hebreo de la fe,
significa precisamente estar fundado
en la solidez inquebrantable del
Sefior, en su eternidad, en su poder
infinito. Pero sobre todo significa
compartir sus opciones, que la
profesion de fe y alabanza, antes
descrita, ha puesto de relieve.

Es necesario vivir en la adhesion a la
voluntad divina, dar pan a los
hambrientos, visitar a los presos,
sostener y confortar a los enfermos,
defender y acoger a los extranjeros,
dedicarse a los pobres y a los
miserables. En la practica, es el
mismo espiritu de las
Bienaventuranzas; es optar por la



propuesta de amor que nos salva
desde esta vida y que mas tarde sera
objeto de nuestro examen en el juicio
final, con el que se concluird la
historia. Entonces seremos juzgados
sobre la decision de servir a Cristo en
el hambriento, en el sediento, en el
forastero, en el desnudo, en el
enfermo y en el preso. "Cuanto
hicisteis a uno de estos hermanos
mios mas pequefios, a mi me lo
hicisteis" (Mt 25,40): esto es lo que
dira entonces el Sefior.

5. Concluyamos nuestra meditacion
del salmo 145 con una reflexion que
nos ofrece la sucesiva tradicion
cristiana.

El gran escritor del siglo III Origenes,
cuando llega al versiculo 7 del salmo,
que dice: "El Sefior da pan a los
hambrientos y liberta a los cautivos”,
descubre en él una referencia
implicita a la Eucaristia: "Tenemos
hambre de Cristo, y é]l mismo nos



dara el pan del cielo. "Danos hoy
nuestro pan de cada dia". Los que
hablan asi, tienen hambre. Los que
sienten necesidad de pan, tienen
hambre". Y esta hambre queda
plenamente saciada por el
Sacramento eucaristico, en el que el
hombre se alimenta con el Cuerpoy
la Sangre de Cristo (cf.
Origenes-Jeronimo,74 omelie sul libro
dei Salmi, Milan 1993, pp. 526-527).

SALMO 145

1 jAleluyal!

iAlaba al Sefior, alma mia!

2 Alabaré al Sefior toda mi vida;
mientras yo exista, cantaré a mi Dios.
3 No confien en los poderosos,

en simples mortales, que no pueden
salvar:

4 cuando expiran, vuelven al polvo,



y entonces se esfuman sus proyectos.

5 Feliz el que se apoya en el Dios de
Jacob

y pone su esperanza en el Sefior, su
Dios:

6 él hizo el cielo y la tierra,
el mar y todo lo que hay en ellos.

El mantiene su fidelidad para
siempre,

7 hace justicia a los oprimidos
y da pan a los hambrientos.
El Sefior libera a los cautivos,
8 abre los ojos de los ciegos

y endereza a los que estan
encorvados.

9 El Sefior protege a los extranjeros

y sustenta al huérfano y a la viuda;



8c el Sefior ama a los justos

y entorpece el camino de los
malvados.

10 El Sefor reina eternamente,
reina tu Dios, Sion,

a lo largo de las generaciones.
jAleluya!

Suplica ante la angustia. Miércoles
9 de julio de 2003

Salmo 142

1. Acaba de proclamarse el salmo
142, el ultimo de los llamados
"salmos penitenciales” en el
septenario de suplicas distribuidas
en el Salterio (cf. Sal 6; 31; 37; 50; 101;
129 y 142). La tradicidn cristiana los
ha utilizado todos para implorar del
Sefior el perdon de los pecados. El
texto en el que hoy queremos
reflexionar era particularmente



apreciado por san Pablo, que de él
dedujo la existencia de una
pecaminosidad radical en toda
criatura humana. "Sefior, ningun
hombre vivo es inocente frente a

ti" (v. 2). El Apdstol toma esta frase
como base de su ensefianza sobre el
pecado y sobre la gracia (cf. Ga 2,16;
Rm 3,20).

La Liturgia de Laudes nos propone
esta suplica como proposito de
fidelidad e invocacion de ayuda
divina al comienzo de la jornada. En
efecto, el salmo nos hace decirle a
Dios: "En la mafiana hazme escuchar
tu gracia, ya que confio en ti" (Sal
142,8).

2. El salmo inicia con una intensa e
insistente invocacion dirigida a Dios,
fiel a las promesas de salvacion
ofrecida al pueblo (cf. v. 1). El orante
reconoce que no tiene méritos en los
que apoyarse y, por eso, pide



humildemente a Dios que no se
comporte como juez (cf. v. 2).

Luego describe la situacion
dramatica, semejante a una pesadilla
mortal, en la que se esta debatiendo:
el enemigo, que es la representacion
del mal de la historia y del mundo, lo
ha empujado hasta el umbral de la
muerte. En efecto, se halla postrado
en el polvo de la tierra, que ya es una
imagen del sepulcro; y lo rodean las
tinieblas, que son la negacion de la
luz, signo divino de vida; por ultimo,
se refiere a "los muertos ya
olvidados" (v. 3), es decir, los que han
muerto para siempre, entre los
cuales le parece que ya esta relegado.

3. La existencia misma del salmista
estd destruida: ya le falta el aliento, y
su corazon le parece un pedazo de
hielo, incapaz de seguir latiendo (cf.
v. 4). Al fiel, postrado en tierra y
pisoteado, solo le quedan libres las
manos, que se elevan hacia el cielo



en un gesto de invocacion de ayuda v,
al mismo tiempo, de busqueda de
apoyo (cf. v. 6). En efecto, su
pensamiento vuelve al pasado en que
Dios hacia prodigios (cf. v. 5).

Esta chispa de esperanza calienta el
hielo del sufrimiento y de la prueba,
en la que el orante se siente inmerso
y a punto de ser arrastrado (cf. v. 7).
De cualquier modo, la tension sigue
siendo fuerte; pero en el horizonte
parece vislumbrarse un rayo de luz.
Asi, pasamos a la otra parte del
salmo (cf. vv. 7-11).

4. Esta parte comienza con una
nueva y apremiante invocacion. El
fiel, al sentir que casi se le escapa la
vida, clama a Dios: "Escuchame
enseguida, Sefior, que me falta el
aliento” (v. 7). Mdas aun, teme que
Dios haya escondido su rostro y se
haya alejado, abandonando y
dejando sola a su criatura.



La desaparicion del rostro divino
hace que el hombre caiga en la
desolacion, mas aun, en la muerte
misma, porque el Sefior es la fuente
de la vida. Precisamente en esta
especie de frontera extrema brota la
confianza en el Dios que no
abandona. El orante multiplica sus
invocaciones y las apoya con
declaraciones de confianza en el
Sefior: "Ya que confio en ti (...), pues
levanto mi alma a ti (...), me refugio
en ti (...), ta eres mi Dios". Le pide
que lo salve de sus enemigos (cf. vv.
8-10) y lo libre de la angustia (cf. v.
11), pero hace varias veces otra
suplica, que manifiesta una profunda
aspiracion espiritual: "Enséfiame a
cumplir tu voluntad, ya que tu eres
mi Dios" (v. 10; cf. vv. 8 y 10).
Debemos hacer nuestra esta
admirable suplica. Debemos
comprender que nuestro bien mayor
es la union de nuestra voluntad con
la voluntad de nuestro Padre
celestial, porque sélo asi podemos



recibir en nosotros todo su amor, que
nos lleva a la salvacion y a la
plenitud de vida. Sino va
acompafiada por un fuerte deseo de
docilidad a Dios, la confianza en €l
no es auténtica.

El orante es consciente de ello y, por
eso, expresa ese deseo. Su oracion es
una verdadera profesion de
confianza en Dios salvador, que
libera de la angustia y devuelve el
gusto de la vida, en nombre de su
"justicia", o sea, de su fidelidad
amorosa y salvifica (cf. v. 11). La
oracion, que partio de una situacion
muy angustiosa, desemboca en la
esperanza, la alegria y la luz, gracias
a una sincera adhesion a Dios y a su
voluntad, que es una voluntad de
amor. Esta es la fuerza de la oracion,
generadora de vida y salvacion.

5. San Gregorio Magno, en su
comentario a los siete salmos
penitenciales, contemplando la luz



de la mafiana de la gracia (cf. v. 8),
describe asi esa aurora de esperanza
y de alegria: "Es el dia iluminado por
el sol verdadero que no tiene ocaso,
que las nubes no entenebrecen y la
niebla no oscurece (...). Cuando
aparezca Cristo, nuestra vida, y
comencemos a ver a Dios cara a cara,
entonces desaparecera la oscuridad
de las tinieblas, se desvanecera el
humo de la ignorancia y se disipara
la niebla de la tentacion (...). Aquel
dia sera luminoso y espléndido,
preparado para todos los elegidos
por Aquel que nos ha liberado del
poder de las tinieblas y nos ha
conducido al reino de su Hijo amado.

"La mafiana de aquel dia es la
resurreccion futura (...). En aquella
mafana brillara la felicidad de los
justos, aparecera la gloria, habra
jubilo, cuando Dios enjugue toda
lagrima de los ojos de los santos,
cuando la muerte sea destruida por
ultimo, y cuando los justos



resplandezcan como el sol en el reino
del Padre.

"En aquella marfiana el Sefior hara
experimentar su misericordia (...),
diciendo: "Venid, benditos de mi
Padre"” (Mt 25,34). Entonces se
manifestara la misericordia de Dios,
que la mente humana no puede
concebir en la vida presente. En
efecto, para los que lo aman el Sefior
ha preparado "lo que ni el ojo vio, ni
el oido oyd, ni al corazon del hombre
lleg6™ (PL 79, coll. 649-650).

SALMO 142

1 Salmo de David.

Sefior, escucha mi oracién,
atiende a mi plegaria;

respondeme, por tu fidelidad y tu
justicia.

2 No llames a juicio a tu servidor,



porque ningun ser viviente es justo
en tu presencia.

3 El enemigo me persiguio a muerte,
aplasto mi vida contra el suelo;
me introdujo en las tinieblas,

como a los muertos de hace muchos
anos.

4 El aliento se extingue en mi
interior,

mi corazon desfallece en mi pecho.

5 Me acuerdo de los tiempos pasados,
medito todas tus acciones;

considero la obra de tus manos

6 y extiendo mis brazos hacia ti:
suspiro por ti como tierra reseca.

7 Respondeme en seguida, Sefior,



porque estoy sin aliento.
No me ocultes tu rostro,

para que yo no sea como los que
bajan a la fosa.

8 Que yo experimente tu amor por la
mahana,

porque confio en ti;

indicame el camino que debo seguir,
porque a ti elevo mi alma.

9 Librame, Sefior, de mis enemigos,
porque me refugio en ti;

10 enséname a hacer tu voluntad,
porque tu eres mi Dios.

Que tu espiritu bondadoso me
conduzca

por una tierra llana.



11 Por amor de tu Nombre, Sefor,
consérvame la vida.
Por tu justicia, sacame del peligro;

12 por tu fidelidad, destruye a mi
enemigo;

aniquila a mis opresores,
porque yo soy tu servidor.

Consuelo y gozo para la ciudad
santa. Miércoles 16 de julio de 2003

Isaias 66

1. De la ultima pagina del libro de
Isaias esta tomado el himno que
acabamos de escuchar, un cantico de
alegria en el que destaca la figura
materna de Jerusalén (cf. 66,11) y
luego la solicitud amorosa de Dios
mismo (cf. v. 13). Los estudiosos de la
Biblia creen que esta seccion final,
abierta a un futuro espléndido y
festivo, es el testimonio de una voz



posterior, la de un profeta que
celebra el renacimiento de Israel tras
el paréntesis oscuro del exilio
babilénico. Por tanto, nos hallamos
en el siglo VI antes de Cristo, dos
siglos después de la mision de Isaias,
el gran profeta, bajo cuyo nombre
esta puesta toda la obra inspirada.

Ahora seguiremos el ritmo gozoso de
este breve cantico, que comienza con
tres imperativos que son
precisamente una invitacion a la
felicidad: "festejad", "gozad" y
"alegraos de su alegria” (v. 10). Es un
hilo luminoso que recorre a menudo
las ultimas pdaginas del libro de
Isaias: los afligidos de Sion seran
consolados, coronados y ungidos con
el "aceite de gozo" (61, 3); el profeta
mismo "se goza en el Sefior, exulta su
alma en Dios" (v. 10); "como se alegra
el esposo con la esposa, asi se
alegrara" Dios con su pueblo (62, 5).
En la pagina anterior a la que ahora
es objeto de nuestro canto y de



nuestra oracion, el Sefior mismo
participa de la felicidad de Israel, que
estd a punto de renacer como nacion:
"Habra gozo y alegria perpetua por lo
que voy a crear. Mirad, voy a
transformar a Jerusalén en alegria, y
a su pueblo en gozo; me regocijare
por Jerusalén y me alegraré por mi
pueblo” (65,18-19).

2. La fuente y la razon de este jubilo
interior se hallan en la vitalidad
recobrada de Jerusalén, renacida de
las cenizas de la ruina que se habia
abatido sobre ella cuando el ejército
babilonio la destruyo6. En efecto, se
habla de su "luto" (66,10), ya pasado.

Como sucede a menudo en diversas
culturas, la ciudad se representa con
imagenes femeninas, mdas aun,
maternas. Cuando una ciudad esta
en paz, es semejante a un seno
protegido y seguro; mas aun, es como
una madre que amamanta a sus hijos
con abundancia y ternura (cf. v. 11).



Desde esta perspectiva, la realidad
que la Biblia llama, con una
expresion femenina, "la hija de Sion",
es decir, Jerusalén, vuelve a ser una
ciudad-madre que acoge, saciay
deleita a sus hijos, es decir, a sus
habitantes. Sobre esta escena de vida
y ternura desciende la palabra del
Sefior, que tiene el tono de una
bendicion (cf. vv. 12-14).

3. Dios recurre a otras imagenes
vinculadas a la fertilidad. En efecto,
habla de rios y torrentes, es decir, de
aguas que simbolizan la vida, la
exuberancia de la vegetacion, la
prosperidad de la tierra y de sus
habitantes (cf. v. 12). La prosperidad
de Jerusalén, su "paz" (shalom), don
generoso de Dios, asegurara a sus
nifios una existencia rodeada de
ternura materna: "Llevaran en
brazos a sus criaturas y sobre las
rodillas las acariciaran” (v. 12), y esta
ternura materna sera ternura de
Dios mismo: "Como una madre



consuela a su nifno, asi os consolaré
yo" (v. 13). De este modo, el Sefior
utiliza la metafora materna para
describir su amor a sus criaturas.

También antes, en el libro de Isaias,
se lee un pasaje que atribuye a Dios
una actitud materna: ";Acaso olvida
una mujer a su nifio de pecho, sin
compadecerse del hijo de sus
entrafias? Pues aunque ellas llegasen
a olvidar, yo no te olvido" (49,15). En
nuestro cantico, las palabras del
Sefior dirigidas a Jerusalén terminan
por retomar el tema de la vitalidad
interior, expresado con otra imagen
de fertilidad y energia: la de un
prado florecido, imagen aplicada a
los huesos, para indicar el vigor del
cuerpo y de la existencia (cf. 66,14).

4. Al llegar a este punto, ante la
ciudad-madre, es facil extender
nuestra mirada para contemplar a la
Iglesia, virgen y madre fecunda.
Concluyamos nuestra meditacion



sobre la Jerusalén renacida con una
reflexion de san Ambrosio, tomada
de su obra De virginibus: "La santa
Iglesia es inmaculada en su union
marital: fecunda por sus partos, es
virgen por su castidad, aunque sea
madre por los hijos que engendra.
Por tanto, nacemos de una virgen,
que no ha concebido por obra de
hombre, sino por obra del Espiritu.
Asi, nacemos de una virgen, que no
da a luz en medio de dolores fisicos,
sino en medio del jubilo de los
angeles. Nos alimenta una virgen, no
con la leche del cuerpo, sino con la
leche que el Apostol afirma haber
dado al pueblo de Dios porque no
podia soportar alimento sélido (cf.
1Co 3,2).

"¢Qué mujer casada tiene mas hijos
que la santa Iglesia? Es virgen por la
santidad que recibe en los
sacramentos y es madre de pueblos.
La Escritura atestigua también su
fecundidad, al decir: "son mas los



hijos de la abandonada que los de la
casada" (Is 54,1; cf. Ga 4,27); nuestra
madre no tiene marido, pero tiene
esposo, porque tanto la Iglesia en los
pueblos como el alma en los
individuos -libres de cualquier
infidelidad, fecundas en la vida del
espiritu-, sin faltar al pudor, se
desposan con el Verbo de Dios como
con un esposo eterno” (I, 31: SAEMO
14/1, pp. 132-133).

Isaias 66

1 Asi habla el Sefior: El cielo es mi
trono y la tierra, el estrado de mis
pies. (Qué casa podran edificarme
ustedes y donde estara el lugar de mi
reposo?

2 Todo esto 1o hizo mi mano y todo
me pertenece —oraculo del Sefior-.
Aquel hacia quien vuelvo la mirada
es el pobre, de espiritu acongojado,
que se estremece ante mis palabras.



3 Se inmola un buey, y se mata a un
hombre, se sacrifica un cordero, y se
desnuca un perro, se presenta una
oblacion, y se ofrece sangre de cerdo,
se quema un memorial de incienso, y
se bendice una iniquidad. Porque
ellos han elegido sus propios
caminos y se complacen en sus
idolos,

4 también yo elegiré sus desgracias y
les enviaré lo que mas temen. Yo
llamé, y nadie respondio, hablé, y
ellos no escucharon, sino que
hicieron lo que me desagraday
eligieron lo que yo no quiero.

5 jEscuchen la palabra del Sefior,
ustedes que se estremecen ante su
palabra! Dicen sus hermanos, los que
tienen odio contra ustedes y los
rechazan a causa de mi Nombre:
«Que el Sefior manifieste su gloria,
asi veremos la alegria de ustedes».
Pero son ellos los que se
avergonzaran.



6 Una voz retumba desde la ciudad,
una voz sale del Templo: es la voz del
Sefior que retribuye a sus enemigos.

7 Antes de las contracciones, ella dio
a luz; antes de que le llegaran los
dolores, dio a luz un hijo varon.

8 ¢Quién oyo0 jamas algo semejante,
quién ha visto una cosa igual? ¢Se da
a luz un pais en un solo dia? ;Se hace
nacer una nacion de una sola vez?
Pero Sion, apenas sintio los dolores,
ha dado a luz a sus hijos.

9 ¢Acaso yo abriré la matriz y no
haré dar a luz?, dice el Sefior ¢Acaso
la voy a cerrar, yo que hago nacer?,
dice tu Dios.

10 jAlégrense con Jerusalén y
regocijense a causa de ella, todos los
que la aman! jCompartan su mismo
g0zo los que estaban de duelo por
ella,



11 para ser amamantados y saciarse
en sus pechos consoladores, para
gustar las delicias de sus senos
gloriosos!

12 Porque asi habla el Sefior: Yo haré
correr hacia ella la prosperidad
como un rio, y la riqueza de las
naciones como un torrente que se
desborda. Sus nifios de pecho seran
llevados en brazos y acariciados
sobre las rodillas.

13 Como un hombre es consolado
por su madre, asi yo los consolaré a
ustedes, y ustedes seran consolados
en Jerusalén.

14 Al ver esto, se llenaran de gozo, y
sus huesos floreceran como la
hierba. La mano del Sefor se
manifestara a sus servidores, y a sus
enemigos, su indignacion.

15 Porque ya viene el Sefior en
medio del fuego —sus carros son
como un torbellino- para descargar



su ira con furor y sus amenazas con
las llamas del fuego.

16 Porque el Sefior entra en juicio
con todos los vivientes por el fuego y
por su espada, y serdn numerosas las
victimas del Sefior.

17 Los que santifican y se purifican
para entrar en los jardines, detras de
uno que va en el medio; los que
comen carne de cerdo, animales
inmundos y ratas, seran aniquilados
todos juntos —oraculo del Sefior- con
sus obras y sus pensamientos.

18 Entonces, yo mismo vendreé a
reunir a todas las naciones y a todas
las lenguas, y ellas vendran y veran
mi gloria.

19 Yo les daré una sefial, y a algunos
de sus sobrevivientes los enviaré a
las naciones: a Tarsis, Put, Lud,
Mésec, Ros, Tubal y Javan, a las
costas lejanas que no han oido
hablar de mi ni han visto mi gloria. Y



ellos anunciaran mi gloria a las
naciones.

20 Ellos traeran a todos los hermanos
de ustedes, como una ofrenda al
Sefior, hasta mi Montafia santa de
Jerusalén. Los traeran en caballos,
carros y literas, a lomo de mulas o en
dromedarios —dice el Sefior- como
los israelitas llevan la ofrenda a la
Casa del Sefior en un recipiente puro.

21 Y también de entre ellos tomaré
sacerdotes y levitas, dice el Sefior.

22 Porque asi como permanecen
delante de mi el cielo nuevo y la
tierra nueva que yo haré —oraculo
del Sefior—, asi permaneceran la raza
y el nombre de ustedes.

23 De luna nueva en luna nueva y de
sabado en sabado, todos vendran a
postrarse delante de mi, dice el
Sefior.



24 Y al salir, se veran los despojos de
los hombres que se han rebelado
contra mi, porque su gusano no
morird, su fuego no se extinguira y
seran algo horrible para todos los
vivientes.

Poder y bondad del Seiior.
Miércoles 23 de julio de 2003

Salmo 147

1. El salmo que se acaba de cantar es
la primera parte de una composicion
que comprende también el salmo
siguiente —el 147—y que en el
original hebreo ha conservado su
unidad. En la antigua traduccion
griega y en la latina el canto fue
dividido en dos salmos distintos.

El salmo comienza con una
invitacidn a alabar a Dios; luego
enumera una larga lista de motivos
para la alabanza, todos ellos
expresados en presente. Se trata de
actividades de Dios consideradas



como caracteristicas y siempre
actuales; sin embargo, son de muy
diversos tipos: algunas atafien a las
intervenciones de Dios en la
existencia humana (cf. Sal 146,3. 6.
11) y en particular en favor de
Jerusalén y de Israel (cf. v. 2); otras se
refieren a toda la creacion (cf. v. 4) y
mas especialmente a la tierra, con su
vegetacion, y a los animales (cf. vv.
8-9).

Cuando explica, al final, en quiénes
se complace el Sefior, el salmo nos
invita a una actitud doble: de temor
religioso y de confianza (cf. v. 11). No
estamos abandonados a nosotros
mismos o a las energias cosmicas,
sino que nos encontramos siempre
en las manos del Sefior para su
proyecto de salvacion.

2. Después de la festiva invitacion a
la alabanza (cf. v. 1), el salmo se
desarrolla en dos movimientos
poéticos y espirituales. En el primero



(cf. vv. 2-6) se introduce ante todo la
accion historica de Dios, con la
imagen de un constructor que esta
reconstruyendo Jerusalén, la cual ha
recuperado la vida tras el destierro
de Babilonia (cf. v. 2). Pero este gran
artifice, que es el Sefior, se muestra
también como un padre que desea
sanar las heridas interiores y fisicas
presentes en su pueblo humillado y
oprimido (cf. v. 3).

Demos la palabra a san Agustin, el
cual, en la Exposicion sobre el salmo
146, que pronuncio en Cartago en el
ano 412, comentando la frase: "El
Sefior sana los corazones
destrozados", explicaba: "El que no
destroza el corazon no es sanado...
¢Quiénes son los que destrozan el
corazon? Los humildes. ;Y los que no
lo destrozan? Los soberbios. En
cualquier caso, el corazon destrozado
es sanado, y el corazon hinchado de
orgullo es humillado. Mas aun,
probablemente, si es humillado es



precisamente para que, una vez
destrozado, pueda ser enderezado y
asi pueda ser curado. (...) "El sana los
corazones destrozados, venda sus
heridas". (...) En otras palabras, sana
a los humildes de corazon, a los que
confiesan sus culpas, a los que hacen
penitencia, a los que se juzgan con
severidad para poder experimentar
su misericordia. Es a esos a quienes
sana. Con todo, la salud perfecta sélo
se lograra al final del actual estado
mortal, cuando nuestro ser
corruptible se haya revestido de
incorruptibilidad y nuestro ser
mortal se haya revestido de
inmortalidad" (5-8: Esposizioni sui
Salmi, IV, Roma 1977, pp. 772-779).

3. Ahora bien, la obra de Dios no se
manifiesta solamente sanando a su
pueblo de sus sufrimientos. El, que
rodea de ternura y solicitud a los
pobres, se presenta como juez severo
con respecto a los malvados (cf. v. 6).
El Sefior de la historia no es



indiferente ante el atropello de los
prepotentes, que se creen los unicos
arbitros de las vicisitudes humanas:
Dios humilla hasta el polvo a los que
desafian al cielo con su soberbia (cf.
18 2,7-8; Lc 1,51-53).

Con todo, la accion de Dios no se
agota en su sefiorio sobre la historia;
él es igualmente el rey de la creacion;
el universo entero responde a su
llamada de Creador. El no sélo puede
contar el inmenso numero de las
estrellas; también es capaz de dar a
cada una de ellas un nombre,
definiendo asi su naturaleza y sus
caracteristicas (cf. Sal 146,4).

Ya el profeta Isaias cantaba: "Alzad a
lo alto los ojos y ved: ¢quién ha
creado los astros? El que hace salir
por orden al ejército celeste, y a cada
estrella la llama por su nombre" (Is
40,26). Asi pues, los "ejércitos" del
Sefior son las estrellas. El profeta
Baruc proseguia asi: "Brillan los



astros en su puesto de guardia llenos
de alegria; los llama él y dicen: "jAqui
estamos!", y brillan alegres para su
Hacedor" (Ba 3,34-35).

4. Después de una nueva invitacion,
g0z0sa, a la alabanza (cf. Sal 146,7),
comienza el segundo movimiento del
salmo 146 (cf. vv. 7-11). Se refiere
también a la accion creadora de Dios
en el cosmos. En un paisaje a
menudo arido como el oriental, el
primer signo de amor divino es la
lluvia, que fecunda la tierra (cf. v. 8).
De este modo el Creador prepara una
mesa para los animales. Mas aun, se
preocupa de dar alimento también a
los pequetios seres vivos, como las
crias de cuervo que graznan de
hambre (cf. v. 9). Jesus nos invitara a
mirar "las aves del cielo: no siembran
ni cosechan, ni recogen en graneros;
y vuestro Padre celestial las
alimenta" (Mt 6,26; cf. también Lc
12,24, que alude explicitamente a los
"cuervos").



Pero, una vez mas, la atencion se
desplaza de la creacion a la
existencia humana. Asi, el salmo
concluye mostrando al Sefior que se
inclina sobre los justos y humildes
(cf. Sal 146,10-11), como ya se habia
declarado en la primera parte del
himno (cf. v. 6). Mediante dos
simbolos de poder, el caballo y los
jarretes del hombre, se delinea la
actitud divina que no se deja
conquistar o atemorizar por la
fuerza. Una vez mas, la 16gica del
Sefior ignora el orgullo y la
arrogancia del poder, y se pone de
parte de sus fieles, de los que
"confian en su misericordia” (v. 11), o
sea, de los que abandonan en manos
de Dios sus obras y sus
pensamientos, sus proyectos y su
misma vida diaria.

Entre estos debe situarse también el
orante, fundando su esperanza en la
misericordia del Sefior, con la
certeza de que se vera envuelto por



el manto del amor divino: "Los ojos
del Sefior estan puestos en sus fieles,
en los que esperan en su
misericordia, para librar su vida de
la muerte y reanimarlos en tiempo
de hambre. (...) Con €l se alegra
nuestro corazon; confiamos en su
santo nombre" (Sal 32,18-19. 21).

SALMO 147
1 jAleluyal!
iQué bueno es cantar a nuestro Dios,

qué agradable y merecida es su
alabanza!

2 El Sefior reconstruye a Jerusalén
y congrega a los dispersos de Israel;
3 sana a los que estan afligidos

y les venda las heridas.

4 El cuenta el namero de las estrellas



y llama a cada una por su nombre:

5 nuestro Sefior es grande y
poderoso,

su inteligencia no tiene medida.
6 El Sefior eleva a los oprimidos

y humilla a los malvados hasta el
polvo.

7 Respondan al Sefior dandole
gracias,

toquen la citara para nuestro Dios.
8 El cubre el cielo de nubes
y provee de lluvia a la tierra;

hace brotar la hierba en las
montanas

y las plantas para provecho del
hombre;

9 dispensa su alimento al ganado,



y a los pichones de cuervo que
claman a él.

10 No le agrada el vigor de los
caballos

ni valora los musculos del hombre:
11 el Sefior ama a los que lo temen

y a los que esperan en su
misericordia.

12 iGlorifica al Sefior, Jerusalén,
alaba a tu Dios, Sién!

13 El reforzo los cerrojos de tus
puertas

y bendijo a tus hijos dentro de ti;

14 él asegura la paz en tus fronteras
y te sacia con lo mejor del trigo.

15 Envia su mensaje a la tierra,

su palabra corre velozmente;



16 reparte la nieve como lana

y esparce la escarcha como ceniza.
17 El arroja su hielo como migas,
y las aguas se congelan por el frio;
18 da una orden y se derriten,

hace soplar su viento y corren las
aguas.

19 Revela su palabra a Jacob,
sus preceptos y mandatos a Israel:
20 a ningun otro pueblo trato asi

nile dio a conocer sus
mandamientos.

jAleluyal!

Misericordia, Dios mio. Miércoles
30 de julio de 2003

Salmo 50



1. Esta es la cuarta vez que, durante
nuestras reflexiones sobre la liturgia
de Laudes, escuchamos la
proclamacion del salmo 50, el célebre
Miserere, pues se propone todos los
viernes, para que se convierta en un
oasis de meditacion, donde se pueda
descubrir el mal que anida en la
conciencia e implorar del Sefior la
purificacion y el perddn. En efecto,
como confiesa el salmista en otra
suplica, "ningun hombre vivo es
inocente frente a ti" (Sal 142,2). En el
libro de Job se lee: "¢Como un
hombre sera justo ante Dios?, ;como
serd puro el nacido de mujer? Sini la
luna misma tiene brillo, ni las
estrellas son puras a sus 0jos, jcuanto
menos un hombre, esa gusanera, un
hijo de hombre, ese gusano!" (Jb
25,4-6).

Frases fuertes y dramaticas, que
quieren mostrar con toda su seriedad
y gravedad el limite y la fragilidad de
la criatura humana, su capacidad



perversa de sembrar mal y violencia,
impureza y mentira. Sin embargo, el
mensaje de esperanza del Miserere,
que el Salterio pone en labios de
David, pecador convertido, es este:
Dios puede "borrar, lavar y limpiar"
la culpa confesada con corazén
contrito (cf. Sal 50,2-3). Dice el Sefior
por boca de Isaias: "Aunque fueren
vuestros pecados como la grana,
como la nieve blanquearan. Y
aunque fueren rojos como la
purpura, como la lana quedaran” (Is
1,18).

2. Esta vez reflexionaremos
brevemente en el final del salmo 50,
un final lleno de esperanza, porque
el orante es consciente de que ha
sido perdonado por Dios (cf. vv.
17-21). Sus labios ya estan a punto de
proclamar al mundo la alabanza del
Sefior, atestiguando de este modo la
alegria que experimenta el alma
purificada del mal y, por eso,



liberada del remordimiento (cf. v.
17).

El orante testimonia de modo claro
otra conviccion, remitiéndose a la
ensefianza constante de los profetas
(cf. Is 1,10-17; Am 5,21-25; Os 6,6): el
sacrificio mdas agradable que sube al
Sefior como perfume y suave
fragancia (cf. Gn 8,21) no es el
holocausto de novillos y corderos,
sino, mas bien, el "corazén
quebrantado y humillado" (Sal
50,19).

La Imitacion de Cristo, libro tan
apreciado por la tradicion espiritual
cristiana, repite la misma afirmacion
del salmista: "La humilde contricion
de los pecados es para ti el sacrificio
agradable, un perfume mucho mas
suave que el humo del incienso... Alli
se purifica y se lava toda

iniquidad" (III, 52,4).

3. El salmo concluye de modo
inesperado con una perspectiva



completamente diversa, que parece
incluso contradictoria (cf. vv. 20-21).
De la ultima suplica de un pecador,
se pasa a una oracion por la
reconstruccion de toda la ciudad de
Jerusalén, lo cual nos hace
remontarnos de la época de David a
la de la destruccion de la ciudad,
varios siglos después. Por otra parte,
tras expresar en el versiculo 18 que a
Dios no le complacen las
inmolaciones de animales, el salmo
anuncia en el versiculo 21 que el
Sefior aceptara esas inmolaciones.

Es evidente que este pasaje final es
una anadidura posterior, hecha en el
tiempo del exilio, que, de alguna
manera, quiere corregir o al menos
completar la perspectiva del salmo
davidico. Y lo hace en dos puntos:
por una parte, no se queria que todo
el salmo se limitara a una oracion
individual; era necesario pensar
también en la triste situacion de toda
la ciudad. Por otra, se queria matizar



el valor del rechazo divino de los
sacrificios rituales; ese rechazo no
podia ser ni completo ni definitivo,
porque se trataba de un culto
prescrito por Dios mismo en la
Torah. Quien completd el salmo tuvo
una intuicion acertada: comprendio
la necesidad en que se encuentran
los pecadores, la necesidad de una
mediacion sacrificial. Los pecadores
no pueden purificarse por si mismos;
no bastan los buenos sentimientos.
Hace falta una mediacion externa
eficaz. El Nuevo Testamento revelara
el sentido pleno de esa intuicion,
mostrando que, con la ofrenda de su
vida, Cristo llevo a cabo una
mediacion sacrificial perfecta.

4. En sus Homilias sobre Ezequiel, san
Gregorio Magno capté muy bien la
diferencia de perspectiva que existe
entre los versiculos 19 y 21 del
Miserere. Propone una
interpretacion que también nosotros
podemos aceptar, concluyendo asi



nuestra reflexion. San Gregorio
aplica el versiculo 19, que habla de
espiritu contrito, a la existencia
terrena de la Iglesia, y el versiculo 21,
que habla de holocausto, a la Iglesia
en el cielo.

He aqui las palabras de ese gran
Pontifice: "La santa Iglesia tiene dos
vidas: una que vive en el tiempo y la
otra que recibe en la eternidad; una
en la que sufre en la tierra y la otra
que recibe como recompensa en el
cielo; una con la que hace méritos y
la otra en la que ya goza de los
meéritos obtenidos. Y en ambas vidas
ofrece el sacrificio: aquli, el sacrificio
de la compuncion, y en el cielo, el
sacrificio de alabanza. Del primer
sacrificio se dice: "Mi sacrificio es un
espiritu quebrantado” (Sal 50,19); del
segundo esta escrito: "Entonces
aceptaras los sacrificios rituales,
ofrendas y holocaustos" (Sal 50,21).
(...) En ambos se ofrece carne, porque
aqui la oblacion de la carne es la



mortificacion del cuerpo, mientras
que en el cielo la oblacion de la carne
es la gloria de la resurreccion en la
alabanza a Dios. En el cielo se
ofrecera la carne como en
holocausto, cuando, transformada en
la incorruptibilidad eterna, ya no
habra ningun conflicto y nada
mortal, porque perdurara integra,
encendida de amor a él, en la
alabanza sin fin" (Omelie su Ezechiele
2, Roma 1993, p. 271).

SALMO 50

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Cuando el profeta Natan lo visito,
después que aquel se habia unido a
Betsabé.

3 iTen piedad de mi, oh Dios, por tu
bondad,

por tu gran compasion, borra mis
faltas!



4 iLavame totalmente de mi culpa
y purificame de mi pecado!

5 Porque yo reconozco mis faltas
y mi pecado esta siempre ante mi.
6 Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus o0jos.
Por eso, sera justa tu sentencia

y tu juicio serd irreprochable;

7 yo soy culpable desde que naci;
pecador me concibié mi madre.

8 Tu amas la sinceridad del corazon

y me ensefias la sabiduria en mi
interior.

9 Purificame con el hisopo y quedaré
limpio;



lavame, y quedaré mas blanco que la
nieve.

10 Anunciame el gozo y la alegria:

que se alegren los huesos
quebrantados.

11 Aparta tu vista de mis pecados
y borra todas mis culpas.

12 Crea en mi, Dios mio, un corazén
puro,

y renueva la firmeza de mi espiritu.

13 No me arrojes lejos de tu
presencia

ni retires de mi tu santo espiritu.

14 Devuélveme la alegria de tu
salvacion,

que tu espiritu generoso me
sostenga:



15 yo ensefiaré tu camino a los
impios

y los pecadores volveran a ti.

16 jLibrame de la muerte, Dios,
salvador mio,

y mi lengua anunciara tu justicia!
17 Abre mis labios, Sefior,

y mi boca proclamara tu alabanza.
18 Los sacrificios no te satisfacen;

si ofrezco un holocausto, no lo
aceptas:

19 mi sacrificio es un espiritu
contrito,

tu no desprecias el corazon contrito y
humillado.

20 Trata bien a Sion por tu bondad;

reconstruye los muros de Jerusalén,



21 Entonces aceptaras los sacrificios
rituales

-las oblaciones y los holocaustos—
y se ofreceran novillos en tu altar.

Accion de gracias por la liberacion
del pueblo. Miércoles 13 de agosto
de 2003

Tobias 13

1. La Liturgia de Laudes ha acogido
entre sus canticos un fragmento de
un himno, que corona la historia
narrada por el libro biblico de
Tobias; acabamos de escucharlo. El
himno, mas bien amplio y solemne,
es una tipica expresion de la oracion
y la espiritualidad judia que se
inspira en otros textos ya presentes
en la Biblia.

El cantico se desarrolla a través de
una doble invocacion. Aparece, ante
todo, una invitacion repetida a



alabar a Dios (cf. vv. 3. 4. 7) por la
purificacion que esta realizando por
medio del exilio. Se exhorta a los
"hijos de Israel" a acoger esta
purificacion con una conversion
sincera (cf. vv. 6. 8). Sila conversion
florece en el corazon, el Sefior hara
surgir en el horizonte la aurora de la
liberacion. Precisamente en este
clima espiritual se situa el comienzo
del cantico que la Liturgia ha
recortado dentro del himno mas
amplio del capitulo 13 de Tobias.

2. La segunda parte del texto,
entonada por el anciano Tobit,
protagonista con su hijo Tobias de
todo el libro, es una verdadera
celebracion de Sion. Refleja la
apasionada nostalgia y el amor
ardiente que el judio de la didspora
siente por la ciudad santa (cf. vv.
9-18). También este aspecto destaca
dentro del pasaje que se ha elegido
como oracion matutina de la Liturgia
de Laudes. Meditemos en estos dos



temas, o sea, en la purificacion del
pecado a través de la prueba y en la
espera del encuentro con el Sefior en
la luz de Sion y de su templo santo.

3. Tobit dirige un llamamiento
apremiante a los pecadores para que
se conviertan y practiquen la justicia:
este es el camino que se debe
recorrer para reencontrar el amor
divino que da serenidad y esperanza
(cf. v. 8).

La misma historia de Jerusalén es
una parabola que ensefia a todos la
eleccion que se tiene que realizar.
Dios ha castigado la ciudad porque
no podia permanecer indiferente
ante el mal realizado por sus hijos.
Pero ahora, al ver que muchos se han
convertido y se han transformado en
hijos justos y fieles, manifestara aun
su amor misericordioso (cf. v. 10).

Alo largo de todo el cantico del
capitulo 13 de Tobias se repite a
menudo esta conviccion: el Sefior



"castiga y tiene compasion... os ha
castigado por vuestras injusticias,
mas tiene compasion de todos
vosotros... te castigo por las obras de
tus hijos, pero volvera a apiadarse
del pueblo justo” (vv. 2. 5. 10). Dios
recurre al castigo como medio para
llamar al recto camino a los
pecadores sordos a otras llamadas.
Sin embargo, la ultima palabra del
Dios justo sigue siendo la del amor y
el perdon; su deseo profundo es
poder abrazar de nuevo a los hijos
rebeldes que vuelven a €l con
corazon arrepentido.

4. Ante el pueblo elegido, la
misericordia divina se manifestara
con la reconstruccion del templo de
Jerusalén, realizada por Dios mismo:
"Reconstruira con jubilo su

templo” (v. 11). Asi, aparece el
segundo tema, es decir, el de Sion,
como lugar espiritual en el que no
solo debe confluir el retorno de los
hebreos, sino también la



peregrinacion de los pueblos que
buscan a Dios. De este modo, se abre
un horizonte universal: el templo de
Jerusalén reconstruido, signo de la
palabra y la presencia divina,
resplandecera con una luz planetaria
que disipara las tinieblas, de modo
que puedan ponerse en camino
"muchos pueblos y los habitantes del
confin de la tierra" (cf. v. 13),
llevando sus ofrendas y cantando su
alegria por participar de la salvacion
que el Sefior derrama en Israel.

Asi pues, los israelitas y todos los
pueblos caminan juntos hacia una
unica meta de fe y de verdad. Sobre
ellos el cantor de este himno hace
descender una bendicion repetida,
diciendo a Jerusalén: "Dichosos los
que te aman, dichosos los que te
desean la paz" (v. 15). La felicidad es
auténtica cuando se reencuentra la
luz que brilla en el cielo de todos los
que buscan al Sefior con el corazon



purificado y con el deseo de la
verdad.

5. A esa Jerusalén, libre y gloriosa,
signo de la Iglesia en la meta ultima
de su esperanza, prefigurada por la
Pascua de Cristo, san Agustin se
dirige con ardor en el libro de las
Confesiones.

Refiriéndose a la oracion que quiere
elevar en "lo mds secreto de su alma”,
nos describe "cantos de amor, que
exhale en mi peregrinacion terrestre
indecibles gemidos, lleno del
recuerdo de Jerusalén, con el
corazon levantado hacia ella,
Jerusalén, mi patria, Jerusalén, mi
madre, y hacia Vos, su rey, su
iluminacion, su padre, su tutor, su
esposo, sus castas y apremiantes
delicias, su solida alegria, su bien
inefable". Y concluye con una
promesa: "Y no me alejaré ya mas de
Vos, hasta que, unificAndome
después de tantas disipaciones,



reformandome después de tantas
deformidades, me hayais recibido en
la paz de esa madre querida, en la
que estan las primicias de mi espiritu
y de donde me han venido mis
certidumbres, para establecerme en
ella para siempre, Dios mio,
misericordia mia" (Las Confesiones,
XII, 16, 23, Roma 1965, pp. 424-425).

Tobias 13

1Y Tobit dijo: «jBendito sea Dios, que
vive eternamente, y bendito sea su
reino!

2 Porque €] castiga y tiene
compasion, hace bajar hasta el
Abismo y hace subir de la gran
Perdicion, sin que nadie escape de su
mano.

3 iCelébrenlo ustedes, israelitas,
delante de todas las naciones! Porque
él los ha dispersado en medio de
ellas,



4 pero alli les ha mostrado su
grandeza. Exaltenlo ante todos los
vivientes porque €l es nuestro Sefior,
nuestro Dios y nuestro Padre, él es
Dios por todos los siglos.

5 El los castiga por sus iniquidades,
pero tendra compasion de todos
ustedes. y los congregara de entre
todas las naciones por donde han
sido dispersados.

6 Sivuelven a él de todo corazony
con toda el alma, practicando la
verdad en su presencia, él se volvera
a ustedes y no les ocultara mas su
rostro.

7 Miren lo que ha hecho con ustedes
y celébrenlo en alta voz. Bendigan al
Sefior de la justicia y glorifiquen al
Rey de los siglos.

8 Yo lo celebro en el pais del
destierro, y manifiesto su fuerza y su
grandeza a un pueblo pecador.
iConviértanse, pecadores, y



practiquen la justicia en su
presencia! jQuién sabe si él no les
sera favorable y tendra misericordia
de ustedes!

9 Yo glorifico a mi Dios, el Rey del
cielo, y mi alma proclama
gozosamente su grandeza.

10 Que todos lo celebren en
Jerusalén: Jerusalén, Ciudad santa,
Dios te castigo por las obras de tus
hijos, pero volvera a compadecerse
de los hijos de los justos.

11 Alaba dignamente al Sefior y
bendice el Rey de los siglos, para que
su Templo sea reconstruido con
alegria,

12 para que Dios alegre en ti a todos
los desterrados y muestre su amor a
todos los desdichados, por los siglos
de los siglos.

13 Brillara una luz resplandeciente
hasta los confines de la tierra;



pueblos numerosos llegaran a ti
desde lejos, y los habitantes de todos
los extremos de la tierra vendran
hacia tu santo Nombre, con las
manos llenas de ofrendas para el Rey
del Cielo. Todas las generaciones
manifestaran en ti su alegria, y el
nombre de la ciudad elegida
permanecera para siempre.

14 ;Malditos sean los que te insulten,
malditos los que te destruyan, los
que derriben tus murallas, los que
echen por tierra tus torres y los que
incendien tus casas! Pero jbenditos
para siempre los que te edifiquen!

15 Entonces tu te alegraras y te
regocijaras por los hijos de los justos,
porque todos ellos seran congregados
y bendeciran al Sefior de los siglos.
iFelices los que te aman, felices los
que se alegran por tu paz!

16 Felices los que se afligieron por
tus desgracias, porque se alegraran
en ti y veran para siempre toda tu



felicidad! jBendice, alma mia, al
Sefior, el gran Rey,

17 porque Jerusalén sera
reconstruida, y también su Templo
por todos los siglos! jFeliz de mi, si
queda alguien de mi descendencia
para ver tu gloria y celebrar al Rey
del cielo! Las puertas de Jerusalén
seran hechas de zafiro y esmeralda, y
todos sus muros, de piedras
preciosas; las torres de Jerusalén
serdn construidas de oro, y sus
baluartes, de oro puro. Las calles de
Jerusalén seran pavimentadas de
rubies y de piedras de Ofir;

18 las puertas de Jerusalén
resonaran con cantos de alegria; y
todas sus casas diran: jAleluyal!
iBendito sea el Dios de Israel! Y los
elegidos bendeciran el Nombre
santo, por los siglos de los siglos».

Restauracion de Jerusalén.
Miércoles 20 de agosto de 2003



Salmo 146

1. El salmo que ha sido propuesto
ahora a nuestra meditacion
constituye la segunda parte del
precedente salmo 146. En cambio, las
antiguas traducciones griega y latina,
seguidas por la liturgia, lo han
considerado como un canto aparte,
porque su inicio lo distingue
netamente de la parte anterior. Este
comienzo se ha hecho célebre
también porque a menudo se le ha
puesto musica en latin: Lauda,
Jerusalem, Dominum. Estas palabras
iniciales constituyen la tipica
invitacion de los himnos de la
salmodia a celebrar y alabar al
Sefior: ahora es Jerusalén,
personificacion del pueblo, la que es
interpelada para alabar y glorificar a
su Dios (cf. v. 12).

A continuacién, se hace mencion del
motivo por el que la comunidad
orante debe elevar al Sefior su



alabanza. Es de indole histdrica: ha
sido él, el Libertador de Israel del
exilio babilodnico, el que ha dado
seguridad a su pueblo, "reforzando
los cerrojos de sus puertas"” (cf. v. 13).

Cuando Jerusalén cayo ante el ataque
del ejército del rey Nabucodonosor,
en el afno 586 antes de Cristo, el libro
de las Lamentaciones presento al
Sefior mismo como juez del pecado
de Israel, mientras destruia "la
muralla de la hija de Sidn. (...) Sus
puertas en tierra se han hundido, él
ha deshecho y roto sus cerrojos" (Lm
2,8-9). Ahora, en cambio, el Sefior
vuelve a ser el constructor de la
ciudad santa; en el templo
reconstruido bendice de nuevo a sus
hijos. Asi, se hace mencion de la obra
realizada por Nehemias (cf. Ne
3,1-38), que habia reconstruido las
murallas de Jerusalén para que
volviera a ser un oasis de serenidad y
paz.



2. En efecto, se evoca enseguida la
paz (shalom), también porque se
halla contenida simbodlicamente en el
mismo nombre de Jerusalén. El
profeta Isaias ya prometia a la
ciudad: "Te pondré como gobernante
la paz, y por gobierno la justicia” (Is
60,17).

Pero, ademads de reconstruir las
murallas de la ciudad, de bendecirla
y pacificarla en un clima de
seguridad, Dios ofrece a Israel otros
dones fundamentales, como se
describe al final del salmo. En efecto,
alli se recuerdan los dones de la
Revelacion, de la Ley y de las
prescripciones divinas: "Anuncia su
palabra a Jacob, sus decretos y
mandatos a Israel” (Sal 147,19).

Asi, se celebra la eleccidn de Israel y
Su mision unica entre los pueblos:
proclamar al mundo la palabra de
Dios. Es una mision profética y
sacerdotal, porque "¢cudl es la gran



nacion cuyos preceptos y normas
sean tan justos como toda esta Ley
que yo os expongo hoy?" (Dt 4,8). A
través de Israel y, por tanto, también
a través de la comunidad cristiana, es
decir, la Iglesia, la palabra de Dios
puede resonar en el mundo y
convertirse en norma y luz de vida
para todos los pueblos (cf. Sal
147,20).

3. Hasta este momento hemos
descrito la primera razon de la
alabanza que se ha de elevar al
Sefior: es una motivacién histérica,
es decir, vinculada a la accion
liberadora y reveladora de Dios con
respecto a su pueblo.

Sin embargo, hay otra fuente de
jubilo y alabanza: es de naturaleza
césmica, es decir, relacionada con la
accion creadora de Dios. La Palabra
divina irrumpe para dar vida al ser.
Semejante a un mensajero, corre por
los espacios inmensos de la tierra (cf.



Sal 147,15). Y al instante suceden
cosas maravillosas.

Llega el invierno, cuyos fenéomenos
atmosféricos se describen con un
toque de poesia: la nieve, por su
pureza, se parece a la lana; la
escarcha es como ceniza (cf. v. 16); el
hielo se asemeja a migas de pan
arrojadas a tierra; el frio congela las
aguas y bloquea la vegetacion (cf. v.
17). Es un cuadro invernal que invita
a descubrir las maravillas de la
creacion, y volvera a aparecer en una
pagina muy pintoresca también de
otro libro biblico, el del Siracida (Si
43,18-20).

4. Pero, siempre por la accion de la
Palabra divina, reaparece la
primavera: el hielo se derrite, sopla
su aliento y corren las aguas (cf. Sal
147,18), repitiendo asi el ciclo
perenne de las estaciones y, por
consiguiente, la misma posibilidad de
vida para hombres y mujeres.



Naturalmente, no han faltado
lecturas metaforicas de estos dones
divinos. La "flor de trigo" ha hecho
pensar en el gran don del pan
eucaristico. Mas aun, Origenes, el
gran escritor cristiano del siglo III,
identifico ese trigo como signo de
Cristo mismo y, en particular, de la
sagrada Escritura.

Este es su comentario: "Nuestro
Sefior es el grano de trigo que cayo
en la tierra, y se multiplico por
nosotros. Pero este grano de trigo es
sumamente abundante. (...) La
palabra de Dios es sumamente
abundante: encierra en si misma
todas las delicias. Todo lo que
quieres, proviene de la palabra de
Dios, tal como narran los judios:
cuando comian el mana, este, en su
boca, tomaba el gusto de lo que cada
uno deseaba. (...) Asi también en la
carne de Cristo, que es la palabra de
la ensefianza, es decir, la
comprension de las sagradas



Escrituras, cuanto mayor es el deseo
que tenemos de ella, tanto mayor es
el alimento que recibimos. Si eres
santo, encuentras refrigerio; si eres
pecador, encuentras

tormento” (Origene-Gerolamo,74
omelie sul libro dei Salmi, Milan 1993,
pp- 543-544).

5. Asi pues, el Sefior actua con su
palabra no solo en la creacion, sino
también en la historia. Se revela con
el lenguaje mudo de la naturaleza (cf.
Sal 18, 2-7), pero se expresa de modo
explicito a través de la Biblia y su
comunicacion personal en los
profetas, y plenamente a través de su
Hijo (cf. Hb 1,1-2). Son dos dones
diversos, pero convergentes, de su
amor.

Por eso, cada dia debe subir al cielo
nuestra alabanza. Es nuestra accion
de gracias, que florece al despuntar
la aurora, en la oraciéon de Laudes,
para bendecir al Sefior de la vida y la



libertad, de la existencia y la fe, de la
creacion y la redencion.

SALMO 146
1 jAleluyal!
iQué bueno es cantar a nuestro Dios,

qué agradable y merecida es su
alabanza!

2 El Sefior reconstruye a Jerusalén

y congrega a los dispersos de Israel;
3 sana a los que estan afligidos

y les venda las heridas.

4 F1 cuenta el numero de las estrellas
y llama a cada una por su nombre:

5 nuestro Sefior es grande y
poderoso,

su inteligencia no tiene medida.



6 El Sefior eleva a los oprimidos

y humilla a los malvados hasta el
polvo.

7 Respondan al Sefior dandole
gracias,

toquen la citara para nuestro Dios.
8 El cubre el cielo de nubes
y provee de lluvia a la tierra;

hace brotar la hierba en las
montanas

y las plantas para provecho del
hombre;

9 dispensa su alimento al ganado,

y a los pichones de cuervo que
claman a él.

10 No le agrada el vigor de los
caballos

ni valora los musculos del hombre:



11 el Sefior ama a los que lo temen

y a los que esperan en su
misericordia.

12 iGlorifica al Sefior, Jerusalén,
alaba a tu Dios, Sion!

13 El reforzo los cerrojos de tus
puertas

y bendijo a tus hijos dentro de ti;

14 él asegura la paz en tus fronteras
y te sacia con lo mejor del trigo.

15 Envia su mensaje a la tierra,

su palabra corre velozmente;

16 reparte la nieve como lana

y esparce la escarcha como ceniza.
17 El arroja su hielo como migas,

y las aguas se congelan por el frio;



18 da una orden y se derriten,

hace soplar su viento y corren las
aguas.

19 Revela su palabra a Jacob,
sus preceptos y mandatos a Israel:
20 a ningun otro pueblo trato asi

nile dio a conocer sus
mandamientos.

jAleluyal!

Alabanza al Dios creador. Miércoles
3 de septiembre de 2003

Salmo 91

1. Se nos ha propuesto el cantico de
un hombre fiel al Dios santo. Se trata
del salmo 91, que, como sugiere el
antiguo titulo de la composicion, se
usaba en la tradicidn judia "para el
dia del sdbado" (v. 1). E1 himno
comienza con una amplia invitacion



a celebrar y alabar al Sefior con el
canto y la musica (cf. vv. 2-4). Esun
filon de oracidon que parece no
interrumpirse nunca, porque el amor
divino debe ser exaltado por la
manana, al comenzar la jornada,
pero también debe proclamarse
durante el dia y a lo largo de las
horas de la noche (cf. v. 3).
Precisamente la referencia a los
instrumentos musicales, que el
salmista hace en la invitacidn inicial,
impulsé a san Agustin a esta
meditacion dentro de la Exposicion
sobre el salmo 91: "En efecto, ¢qué
significa tafier con el salterio? El
salterio es un instrumento musical
de cuerda. Nuestro salterio son
nuestras obras. Cualquiera que
realice con sus manos obras buenas,
alaba a Dios con el salterio.
Cualquiera que confiese con la boca,
canta a Dios. Canta con la bocay
salmodia con las obras. (...) Pero,
entonces, ;quiénes son los que
cantan? Los que obran el bien con



alegria. Efectivamente, el canto es
signo de alegria. ¢Qué dice el
Apostol? "Dios ama al que da con
alegria" (2 Co 9, 7). Hagas lo que
hagas, hazlo con alegria. Si obras con
alegria, haces el bien y lo haces bien.
En cambio, si obras con tristeza,
aunque por medio de ti se haga el
bien, no eres tu quien lo hace: tienes
en las manos el salterio, pero no
cantas" (Esposizioni sui Salmi, 111,
Roma 1976, pp. 192-195).

2. Esas palabras de san Agustin nos
ayudan a abordar el centro de
nuestra reflexion, y afrontar el tema
fundamental del salmo: el del bien y
el mal. Uno y otro son evaluados por
el Dios justo y santo, "el excelso por
los siglos” (v. 9), el que es eterno e
infinito, al que no escapa nada de lo
que hace el hombre.

Asi se confrontan, de modo reiterado,
dos comportamientos opuestos. La
conducta del fiel celebra las obras



divinas, penetra en la profundidad
de los pensamientos del Sefior y, por
este camino, su vida se llena de luzy
alegria (cf. vv. 5-6). Al contrario, el
malvado es descrito en su torpeza,
incapaz de comprender el sentido
oculto de las vicisitudes humanas. El
éxito momentaneo lo hace arrogante,
pero en realidad es intimamente
fragil y, después del éxito efimero,
esta destinado al fracaso y a la ruina
(cf. vv. 7-8). El salmista, siguiendo un
modelo de interpretacion tipico del
Antiguo Testamento, el de la
retribucion, esta convencido de que
Dios recompensara a los justos ya en
esta vida, dandoles una vejez feliz
(cf. v. 15) y pronto castigara a los
malvados.

En realidad, como afirmaba Job y
enseno Jesus, la historia no se puede
interpretar de una forma tan
uniforme. Por eso, la vision del
salmista se transforma en una
suplica al Dios justo y "excelso" (cf. v.



9) para que entre en la serie de los
acontecimientos humanos a fin de
juzgarlos, haciendo que resplandezca
el bien.

3. El orante vuelve a presentar el
contraste entre el justo y el malvado.
Por una parte, estan los "enemigos"
del Sefior, los "malvados", una vez
mas destinados a la dispersion y al
fracaso (cf. v. 10). Por otra, aparecen
en todo su esplendor los fieles,
encarnados por el salmista, que se
describe a si mismo con imagenes
pintorescas, tomadas de la
simbologia oriental. El justo tiene la
fuerza irresistible de un bufalo y esta
dispuesto a afrontar cualquier
adversidad; su frente gloriosa esta
ungida con el aceite de la proteccion
divina, transformada casi en un
escudo, que defiende al elegido
proporcionandole seguridad (cf. v.
11). Desde la altura de su poder y
seguridad, el orante ve como los



malvados se precipitan en el abismo
de su ruina (cf. v. 12).

Asi pues, el salmo 91 rebosa
felicidad, confianza y optimismo,
dones que hemos de pedir a Dios,
especialmente en nuestro tiempo, en
el que se insinua facilmente la
tentacion de desconfianza e, incluso,
de desesperacion.

4. Nuestro himno, en la linea de la
profunda serenidad que lo impregna,
al final echa una mirada a los dias de
la vejez de los justos y los preveé
también serenos. Incluso al llegar
esos dias, el espiritu del orante
seguira vivo, alegre y activo (cf. v.
15). Se siente como las palmeras y los
cedros plantados en los patios del
templo de Sion (cf. vv. 13-14).

El justo tiene sus raices en Dios
mismo, del que recibe la savia de la
gracia divina. La vida del Sefior lo
alimenta y lo transforma haciéndolo
florido y frondoso, es decir, capaz de



dar a los demas y testimoniar su fe.
En efecto, las ultimas palabras del
salmista, en esta descripcion de una
existencia justa y laboriosa, y de una
vejez intensa y activa, estan
vinculadas al anuncio de la fidelidad
perenne del Sefior (cf. v. 16). Asi
pues, podriamos concluir con la
proclamacion del canto que se eleva
al Dios glorioso en el ultimo libro de
la Biblia, el Apocalipsis: un libro de
terrible lucha entre el bien y el mal,
pero también de esperanza en la
victoria final de Cristo: "Grandes y
maravillosas son tus obras, Sefior,
Dios todopoderoso; justos y
verdaderos tus caminos, joh Rey de
las naciones! (...) Porque solo tu eres
santo, y todas las naciones vendran y
se postraran ante ti, porque han
quedado de manifiesto tus justos
designios. (...) Justo eres tu, aquel que
es y que era, el Santo, pues has hecho
asi justicia. (...) Si, Sefior, Dios
todopoderoso, tus juicios son



verdaderos y justos” (Ap 15,3-4; 16,5.
7).

SALMO 91

1 Salmo. Canto. Para el dia sabado.

2 Es bueno dar gracias al Sefior,

y cantar, Dios Altisimo, a tu Nombre;
3 proclamar tu amor de madrugada,

y tu fidelidad en las vigilias de la
noche,

4 con el arpa de diez cuerdas y la lira,
con musica de citara.

5 Ta me alegras, Sefior, con tus
acciones,

cantaré jubiloso por la obra de tus
manos.

6 jQué grandes son tus obras, Sefior,

qué profundos tus designios!



7 El hombre insensato no conoce

y el necio no entiende estas cosas.

8 Si los impios crecen como la hierba
y florecen los que hacen el mal,

es para ser destruidos eternamente:

9 tu, en cambio, eres el Excelso para
siempre.

10 Mira, Sefior, cOmo perecen tus
enemigos

y se dispersan los que hacen el mal.

11 Pero a mi me das la fuerza de un
toro salvaje

y me unges con Oleo purisimo.

12 Mis ojos han desafiado a mis
calumniadores,

mis oidos han escuchado la derrota
de los malvados.



13 El justo florecera como la
palmera,

crecera como los cedros del Libano:
14 trasplantado en la Casa del Sefior,

florecera en los atrios de nuestro
Dios.

15 En la vejez seguira dando frutos,
se mantendra fresco y frondoso,

16 para proclamar qué justo es el
Sefior,

mi Roca, en quien no existe la
maldad.

Dios renovara a su pueblo.
Miércoles 10 de septiembre de 2003

Ezequiel 36

1. El cantico que acaba de resonar en
nuestros oidos y en nuestro corazon
fue compuesto por uno de los



profetas mayores de Israel. Se trata
de Ezequiel, testigo de una de las
épocas mas tragicas que vivio el
pueblo judio: la de la caida del reino
de Juda y de su capital, Jerusalén, a la
que siguio el amargo destierro en
Babilonia (siglo VI a.C.). Del capitulo
36 de Ezequiel esta tomado el pasaje
que entro a formar parte de la
oracion cristiana de Laudes.

El contexto de esta pagina,
transformada en himno por la
liturgia, quiere captar el sentido
profundo de la tragedia que vivio el
pueblo en aquellos afios. El pecado
de idolatria habia contaminado la
tierra que el Sefior dio en herencia a
Israel. Ese pecado, mas que otras
causas, es responsable, en definitiva,
de la pérdida de la patria y de la
dispersion entre las naciones. En
efecto, Dios no es indiferente ante el
bien y el mal; entra misteriosamente
en escena en la historia de la
humanidad con su juicio que, antes o



después, desenmascara el mal,
defiende a las victimas y sefiala la
senda de la justicia.

2. Pero la meta de la accion de Dios
nunca es la ruina, la mera condena,
el aniquilamiento del pecador. E1
mismo profeta Ezequiel refiere estas
palabras divinas: "¢Acaso me
complazco yo en la muerte del
malvado y no mas bien en que se
convierta de su conducta y viva? (...)
Yo no me complazco en la muerte de
nadie, sea quien fuere. Convertios y
viviréis" (Ez 18,23. 32). Alaluz de
esas palabras se logra comprender el
significado de nuestro cantico, lleno
de esperanza y salvacion.

Después de la purificacion mediante
la prueba y el sufrimiento, esta a
punto de surgir el alba de una nueva
era, que ya habia anunciado el
profeta Jeremias cuando hablé de
una "nueva alianza" entre el Sefior e
Israel (cf. Jr 31, 31-34). El mismo



Ezequiel, en el capitulo 11 de su libro
profético, habia proclamado estas
palabras divinas: "Yo les daré un
corazon nuevo y pondré en ellos un
espiritu nuevo: quitaré de su carne el
corazon de piedra y les daré un
corazon de carne, para que caminen
segun mis preceptos, observen mis
normas y las pongan en practica, y
asi sean mi pueblo y yo sea su

Dios" (Ez 11, 19-20).

En nuestro cantico (cf. Ez 36,24-28),
el profeta repite ese oraculo y lo
completa con una precision
estupenda: el "espiritu nuevo" que
Dios dara a los hijos de su pueblo
serd su Espiritu, el Espiritu de Dios
mismo (cf. v. 27).

3. Asi pues, no solo se anuncia una
purificacion, expresada mediante el
signo del agua que lava las
inmundicias de la conciencia. No sélo
esta el aspecto, aun necesario, de la
liberacion del mal y del pecado (cf. v.



25). El acento del mensaje de
Ezequiel esta puesto sobre todo en
otro aspecto mucho mas
sorprendente. En efecto, la
humanidad esta destinada a nacer a
una nueva existencia. El primer
simbolo es el del "corazon" que, en el
lenguaje biblico, remite a la
interioridad, a la conciencia
personal. De nuestro pecho sera
arrancado el "corazon de piedra”,
gélido e insensible, signo de la
obstinacion en el mal. Dios nos
infundira un "corazén de carne", es
decir, un manantial de vida y de
amor (cf. v. 26). En la nueva
economia de gracia, en vez del
espiritu vital, que en la creacion nos
habia convertido en criaturas vivas
(cf. Gn 2,7), se nos infundira el
Espiritu Santo, que nos sostiene, nos
mueve y nos guia hacia la luz de la
verdad y hacia "el amor de Dios en
nuestros corazones" (Rm 5,5).



4. Asi aparece la "nueva creacion”
que describe san Pablo (cf. 2Co 5,17;
Ga 6,15), cuando afirma la muerte en
nosotros del "hombre viejo", del
"cuerpo del pecado", porque "ya no
somos esclavos del pecado”, sino
criaturas nuevas, transformadas por
el Espiritu de Cristo resucitado:
"Despojaos del hombre viejo con sus
obras, y revestios del hombre nuevo,
que se va renovando hasta alcanzar
un conocimiento perfecto, segun la
imagen de su Creador" (Col 3,9-10; cf.
Rm 6,6). El profeta Ezequiel anuncia
un nuevo pueblo, que en el Nuevo
Testamento sera convocado por Dios
mismo a través de la obra de su Hijo.
Esta comunidad, cuyos miembros
tienen "corazon de carne"y a los que
se les ha infundido el "Espiritu”,
experimentara una presencia viva y
operante de Dios mismo, el cual
animara a los creyentes actuando en
ellos con su gracia eficaz. "Quien
guarda sus mandamientos —dice san
Juan— permanece en Dios y Dios en



él; en esto conocemos que
permanece en nosotros: por el
Espiritu que nos dio" (1jn 3,24).

5. Concluyamos nuestra meditacion
sobre el cdntico de Ezequiel
escuchando a san Cirilo de Jerusalén,
el cual, en su Tercera catequesis
bautismal, vislumbra en la pagina
profética al pueblo del bautismo
cristiano.

En el bautismo —recuerda— se
perdonan todos los pecados,
incluidas las transgresiones mas
graves. Por eso, el obispo dice a sus
oyentes: "Ten confianza, Jerusalén, el
Sefior eliminara tus iniquidades (cf.
Sof 3,14-15). El Sefior lavara vuestras
inmundicias (...); "derramara sobre
VO0SOtros un agua pura que os
purificara de todo pecado” (Ez 36,25).
Los angeles os rodean con jubilo y
pronto cantaran: "¢Quién es la que
sube inmaculada, apoyada en su
amado?" (Ct 8,5). En efecto, se trata



del alma que era esclava y ahora, ya
libre, puede llamar hermano
adoptivo a su Sefior, el cual,
acogiendo su proposito sincero, le
dice: "jQué bella eres, amada mia!,
iqué bella eres!" (Ct 4,1). (...) Asidice
¢él, aludiendo a los frutos de una
confesion hecha con buena
conciencia (...). Quiera Dios que todos
(...) mantengais vivo el recuerdo de
estas palabras y saquéis fruto de ellas
traduciéndolas en obras santas para
presentaros irreprensibles al mistico
Esposo, obteniendo asi del Padre el
perddn de los pecados” (n. 16: Le
catechesi, Roma 1993, pp. 79-80).

Ezequiel 36

1Y tu, hijo de hombre, profetiza
sobre las montafas de Israel. Tu
diras: jMontafias de Israel, escuchen
la palabra del Sefior!

2 Asi habla el Sefior: Porque el
enemigo ha dicho contra ustedes:



«jAh, estas alturas antiguas han
pasado a ser posesion nuestra!».

3 por eso, profetiza diciendo: Asi
habla el Senor: Si, ustedes han sido
devastadas y asediadas por todas
partes, hasta convertirse en posesion
del resto de las naciones, y han sido
objeto de las habladurias y
difamaciones de la gente.

4 Por eso, montafias de Israel,
escuchen la palabra del Sefior: Asi
habla el Sefior a las montafias, a las
colinas, a los cauces de los torrentes
y a los valles, a las ruinas desiertas y
a las ciudades abandonadas, que han
sido saqueadas y escarnecidas por el
resto de las naciones vecinas.

5 Por eso, asi habla el Sefior: Si, en el
ardor de mis celos, yo hablo contra el
resto de las naciones contra todo
Edom, que con el corazon
desbordante de alegria y el alma
llena de desprecio, se han atribuido



la posesion de mi pais, para
destruirlo y saquearlo.

6 Por eso, profetiza sobre la tierra de
Israel. Tu diras a las montafias y a las
colinas, a los cauces de los torrentes
y a los valles: Asi habla el Sefior: Yo
he hablado en mis celos y en mi
furor, porque ustedes han soportado
el oprobio de las naciones.

7 Por eso, asi habla el Sefior: Juro con
la mano levantada que son las
naciones vecinas las que cargaran
con su propia ignominia.

8 Ustedes, en cambio, montanas de

Israel, echardn ramas y produciran
frutos para mi pueblo Israel, que ya
estd a punto de llegar.

9 iSi, yo voy hacia ustedes, me vuelvo
hacia ustedes! Seran cultivadas y
sembradas,

10 y multiplicareé sobre ustedes a los
hombres de todo el pueblo de Israel.



Las ciudades seran habitadas y las
ruinas reconstruidas.

11 Multiplicaré sobre ustedes a
hombres y animales, y ellos seran
numerosos y fecundos. Haré que
ustedes vuelvan a poblarse como en
los tiempos antiguos y las haré mas
prosperas que al comienzo. Asi
sabran que yo soy el Sefior.

12 Yo haré que los hombres de mi
pueblo Israel caminen sobre ustedes,
y ellos tomaran posesion de ti: ta
serds una herencia para ellos y ya no
los privaras de sus hijos.

13 Asi habla el Sefior: Porque te han
dicho: «Tu devoras a los hombres y
privas de sus hijos a tu nacion»,

14 por eso, ya no volveras a devorar
a los hombres ni a privar de sus hijos
a tu nacion —oraculo del Sefior-.

15 Nunca mas te haré escuchar el
ultraje de las naciones; ya no



soportaras el oprobio de los pueblos
ni privaras de sus hijos a tu nacion —
oraculo del Sefior-.

16 La palabra del Sefior me llego en
estos términos:

17 Hijo de hombre, cuando el pueblo
de Israel habitaba en su propio suelo,
lo contaminé con su conducta y sus
acciones: su conducta era ante mi
como la impureza de una mujer en
su menstruacion.

18 Entonces derramé mi furor sobre
ellos, por la sangre que habian
derramado sobre el pais y los idolos
con que lo habian contaminado.

19 Los dispersé entre las naciones y
ellos se diseminaron por los paises.
Los juzgué segun su conducta y sus
acciones.

20Y al llegar a las naciones adonde
habian ido, profanaron mi santo
Nombre, haciendo que se dijera de



ellos: «Son el pueblo del Sefior, pero
han tenido que salir de su pais».

21 Entonces yo tuve compasion de mi
santo Nombre, que el pueblo de
Israel profanaba entre las naciones
adonde habia ido.

22 Por eso, di al pueblo de Israel: Asi
habla el Sefior: Yo no obro por
consideracion a ustedes, casa de
Israel, sino por el honor de mis santo
Nombre, que ustedes han profanado
entre las naciones adonde han ido.

23 Yo santificaré mi gran Nombre,
profanado entre las naciones,
profanado por ustedes. Y las
naciones sabran que yo soy el Sefior
—oraculo del Sefior- cuando
manifieste mi santidad a la vista de
ellas, por medio de ustedes.

24 Yo los tomaré de entre las
naciones, los reuniré de entre todos
los paises y los llevaré a su propio
suelo.



25 Los rociaré con agua pura, y
ustedes quedaran purificados. Los
purificaré de todas sus impurezas y
de todos sus idolos.

26 Les daré un corazon nuevoy
pondré en ustedes un espiritu nuevo:
les arrancaré de su cuerpo el corazon
de piedra y les daré un corazon de
carne.

27 Infundiré mi espiritu en ustedes y
haré que signa mis preceptos, y que
observen y practiquen mis leyes.

28 Ustedes habitaran en la tierra que
yo ha dado a sus padres. Ustedes
seran mi Pueblo y yo seré su Dios.

29 Los salvaré de todas sus
impurezas. Llamaré al trigo y lo
multiplicaré, y no enviaré mas el
hambre sobre ustedes.

30 Multiplicaré los frutos de los
arboles y los productos de los
campos, para que ya no tengan que



soportar entre las naciones el
oprobio del hambre.

31 Ustedes se acordaran de su mala
conducta y de sus acciones
perversas, y sentiran asco de ustedes
mismos a causa de sus culpas y sus
abominaciones.

32 Yo no obro por consideracion a
ustedes, sépanlo bien —oraculo del
Sefior-. Sientan verguenza y
confusion por su conducta, pueblo de
Israel.

33 Asi habla el Sefior: El dia en que
los purifique de todas sus culpas, yo
poblaré las ciudades y las ruinas
seran reconstruidas.

34 La tierra devastada sera cultivada,
después de haber sido una
desolacion a la vista de todos los que
pasaban.

35 Entonces diran: «Esta tierra habia
sido devastada, pero ahora es como



un jardin de Edén; las ciudades
estaban en ruinas, devastadasy
derruidas, y ahora son plazas fuertes
habitadas».

36 Y las naciones que hayan quedado
alrededor de ustedes sabran que yo,
el Sefior, he reconstruido lo que
estaba derruido y replantado lo que
habia sido devastado. Yo, el Sefor, lo
he dicho y lo haré.

37 Asi habla el Sefior: Yo me dejaré
buscar por el pueblo de Israel, para
concederles también esto: los
multiplicaré como un rebafio
humano,

38 Como un rebario de ovejas
consagradas; como el rebafio reunido
en Jerusalén con motivo de sus
fiestas. Asi las ciudades en ruinas se
llenaran de un rebafio humano, y
sabran que yo soy el Sefior.



Majestad del Seiior y dignidad del
hombre. Miércoles 24 de septiembre
de 200

Salmo 8

1. Con la meditacion del salmo 8, un
admirable himno de alabanza,
llegamos a la conclusion de nuestro
largo itinerario a través de los salmos
y canticos que constituyen el alma
orante de la Liturgia de Laudes.
Durante estas catequesis, nuestra
reflexion se ha centrado en 84
oraciones biblicas, de las cuales
hemos tratado de poner de relieve
sobre todo su intensidad espiritual,
sin descuidar su belleza poética.

En efecto, la Biblia nos invita a
iniciar el camino de nuestra jornada
con un canto que no solo proclame
las maravillas obradas por Dios y
nuestra respuesta de fe, sino que
ademas las celebre "con arte" (cf. Sal
46,8), es decir, de modo hermoso,
luminoso, dulce y fuerte a la vez.



Espléndido entre todos es el salmo 8,
en el que el hombre, inmerso en un
fondo nocturno, cuando en la
inmensidad del cielo brillan la luna y
las estrellas (cf. v. 4), se siente como
un granito en el infinito y en los
espacios ilimitados que lo superan.

2. En efecto, en el salmo 8 se refleja
una doble experiencia. Por una
parte, la persona humana se siente
atonita ante la grandiosidad de la
creacion, "obra de los dedos" divinos.
Esa curiosa expresion sustituye la
"obra de las manos" de Dios (cf. v. 7),
como para indicar que el Creador ha
trazado un plan o ha elaborado un
bordado con los astros
esplendorosos, situados en la
inmensidad del cosmos.

Sin embargo, por otra parte, Dios se
inclina hacia el hombre y lo corona
como su virrey: "Lo coronaste de
gloria y dignidad" (v. 6). Mas aun, a
esta criatura tan fragil le encomienda



todo el universo, para que lo conozca
y halle en él el sustento de su vida
(cf. vv. 7-9).

El horizonte de la soberania del
hombre sobre las demas criaturas se
especifica casi evocando la pagina
inicial del Génesis: rebafios de ovejas
y toros, bestias del campo, aves del
cielo y peces del mar son
encomendados al hombre para que,
poniéndoles el nombre (cf. Gn
2,19-20), descubra su realidad
profunda, la respete y la transforme
mediante el trabajo, de forma que
sea para él fuente de belleza y de
vida. El salmo nos impulsa a tomar
conciencia de nuestra grandeza, pero
también de nuestra responsabilidad
con respecto a la creacion (cf. Sb 9,3).

3. El autor de la carta a los Hebreos,
al releer el salmo 8, descubrio en él
una vision mas profunda del plan de
Dios con respecto al hombre. La
vocacion del hombre no se puede



limitar al actual mundo terreno.
Cuando el salmista afirma que Dios
lo sometio todo bajo los pies del
hombre, quiere decir que le quiere
someter también "el mundo

futuro" (b 2,5), "un reino
inconmovible" (Hb 12,28). En
definitiva, la vocacion del hombre es
una "vocacion celestial" (Hb 3,1). Dios
quiere "llevar a la gloria" celestial a
"muchos hijos" (Hb 2,10). Para que se
cumpliera este designio divino, era
necesario que la vida fuera trazada
por un "pionero” (cf. Hb 2,10), en el
que la vocacion del hombre
encontrara su primera realizacion
perfecta. Ese pionero es Cristo.

El autor de la carta a los Hebreos
observo, al respecto, que las
expresiones del salmo se aplican a
Cristo de modo privilegiado, es decir,
de un modo mas preciso que a los
demas hombres. En efecto, el
salmista utiliza el verbo "abajar",
diciendo a Dios: "Abajaste al hombre



un poco con respecto a los angeles, 1o
coronaste de gloria y dignidad" (Sal
8,6; Hb 2,7). Para los hombres en
general este verbo es impropio, pues
no han sido "abajados" con respecto
a los angeles, ya que nunca se han
encontrado por encima de ellos. En
cambio, para Cristo el verbo es
exacto, porque, en cuanto Hijo de
Dios, se encontraba por encima de
los angeles y fue abajado cuando se
hizo hombre, pero luego fue
coronado de gloria en su
resurreccion. Asi Cristo cumplio
plenamente la vocacion del hombre y
la cumplid, precisa el autor, "para
bien de todos" (Hb 2,9).

4. A esta luz, san Ambrosio comenta
el salmo y lo aplica a nosotros. Toma
como punto de partida la frase en
donde se describe la "coronacion” del
hombre: "Lo coronaste de gloriay
dignidad" (v. 6). Sin embargo, en
aquella gloria ve el premio que el
Sefior nos reserva para cuando



hayamos superado la prueba de la
tentacion.

He aqui las palabras del gran Padre
de la Iglesia en su Exposicion del
evangelio segun san Lucas: "El Sefior
corono a su hijo predilecto también
de gloria y dignidad. El mismo Dios
que desea conceder coronas,
proporciona las tentaciones; por eso,
has de saber que, cuando eres
tentado, se te prepara una corona. Si
se eliminan las pruebas de los
martires, se eliminan también sus
coronas; si se eliminan sus suplicios,
se elimina también su
bienaventuranza" (IV, 41: SAEMO 12,
pp. 330-333).

Dios nos tiene preparada la "corona
de la justicia" (2Tm 4,8), con la que
recompensara nuestra fidelidad a él,
mantenida incluso en el tiempo de la
tempestad, que agita nuestro corazon
y nuestra mente. Pero él esta atento,
en todo tiempo, a su criatura



predilecta y quisiera que en ella
resplandeciera siempre la "imagen"
divina (cf. Gn 1,26), para que sepa ser
en el mundo signo de armonia, de luz
y de paz.

SALMO 8

1 Del maestro de coro. Con la citara
de Gat. Salmo de David.

2 iSefior, nuestro Dios,

qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!

Quiero adorar tu majestad sobre el
cielo:

3 con la alabanza de los nifios y de
los mas pequernios,

erigiste una fortaleza contra tus
adversarios

para reprimir al enemigo y al
rebelde.



4 Al ver el cielo, obra de tus manos,
la luna y la estrellas que has creado:

5 ¢qué es el hombre para que pienses
en él,

el ser humano para que lo cuides?

6 Lo hiciste poco inferior a los
angeles,

lo coronaste de gloria y esplendor;

7 le diste dominio sobre la obra de
tus manos,

todo lo pusiste bajo sus pies:

8 todos los rebarios y ganados,

y hasta los animales salvajes;

9 las aves del cielo, los peces del mar

y cuanto surca los senderos de las
aguas.

10 jSefor, nuestro Dios,



qué admirable es tu Nombre en toda
la tierra!

El cantico delBenedictus. Miércoles
1 de octubre de 2003

San Lucas 1,68-79

1. Habiendo llegado al final del largo
itinerario de los salmos y de los
canticos de la liturgia de Laudes,
queremos detenernos en la oracion
que, cada mafiana, marca el
momento orante de la alabanza. Se
trata del Benedictus, el cantico
entonado por el padre de san Juan
Bautista, Zacarias, cuando el
nacimiento de ese hijo cambio su
vida, disipando la duda por la que se
habia quedado mudo, un castigo
significativo por su falta de fe y de
alabanza.

Ahora, en cambio, Zacarias puede
celebrar a Dios que salva, y 1o hace
con este himno, recogido por el
evangelista san Lucas en una forma



que ciertamente refleja su uso
liturgico en el seno de la comunidad
cristiana de los origenes (cf. Lc
1,68-79).

El mismo evangelista lo define como
un canto profético, surgido del soplo
del Espiritu Santo (cf. Lc 1,67). En
efecto, nos hallamos ante una
bendicion que proclama las acciones
salvificas y la liberacion ofrecida por
el Sefior a su pueblo. Es, pues, una
lectura "profética" de la historia, o
sea, el descubrimiento del sentido
intimo y profundo de todos los
acontecimientos humanos, guiados
por la mano oculta pero operante del
Sefior, que se entrelaza con la mas
débil e incierta del hombre.

2. El texto es solemne vy, en el original
griego, se compone de sdlo dos frases
(cf. vv. 68-75; 76-79). Después de la
introduccion, caracterizada por la
bendicion de alabanza, podemos
identificar en el cuerpo del cantico



como tres estrofas, que exaltan otros
tantos temas, destinados a articular
toda la historia de la salvacién: la
alianza con David (cf. vv. 68-71), la
alianza con Abraham (cf. vv. 72-76), y
el Bautista, que nos introduce en la
nueva alianza en Cristo (cf. vv.
76-79). En efecto, toda la oracion
tiende hacia la meta que David y
Abraham sefialan con su presencia.

El 4pice es precisamente una frase
casi conclusiva: "Nos visitara el sol
que nace de lo alto" (v. 78). La
expresion, a primera vista paradojica
porque une "lo alto" con el "nacer",
es, en realidad, significativa.

3. En efecto, en el original griego el
"sol que nace" es anatolé, un vocablo
que significa tanto la luz solar que
brilla en nuestro planeta como el
germen que brota. En la tradicion
biblica ambas imagenes tienen un
valor mesianico.



Por un lado, Isaias, hablando del
Emmanuel, nos recuerda que "el
pueblo que caminaba en tinieblas vio
una luz grande; habitaban tierras de
sombras, y una luz les brillg" (Is 9,1).
Por otro lado, refiriéndose también
al rey Emmanuel, lo representa como
el "renuevo que brotara del tronco de
Jesé", es decir, de la dinastia
davidica, un vastago sobre el que se
posara el Espiritu de Dios (cf. Is
11,1-2).

Por tanto, con Cristo aparece la luz
que ilumina a toda criatura (cf. Jn 1,
9) y florece la vida, como dira el
evangelista san Juan uniendo
precisamente estas dos realidades:
"En él estaba la vida y la vida era la
luz de los hombres" (Jn 1,4).

4. La humanidad, que esta envuelta
"en tinieblas y sombras de muerte",
es iluminada por este resplandor de
revelacion (cf. Lc1,79). Como habia
anunciado el profeta Malaquias, "a



los que honran mi nombre los
iluminara un sol de justicia que lleva
la salud en sus rayos" (M13,20). Este
sol "guiard nuestros pasos por el
camino de la paz" (Lc1,79).

Por tanto, nos movemos teniendo
como punto de referencia esa luz; y
nuestros pasos inciertos, que durante
el dia a menudo se desvian por
senderos oscuros y resbaladizos,
estan sostenidos por la claridad de la
verdad que Cristo difunde en el
mundo y en la historia.

Ahora damos la palabra a un
maestro de la Iglesia, a uno de sus
doctores, el britanico Beda el
Venerable (siglo VII-VIII), que en su
Homilia para el nacimiento de san
Juan Bautista, comentaba el Cantico
de Zacarias asi: "El Sefior (...) nos ha
visitado como un médico a los
enfermos, porque para sanar la
arraigada enfermedad de nuestra
soberbia, nos ha dado el nuevo



ejemplo de su humildad; ha redimido
a su pueblo, porque nos ha liberado
al precio de su sangre a nosotros, que
nos habiamos convertido en siervos
del pecado y en esclavos del antiguo
enemigo. (...) Cristo nos ha
encontrado mientras yaciamos "en
tinieblas y sombras de muerte", es
decir, oprimidos por la larga ceguera
del pecado y de la ignorancia. (...)
Nos ha traido la verdadera luz de su
conocimiento y, habiendo disipado
las tinieblas del error, nos ha
mostrado el camino seguro hacia la
patria celestial. Ha dirigido los pasos
de nuestras obras para hacernos
caminar por la senda de la verdad,
que nos ha mostrado, y para
hacernos entrar en la morada de la
paz eterna, que nos ha prometido".

5. Por ultimo, citando otros textos
biblicos, Beda el Venerable concluia
asi, dando gracias por los dones
recibidos: "Dado que poseemos estos
dones de la bondad eterna,



amadisimos hermanos, (...)
bendigamos también nosotros al
Sefior en todo tiempo (cf. Sal 33,2),
porque "ha visitado y redimido a su
pueblo”. Que en nuestros labios esté
siempre su alabanza, conservemos
su recuerdo y, por nuestra parte,
proclamemos la virtud de aquel que
"nos ha llamado de las tinieblas a su
luz admirable" (1P 2,9). Pidamos
continuamente su ayuda, para que
conserve en nosotros la luz del
conocimiento que nos ha traido, y
nos guie hasta el dia de la
perfeccion” (Omelie sul Vangelo,
Roma 1990, pp. 464-465).

San Lucas 1,68-79

68 «Bendito sea el Senor, el Dios de
Israel, porque ha visitado y redimido
a su Pueblo,

69 y nos ha dado un poderoso
Salvador en la casa de David, su
servidor,



70 como lo habia anunciado mucho
tiempo antes, por boca de sus santos
profetas,

71 para salvarnos de nuestros
enemigos y de las manos de todos los
que nos odian.

72 Asi tuvo misericordia de nuestros
padres y se acordo de su santa
Alianza,

73 del juramento que hizo a nuestro
padre Abraham

74 de concedernos que, libres de
temor, arrancados de las manos de
nuestros enemigos,

75 lo sirvamos en santidad y justicia,
bajo su mirada, durante toda nuestra
vida.

76 Y ty, nino, seras llamado Profeta
del Altisimo, porque iras delante del
Sefior preparando sus caminos,



77 para hacer conocer a su Pueblo la
salvacion mediante el perdon de los
pecados;

78 gracias a la misericordiosa
ternura de nuestro Dios, que nos
traera del cielo la visita del Sol
naciente,

79 para iluminar a los que estan en
las tinieblas y en la sombra de la
muerte, y guiar nuestros pasos por el
camino de la paz».

Oracion en el peligro. Miércoles 5
de noviembre de 2003

Salmo 140

1. En las anteriores catequesis hemos
contemplado en su conjunto la
estructura y el valor de la Liturgia de
las Visperas, la gran oracion eclesial
de la tarde. Ahora queremos
adentrarnos en ella. Sera como
realizar una peregrinacion a esa
especie de "tierra santa", que



constituyen los salmos y los cdnticos.
Iremos reflexionando sucesivamente
sobre cada una de esas oraciones
poéticas, que Dios ha sellado con su
inspiracion. Son las invocaciones que
el Sefior mismo desea que se le
dirijan. Por eso, le gusta escucharlas,
sintiendo vibrar en ellas el corazon
de sus hijos amados.

Comenzaremos con el salmo 140, con
el cual se inician las Visperas
dominicales de la primera de las
cuatro semanas en las que, después
del Concilio, se ha articulado la
plegaria vespertina de la Iglesia.

2. "Suba mi oracion como incienso en
tu presencia; el alzar de mis manos
como ofrenda de la tarde". El
versiculo 2 de este salmo se puede
considerar como el signo distintivo
de todo el canto y la evidente
justificacion de que haya sido situado
dentro de la Liturgia de las Visperas.
La idea expresada refleja el espiritu



de la teologia profética, que une
intimamente el culto con la vida, la
oracion con la existencia.

La misma plegaria, hecha con
corazon puro y sincero, se convierte
en sacrificio ofrecido a Dios. Todo el
ser de la persona que ora se
transforma en una ofrenda de
sacrificio, como sugerira mas tarde
san Pablo cuando invitara a los
cristianos a ofrecer su cuerpo como
victima viva, santa, agradable a Dios:
este es el sacrificio espiritual que le
complace (cf. Rm 12,1).

Las manos elevadas en la oracion son
un puente de comunicacion con Dios,
como lo es el humo que sube como
suave olor de la victima durante el
rito del sacrificio vespertino.

3. El salmo prosigue con un tono de
suplica, transmitido a nosotros por
un texto que en el original hebreo
presenta numerosas dificultades y



oscuridades para su interpretacion
(sobre todo en los versiculos 4-7).

En cualquier caso, el sentido general
se puede identificar y transformar en
meditacion y oracion. Ante todo, el
orante suplica al Sefior que impida
que sus labios (cf. v. 3) y los
sentimientos de su corazon se vean
atraidos y arrastrados por el mal y lo
impulsen a realizar "acciones

malas” (cf. v. 4). En efecto, las
palabras y las obras son expresion de
la opcion moral de la persona. Es
facil que el mal ejerza una atraccion
tan grande que lleve incluso al fiel a
gustar los "manjares deliciosos" que
pueden ofrecer los pecadores, al
sentarse a su mesa, es decir,
participando en sus malas acciones.

El salmo adquiere casi el matiz de un
examen de conciencia, al que sigue el
compromiso de escoger siempre los
caminos de Dios.



4. Con todo, al llegar a este punto, el
orante siente un estremecimiento
que lo impulsa a una apasionada
declaracion de rechazo de cualquier
complicidad con el impio: no quiere
en absoluto ser huésped del impio, ni
permitir que el ungiiento perfumado
reservado a los comensales
importantes (cf. Sal 22,5) atestigiie
una connivencia con los que obran el
mal (cf. Sal 140,5). Para expresar con
mas vehemencia su radical
alejamiento del malvado, el salmista
lo condena con indignacion
utilizando unas imagenes muy vivas
de juicio vehemente.

Se trata de una de las imprecaciones
tipicas del Salterio (cf. Sal 57 y 108),
que tienen como finalidad afirmar de
modo plastico e incluso pintoresco la
oposicion al mal, la opcion del bien'y
la certeza de que Dios interviene en
la historia con su juicio de severa
condena de la injusticia (cf. vv. 6-7).



5. El salmo concluye con una ultima
invocacion confiada (cf. vv. 8-9): es
un canto de fe, de gratitud y de
alegria, con la certeza de que el fiel
no se verd implicado en el odio que
los malvados le reservan y no caera
en la trampa que le tienden, después
de constatar su firme opcion por el
bien. Asi, el justo podra superar
indemne cualquier engario, como se
dice en otro salmo: "Hemos salvado
la vida como un pajaro de la trampa
del cazador; la trampa se rompio y
escapamos"” (Sal 123,7).

Concluyamos nuestra lectura del
salmo 140 volviendo a la imagen
inicial, la de la plegaria vespertina
como sacrificio agradable a Dios. Un
gran maestro espiritual que vivio
entre los siglos IV y V, Juan Casiano,
el cual, aunque procedia de Oriente,
paso en la Galia meridional la ultima
parte de su vida, releia esas palabras
en clave cristoldgica: "En efecto, en
ellas se puede captar mas



espiritualmente una alusion al
sacrificio vespertino, realizado por el
Sefior y Salvador durante su dltima
cena y entregado a los Apdstoles,
cuando dio inicio a los santos
misterios de la Iglesia, o (se puede
captar una alusion) a aquel mismo
sacrificio que él, al dia siguiente,
ofrecio por la tarde, en si mismo, con
la elevacion de sus manos, sacrificio
que se prolongara hasta el final de
los siglos para la salvacion del
mundo entero” (Le istituzioni
cenobitiche, Abadia de Praglia, Padua
1989, p. 92).

SALMO 140
1 Salmo de David.

Yo te invoco, Sefior, ven pronto en mi
ayuda;

escucha mi voz cuando te llamo;

2 que mi oracion suba hasta ti como
el incienso,



y mis manos en alto, como la ofrenda
de la tarde,

3 Coloca, Sefior, un guardian en mi
boca

y un centinela a la puerta de mis
labios;

4 no dejes que mi corazon se incline
a la maldad,

0 a cometer delitos con hombres
perversos.

iNo, nunca gustaré de sus manjares!

5 Que el justo me golpee como amigo
y me corrija,

pero que el 6leo del malvado no
perfume mi cabeza:

yo seguiré oponiendo mi oracion a
sus maldades.

6 Sus principes cayeron despefiados,



esos que se complacian en oirme
decir:

7 «Como una piedra de molino hecha
pedazos

estan esparcidos nuestros huesos
ante las fauces del Abismon».

8 Pero mis ojos, Serior, fijos en ti:
en ti confio, no me dejes indefenso.

9 Protégeme del lazo que me han
tendido

y de las trampas de los que hacen el
mal.

10 jCaigan los malvados en sus
propias redes,

mientras yo paso sin hacerme dafio!

"Tu eres mi refugio". Miércoles 12
de noviembre de 2003

Salmo 141



1. La tarde del dia 3 de octubre de
1226, san Francisco de Asis, a punto
de morir, rez6 como ultima oracion
precisamente el salmo 141, que
acabamos de escuchar. San
Buenaventura recuerda que san
Francisco "prorrumpio en la
exclamacion del salmo: "A voz en
grito, clamo al Sefior; a voz en grito
suplico al Sefior" y lo rezd hasta el
versiculo final: "Me rodearan los
justos, cuando me devuelvas tu
favor"" (Leyenda mayor, X1V,
5:Fuentes Franciscanas, Padua-Asis,
1980, p. 958).

Este salmo es una suplica intensa,
marcada por una serie de verbos de
imploracion dirigidos al Sefior:
"clamo al Sefior", "suplico al Sefior",
"desahogo ante €l mis afanes",
"expongo ante €l mi angustia" (vv.
2-3). La parte central del salmo esta
profundamente impregnada de
confianza en Dios, que no queda

indiferente ante el sufrimiento del



fiel (cf. vv. 4-8). Con esta actitud san
Francisco afrontd la muerte.

2. A Dios se le interpela hablandole
de "tu", como a una persona que da
seguridad: "Tu eres mi refugio” (v. 6).
"TU conoces mis senderos", es decir,
el itinerario de mi vida, un itinerario
marcado por la opcion en favor de la
justicia. Sin embargo, por esa senda
los impios le han tendido una trampa
(cf. v. 4): es la imagen tipica tomada
del ambiente de caza; se usa
frecuentemente en las suplicas de los
salmos para indicar los peligros y las
asechanzas a los que esta sometido el
justo.

Ante ese peligro, el salmista lanza en
cierto modo una sefial de alarma
para que Dios vea su situacion e
intervenga: "Mira a la derecha,
fijate" (v. 5). Ahora bien, en la
tradicion oriental, a la derecha de
una persona estaba el defensor o el
testigo favorable durante un proceso,



y, en caso de guerra, el
guardaespaldas. Asi pues, el fiel se
siente solo y abandonado: "Nadie me
hace caso". Por eso, expresa una
constatacion angustiosa: "No tengo a
donde huir; nadie mira por mi

vida" (v. 5).

3. Inmediatamente después, un grito
pone de manifiesto la esperanza que
alberga el corazon del orante. Ya la
unica proteccion y la unica cercania
eficaz es la de Dios: "Tu eres mi
refugio y mi lote en el pais de la
vida" (v. 6). En el lenguaje biblico, el
"lote" 0 "porcion” es el don de la
tierra prometida, signo del amor
divino con respecto a su pueblo. El
Sefior queda ya como el fundamento
ultimo, y unico, en el que puede
basarse, la unica posibilidad de vida,
la esperanza suprema.

El salmista lo invoca con insistencia,
porque esta "agotado” (v. 7). Le
suplica que intervenga para romper



las cadenas de su carcel de soledad y
hostilidad (cf. v. 8), y lo saque del
abismo de la prueba.

4. Como en otros salmos de suplica,
la perspectiva final es una accion de
gracias, que ofrecera a Dios después
de ser escuchado: "Sacame de la
prision, y daré gracias a tu

nombre" (v. 8). Cuando sea salvado,
el fiel se ird a dar gracias al Sefior en
medio de la asamblea liturgica (cf.
ib.). Lo rodearan los justos, que
consideraran la salvacion de su
hermano como un don hecho
también a ellos.

Este clima deberia reinar también en
las celebraciones cristianas. El dolor
de una persona debe encontrar eco
en el corazon de todos; del mismo
modo, toda la comunidad orante
debe vivir la alegria de cada uno:
"Ved: qué dulzura, qué delicia,
convivir los hermanos unidos" (Sal
132,1). Y el Sefior Jesus dijo: "Donde



estan dos o tres reunidos en mi
nombre, alli estoy yo en medio de
ellos" (Mt 18,20).

5. La tradicidn cristiana ha aplicado
el salmo 141 a Cristo perseguido y
sufriente. Desde esta perspectiva, la
meta luminosa de la suplica del
salmo se transfigura en un signo
pascual, sobre la base del desenlace
glorioso de la vida de Cristo y de
nuestro destino de resurreccion con
él. Lo afirma san Hilario de Poitiers,
famoso doctor de la Iglesia del siglo
IV, en su Tratado sobre los salmos.

Comenta la traduccion latina del
ultimo versiculo de este salmo, la
cual habla de recompensa para el
orante y de espera de los justos: "Me
expectant iusti, donec retribuas mihi".
San Hilario explica: "El Apdstol nos
ensefia cudl es la recompensa que ha
dado el Padre a Cristo: "Dios lo exalto
y le otorgo el Nombre que esta sobre
todo nombre. Para que, al nombre de



Jesus, toda rodilla se doble en los
cielos, en la tierra y en los abismos, y
toda lengua confiese que Cristo Jesus
es Sefior para gloria de Dios

Padre" (Flp 2,9-11). Esta es la
recompensa: al cuerpo, que asumio,
se le concede la eternidad de la gloria
del Padre. El mismo Apdstol nos
ensefia queé es la espera de los justos,
diciendo: "Nosotros somos
ciudadanos del cielo, de donde
esperamos como Salvador al Sefior
Jesucristo, el cual transfigurara este
miserable cuerpo nuestro en un
cuerpo glorioso como el suyo" (Flp
3,20-21). En efecto, los justos lo
esperan para que los recompense,
transfigurandolos como su cuerpo
glorioso, que es bendito por los siglos
de los siglos. Amén" (PL 9,833-837).

SALMO 141

1 Poema de David. Cuando estaba en
la cueva. Oracion.

2 Invocaré al Sefior con toda mi voz,



con toda mi voz suplicaré al Sefior;
3 expondré mi queja ante él,

expresaré mi angustia en su
presencia.

4 Ya se me acaba el aliento,

pero tu conoces mi camino:

en la senda por donde voy

me han ocultado una trampa.

5 Miro a la derecha, observo,

y no hay nadie que se ocupe de mi;
ya no tengo donde refugiarme,
nadie se interesa por mi vi da.

6 Por eso clamo a ti, Sefior, y te digo:
«Tu eres mi refugio,

mi herencia en la tierra de los
vivientes».



7 Atiende a mi clamor,

porque estoy en la miseria;
librame de mis perseguidores,
porque son mas fuertes que yo.
8 Sadcame de la prision,

y daré gracias a tu Nombre:
porque los justos esperan

que me concedas tu favor.

Cristo, siervo de Dios. Miércoles 19
de noviembre de 2003

Carta a los Filipenses 2,6-11

1. La liturgia de las Visperas incluye,
ademas de los salmos, algunos
canticos biblicos. El que se acaba de
proclamar es, ciertamente, uno de los
mas significativos y de los que
encierran mayor densidad teologica.
Se trata de un himno insertado en el



capitulo segundo de la carta de san
Pablo a los cristianos de Filipos, la
ciudad griega que fue la primera
etapa del anuncio misionero del
Apostol en Europa. Se suele
considerar que este cantico es una
expresion de la liturgia cristiana de
los origenes, y para nuestra
generacion es una alegria poderse
asociar, después de dos milenios, a la
oracion de la Iglesia apostolica.

Este cantico revela una doble
trayectoria vertical, un movimiento,
primero en descenso y, luego, en
ascenso. En efecto, por un lado, esta
el abajamiento humillante del Hijo
de Dios cuando, en la Encarnacion, se
hace hombre por amor a los
hombres. Cae en la kénosis, es decir,
en el "vaciamiento" de su gloria
divina, llevado hasta la muerte en
cruz, el suplicio de los esclavos, que
lo ha convertido en el ultimo de los
hombres, haciéndolo auténtico



hermano de la humanidad sufriente,
pecadora y repudiada.

2. Por otro lado, esta la elevacion
triunfal, que se realiza en la Pascua,
cuando Cristo es restablecido por el
Padre en el esplendor de la divinidad
y es celebrado como Sefior por todo
el cosmos y por todos los hombres ya
redimidos. Nos encontramos ante
una grandiosa relectura del misterio
de Cristo, sobre todo del Cristo
pascual. San Pablo, ademas de
proclamar la resurreccion (cf. 1Co
15,3-5), recurre también a la
definicion de la Pascua de Cristo
como "exaltacion”, "elevacion" y
"glorificacion".

Asi pues, desde el horizonte
luminoso de la trascendencia divina,
el Hijo de Dios cruzé la distancia
infinita que existe entre el Creadory
la criatura. No hizo alarde "de su
categoria de Dios", que le
corresponde por naturaleza y no por



usurpacion: no quiso conservar
celosamente esa prerrogativa como
un tesoro ni usarla en beneficio
propio. Antes bien, Cristo "se
despojo", "se rebajo", tomando la
condicion de esclavo, pobre, débil,
destinado a la muerte infamante de
la crucifixion. Precisamente de esta
suprema humillacion parte el gran
movimiento de elevacion descrito en
la segunda parte del himno paulino
(cf. Flp 2,9-11).

3. Dios, ahora, "exalta" a su Hijo
concediéndole un "nombre" glorioso,
que, en el lenguaje biblico, indica la
persona misma y su dignidad. Pues
bien, este "nombre" es Kyrios,
"Sefior", el nombre sagrado del Dios
biblico, aplicado ahora a Cristo
resucitado. Este nombre pone en
actitud de adoracion a todo el
universo, descrito segun la division
tripartita: el cielo, la tierra y el
abismo.



De este modo, el Cristo glorioso se
presenta, al final del himno, como el
Pantokrator, es decir, el Sefior
omnipotente que destaca triunfante
en los dbsides de las basilicas
paleocristianas y bizantinas. Lleva
aun los signos de la pasion, o sea, de
su verdadera humanidad, pero ahora
se manifiesta en el esplendor de su
divinidad. Cristo, cercano a nosotros
en el sufrimiento y en la muerte,
ahora nos atrae hacia si en la gloria,
bendiciéndonos y haciéndonos
participes de su eternidad.

4. Concluyamos nuestra reflexion
sobre el himno paulino con palabras
de san Ambrosio, que a menudo
utiliza la imagen de Cristo que "se
despojo de surango”, humillandose y
anonadandose (exinanivit
semetipsum) en la encarnacion y en
la ofrenda de si mismo en la cruz.

En particular, en el Comentario al
salmo 118, el obispo de Milan afirma:



"Cristo, colgado del arbol de la cruz...
fue herido con la lanza, y de su
costado broto sangre y agua, mas
dulces que cualquier unguento,
victima agradable a Dios, que
difunde por todo el mundo el
perfume de la santificacion...
Entonces Jesus, atravesado, esparcio
el perfume del perdon de los pecados
y de la redencion. En efecto, siendo el
Verbo, al hacerse hombre se rebajo;
siendo rico, se hizo pobre, para
enriquecernos con su miseria (cf. 2Co
8,9); era poderoso, y se mostro tan
débil, que Herodes lo despreciaba y
se burlaba de él; tenia poder para
sacudir la tierra, y estaba atado a
aquel arbol; envolvia el cielo en
tinieblas, ponia en cruz al mundo,
pero estaba clavado en la cruz;
inclinaba la cabeza, y de ella salia el
Verbo; se habia anonadado, pero lo
llenaba todo. Descendio Dios,
ascendiod el hombre; el Verbo se hizo
carne, para que la carne pudiera
reivindicar para si el trono del Verbo



a la diestra de Dios; todo €l era una
llaga, pero de esa llaga salia
unguento; parecia innoble, pero en él
se reconocia a Dios" (III, 8, SAEMO IX,
Milan-Roma 1987, pp. 131-133).

Carta a los Filipenses 2,6-11
6 El, que era de condicion divina,
no considero esta igualdad con Dios

como algo que debia guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonado a si
mismo,

tomando la condicion de servidor

y haciéndose semejante a los
hombres.

Y presentandose con aspecto
humano,

8 se humillo hasta aceptar por
obediencia la muerte



y muerte de cruz.
9 Por eso, Dios lo exaltd

y le dio el Nombre que esta sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesus,
se doble toda rodilla

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Sefior».

El Mesias, rey y sacerdote.
Miércoles 26 de noviembre de 2003

Salmo 109

1. Hemos escuchado uno de los
salmos mas célebres de la historia de
la cristiandad. En efecto, el salmo
109, que la liturgia de las Visperas



nos propone cada domingo, se cita
repetidamente en el Nuevo
Testamento. Sobre todo los versiculos
1y 4 se aplican a Cristo, siguiendo la
antigua tradicion judia, que habia
transformado este himno de canto
real davidico en salmo mesianico.

La popularidad de esta oracion se
debe también al uso constante que se
hace de ella en las Visperas del
domingo. Por este motivo, el salmo
109, en la version latina de la
Vulgata, ha sido objeto de numerosas
y espléndidas composiciones
musicales que han jalonado la
historia de la cultura occidental. La
liturgia, segun la practica elegida por
el concilio Vaticano II, ha recortado
del texto original hebreo del salmo,
que entre otras cosas tiene solo 63
palabras, el violento versiculo 6.
Subraya la tonalidad de los asi
llamados "salmos imprecatorios" y
describe al rey judio mientras
avanza en una especie de campafa



militar, aplastando a sus adversarios
y juzgando a las naciones.

2. Dado que tendremos ocasion de
volver otras veces a este salmo,
considerando el uso que hace de €l la
liturgia, nos limitaremos ahora a
ofrecer solo una vision de conjunto.

Podemos distinguir claramente en él
dos partes. La primera (cf. vv. 1-3)
contiene un oraculo dirigido por Dios
a aquel que el salmista llama "mi
Senor", es decir, el soberano de
Jerusalén. El ordculo proclama la
entronizacion del descendiente de
David "a la derecha" de Dios. En
efecto, el Sefior se dirige a él,
diciendo: "Siéntate a mi derecha" (v.
1). Verosimilmente, se menciona aqui
un ritual segun el cual se hacia
sentar al elegido a la derecha del
arca de la alianza, de modo que
recibiera el poder de gobierno del
rey supremo de Israel, o sea, del
Seror.



3. En el ambiente se intuyen fuerzas
hostiles, neutralizadas, sin embargo,
por una conquista victoriosa: se
representa a los enemigos a los pies
del soberano, que camina
solemnemente en medio de ellos,
sosteniendo el cetro de su autoridad
(cf. vv. 1-2). Ciertamente, es el reflejo
de una situacion politica concreta,
que se verificaba en los momentos de
paso del poder de un rey a otro, con
la rebelion de algunos subditos o con
intentos de conquista. Ahora, en
cambio, el texto alude a un contraste
de indole general entre el proyecto
de Dios, que obra a través de su
elegido, y los designios de quienes
querrian afirmar su poder hostil y
prevaricador. Por tanto, se da el
eterno enfrentamiento entre el bien
y el mal, que se desarrolla en los
acontecimientos histdéricos, mediante
los cuales Dios se manifiesta y nos
habla.



4. La segunda parte del salmo, en
cambio, contiene un oraculo
sacerdotal, cuyo protagonista sigue
siendo el rey davidico (cf. vv. 4-7). La
dignidad real, garantizada por un
solemne juramento divino, une en si
también la sacerdotal. La referencia
a Melquisedec, rey-sacerdote de
Salem, es decir, de la antigua
Jerusalén (cf. Gn 14), es quiza un
modo de justificar el sacerdocio
particular del rey junto al sacerdocio
oficial levitico del templo de Sion.
Ademas, es sabido que la carta a los
Hebreos partira precisamente de este
oraculo: "Tu eres sacerdote eterno
segun el rito de Melquisedec" (Sal
109,4), para ilustrar el particular y
perfecto sacerdocio de Jesucristo.

Examinaremos posteriormente mas
a fondo el salmo 109, realizando un
analisis esmerado de cada uno de sus
versiculos.



5. Como conclusion, sin embargo,
quisiéramos releer el versiculo
inicial del salmo con el oraculo
divino: "Siéntate a mi derecha, y haré
de tus enemigos estrado de tus pies".
Y lo haremos con san Maximo de
Turin (siglo IV-V), quien en su
Sermon sobre Pentecostés 1o comenta
asi: "Segun nuestra costumbre, la
participacion en el trono se ofrece a
aquel que, realizada una empresa,
llegando vencedor merece sentarse
como signo de honor. Asi pues,
también el hombre Jesucristo,
venciendo con su pasion al diablo,
abriendo de par en par con su
resurreccion el reino de la muerte,
llegando victorioso al cielo como
después de haber realizado una
empresa, escucha de Dios Padre esta
invitacidn: "Siéntate a mi derecha".
No debemos maravillarnos de que el
Padre ofrezca la participacion del
trono al Hijo, que por naturaleza es
de la misma sustancia del Padre...



El Hijo esta sentado a la derecha
porque, segun el Evangelio, a la
derecha estaran las ovejas, mientras
que a la izquierda estaran los
cabritos. Por tanto, es necesario que
el primer Cordero ocupe la parte de
las ovejas y la Cabeza inmaculada
tome posesion anticipadamente del
lugar destinado a la grey inmaculada
que lo seguird” (40, 2: Scriptores circa
Ambrosium, IV, Milan-Roma 1991, p.
195).

SALMO 109

1 De David. Salmo.

Dijo el Sefior a mi Sefior:
«Siéntate a mi derecha,

mientras yo pongo a tus enemigos
como estrado de tus pies».

2 El Sefior extendera el poder de tu
cetro:



«jDomina desde Sién, en medio de
tus enemigos!».

3 «Tu eres principe desde tu
nacimiento,

con esplendor de santidad;
yo mismo te engendré como rocio,
desde el seno de la aurora».

4 El Sefior lo ha jurado y no se
retractara:

«Tu eres sacerdote para siempre,
a la manera de Melquisedec».

5 A tu derecha, Sefior, él derrotara a
los reyes,

en el dia de su enojo;

6 juzgara a las naciones, amontonara
cadaveres

y aplastara cabezas por toda la
tierra.



7 En el camino bebera del torrente,
por eso erguira su cabeza.

Las maravillas del éxodo de Egipto.
Miércoles 3 de diciembre de 2003

Salmo 113

1. El canto alegre y triunfal que
acabamos de proclamar evoca el
éxodo de Israel de la opresion de los
egipcios. El salmo 113A forma parte
de la coleccidon que la tradicion judia
ha llamado el "Hallel egipcio". Se
trata de los salmos 112-117, una
especie de fasciculo de cantos,
usados sobre todo en la liturgia judia
de la Pascua.

El cristianismo asumi6 el salmo 113A
con la misma connotacion pascual,
pero abriéndolo a la nueva lectura
que deriva de la resurreccion de
Cristo. Por eso, el éxodo que celebra
el salmo se convierte en figura de
otra liberacion mas radical y



universal. Dante, en la Divina
Comedia, pone este himno, segun la
version latina de la Vulgata, en labios
de las almas del Purgatorio: "In exitu
Israel de Aegypto | cantaban todos
juntos a una voz..." (Purgatorio 1II,
46-47). O sea, ve en el salmo el canto
de la espera y de la esperanza de
quienes, después de la purificacion
de todo pecado, se orientan hacia la
meta ultima de la comunion con Dios
en el paraiso.

2. Sigamos ahora la trama tematica y
espiritual de esta breve composicion
orante. Al inicio (cf. vv. 1-2) se evoca
el éxodo de Israel desde la opresion
egipcia hasta el ingreso en la tierra
prometida, que es el "santuario” de
Dios, o sea, el lugar de su presencia
en medio del pueblo. Mas aun, la
tierra y el pueblo se funden: Juda e
Israel, términos con los que se
designaba tanto la tierra santa como
el pueblo elegido, se consideran
como sede de la presencia del Sefior,



su propiedad y heredad especial (cf.
Ex 19,5-6).

Después de esta descripcion teoldgica
de uno de los elementos de fe
fundamentales del Antiguo
Testamento, es decir, la
proclamacion de las maravillas de
Dios en favor de su pueblo, el
salmista profundiza espiritual y
simbodlicamente en los
acontecimientos que las constituyen.

3. El Mar Rojo del éxodo de Egiptoy
el Jordan del ingreso en la Tierra
santa estan personificados y
transformados en testigos e
instrumentos que participan en la
liberacion realizada por el Sefior (cf.
Sal 113A,3. 5).

Al inicio, en el éxodo, el mar se retira
para permitir que Israel pasey, al
final de la marcha por el desierto, el
Jordan remonta su curso, dejando
seco su lecho para permitir que pase
la procesion de los hijos de Israel (cf.



Jos 3-4). En el centro, se evoca la
experiencia del Sinai: ahora son los
montes los que participan en la gran
revelacion divina, que se realiza en
sus cimas. Semejantes a criaturas
vivas, como los carneros y los
corderos, saltan de gozo. Con una
vivisima personificacion, el salmista
pregunta entonces a los montes y las
colinas cudl es el motivo de su
conmocion: "¢Por qué vosotros,
montes, saltais como carneros, y
vosotras, colinas, como

corderos?" (Sal 113A,6)

No se refiere su respuesta; se da
indirectamente por medio de una
orden dirigida en seguida a la tierra:
"Tiembla, tierra, ante la faz del
Sefior" (v. 7). La conmocion de los
montes y las colinas era, por
consiguiente, un estremecimiento de
adoracion ante el Sefior, Dios de
Israel, un acto de exaltacion gloriosa
del Dios trascendente y salvador.



4. Este es el tema de la parte final del
salmo 113A (cf. vv. 7-8), que
introduce otro acontecimiento
significativo de la marcha de Israel
por el desierto, el del agua que brotd
de la roca de Meriba (cf. Ex
17,1-7;Nm 20,1-13). Dios transforma
la roca en una fuente de agua, que
llega a formar un lago: en la raiz de
este prodigio se encuentra su
solicitud paterna con respecto a su
pueblo.

El gesto asume, entonces, un
significado simbdlico: es el signo del
amor salvifico del Sefior, que
sostiene y regenera a la humanidad
mientras avanza por el desierto de la
historia.

Como es sabido, san Pablo utilizara
también esta imagen y, sobre la base
de una tradicion judia segun la cual
la roca acomparfiaba a Israel en su
itinerario por el desierto,
interpretara el acontecimiento en



clave cristologica: "Todos bebieron la
misma bebida espiritual, pues bebian
de la roca espiritual que les seguia; y

la roca era Cristo" (1Co 10,4).

5. En esta misma linea, un gran
maestro cristiano, Origenes,
comentando la salida del pueblo de
Israel de Egipto, piensa en el nuevo
éxodo realizado por los cristianos. En
efecto, dice asi: "No penséis que sdlo
entonces Moisés sacd de Egipto al
pueblo; también ahora el Moisés que
tenemos con nosotros..., es decir, la
ley de Dios, quiere sacarte de Egipto;
sila escuchas, quiere alejarte del
faraon... No quiere que permanezcas
en las obras tenebrosas de la carne,
sino que salgas al desierto, que
llegues al lugar donde ya no existen
las turbaciones y fluctuaciones del
mundo, que llegues a la paz y el
silencio... Asi, cuando hayas llegado a
ese lugar de paz, podras hacer
ofrendas al Sefior, podras reconocer
la ley de Dios y el poder de la voz



divina" (Omelie sull'Esodo,Roma
1981, pp. 71-72).

Usando la imagen paulina que evoca
la travesia del Mar Rojo, Origenes
prosigue: "El Apdstol llama a esto un
bautismo, realizado en Moisés en la
nube y en el mar, para que también
tu, que fuiste bautizado en Cristo, en
el agua y en el Espiritu Santo, sepas
que los egipcios te estan
persiguiendo y quieren ponerte a su
servicio, es decir, al servicio de los
sefiores de este mundo y de los
espiritus del mal, de los que antes
fuiste esclavo. Estos, ciertamente,
trataran de perseguirte, pero tu baja
al agua y saldras incélume; vy,
después de lavar las manchas de los
pecados, sube como hombre nuevo
dispuesto a cantar el cantico

nuevo" (ib., p. 107).

SALMO 113

jAleluyal!



1 Cuando Israel salio de Egipto,

la familia de Jacob, de un pueblo
extranjero,

2 Juda se convirtio en su Santuario,
la tierra de Israel fue su dominio.

3 El Mar, al verlos, huyo,

el Jordan se volvio atras;

4 1os montes saltaron como carneros
y las colinas, como corderos.

5 ¢Qué tienes, Mar? ¢;Por qué huyes?

Y tq, Jordan, ¢por qué te vuelves
atras?

6 Montes, ¢por qué saltan como
carneros,

y ustedes, colinas, como corderos?

7 Tiembla, tierra, delante del Senor,



ante el rostro del Dios de Jacob,

8 el que convierte las rocas en
estanques,

y los pefiascos en manantiales.

Las bodas del Cordero. Miércoles 10
de diciembre de 2003

Apocalipsis 19,1-8

1. Siguiendo la serie de los salmos y
los canticos que constituyen la
oracion eclesial de las Visperas, nos
encontramos ante un himno, tomado
del capitulo 19 del Apocalipsis y
compuesto por una secuencia de
aleluyas y de aclamaciones.

Detras de estas gozosas invocaciones
se halla la lamentacion dramatica
entonada en el capitulo anterior por
los reyes, los mercaderes y los
navegantes ante la caida de la
Babilonia imperial, la ciudad de la
malicia y la opresion, simbolo de la



persecucion desencadenada contra la
Iglesia.

2. En antitesis con ese grito que se
eleva desde la tierra, resuena en el
cielo un coro alegre de ambito
liturgico que, ademas del aleluya,
repite también el amén. En realidad,
las diferentes aclamaciones,
semejantes a antifonas, que ahora la
Liturgia de las Visperas une en un
solo cantico, en el texto del
Apocalipsis se ponen en labios de
personajes diversos. Ante todo,
encontramos una "multitud
inmensa", constituida por la
asamblea de los angeles y los santos
(cf. vv. 1-3). Luego, se distingue la voz
de los "veinticuatro ancianos" y de
los "cuatro vivientes", figuras
simbdlicas que parecen los
sacerdotes de esta liturgia celestial
de alabanza y accion de gracias (cf. v.
4). Por ultimo, se eleva la voz de un
solista (cf. v. 5), el cual, a su vez,
implica en el canto a la "multitud



inmensa" de la que se habia partido
(cf. vv. 6-7).

3. En las futuras etapas de nuestro
itinerario orante, tendremos ocasion
de ilustrar cada una de las antifonas
de este grandioso y festivo himno de
alabanza entonado por muchas
voces. Ahora nos contentamos con
dos anotaciones. La primera se
refiere a la aclamacion de apertura,
que reza asi: "La salvacion, la gloria y
el poder son de nuestro Dios, porque
sus juicios son verdaderos y

justos” (vv. 1-2).

En el centro de esta invocacion
gozosa se encuentra el recuerdo de la
intervencion decisiva de Dios en la
historia: el Sefior no es indiferente,
como un emperador impasible y
aislado, ante las vicisitudes
humanas. Como dice el salmista, "el
Sefior tiene su trono en el cielo: sus
0jos estan observando, sus pupilas
examinan a los hombres" (Sal 10,4).



4. Mas aun, su mirada es fuente de
accion, porque él interviene y
destruye los imperios prepotentes y
opresores, abate a los orgullosos que
lo desafian, juzga a los que perpetran
el mal. El salmista describe también
con imagenes pintorescas (cf. Sal
10,7) esta irrupcion de Dios en la
historia, como el autor del
Apocalipsis habia evocado en el
capitulo anterior (cf. Ap 18,1-24) la
terrible intervencion divina con
respecto a Babilonia, arrancada de su
sede y arrojada al mar. Nuestro
himno alude a esa intervencion en
un pasaje que no se recoge en la
celebracion de lasVisperas (cf. Ap
19,2-3).

Nuestra oracion, entonces, sobre
todo debe invocar y ensalzar la
accion divina, la justicia eficaz del
Sefior, su gloria, obtenida con el
triunfo sobre el mal. Dios se hace
presente en la historia, poniéndose
de parte de los justos y de las



victimas, precisamente como declara
la breve y esencial aclamacion del
Apocalipsis, y como a menudo se
repite en el canto de los salmos (cf.
Sal 145,6-9).

5. Queremos poner de relieve otro
tema de nuestro cantico. Se
desarrolla en la aclamacion final y es
uno de los motivos dominantes del
mismo Apocalipsis: "Llego la boda
del Cordero; su Esposa se ha
embellecido” (Ap 19,7). Cristo y la
Iglesia, el Cordero y la Esposa, estan
en profunda comunion de amor.

Trataremos de hacer que brille esta
mistica union esponsal a traveés del
testimonio poético de un gran Padre
de la Iglesia siria, san Efrén, que
vivio en el siglo IV. Usando
simbdlicamente el signo de las bodas
de Cana (cf. Jn 2,1-11), introduce a
esa localidad, personificada, para
alabar a Cristo por el gran don
recibido: "Juntamente con mis



huéspedes, daré gracias porque él me
ha considerado digna de invitarlo: él,
que es el Esposo celestial, y que
descendi6 e invito a todos; y también
yo he sido invitada a entrar a su
fiesta pura de bodas. Ante los
pueblos lo reconoceré como el
Esposo. No hay otro como él. Su
camara nupcial esta preparada desde
los siglos, abunda en riquezas, y no le
falta nada. No como la fiesta de Cana,
cuyas carencias €l ha

colmado"” (Himnos sobre la
virginidad, 33, 3: L'arpa dello Spirito,
Roma 1999, pp. 73-74).

6. En otro himno, que también canta
las bodas de Cand, san Efrén subraya
que Cristo, invitado a las bodas de
otros (precisamente los esposos de
Cana), quiso celebrar la fiesta de sus
bodas: las bodas con su esposa, que
es toda alma fiel. "Jesus, fuiste
invitado a una fiesta de bodas de
otros, de los esposos de Cana. Aqui,
en cambio, se trata de tu fiesta, pura



y hermosa: alegra nuestros dias,
porque también tus huéspedes,
Sefior, necesitan tus cantos; deja que
tu arpa lo llene todo. El alma es tu
esposa; el cuerpo es su camara
nupcial; tus invitados son los
sentidos y los pensamientos. Y si un
solo cuerpo es para ti una fiesta de
bodas, la Iglesia entera es tu
banquete nupcial" (Himnos sobre la
fe, 14, 4-5: o.c., p. 27).

Apocalipsis 19,1-8

1 Después oi algo parecido al clamor
de una enorme multitud que estaba
en el cielo, y exclamaba: «jAleluya!
La salvacion, la gloria y el poder
pertenecen a nuestro Dios,

2 porque sus juicios son verdaderos y
justos. El ha condenado a la famosa
Prostituta que corrompia la tierra
con su lujuria, y ha vengado en ella
la sangre de sus servidores».



3 Y volvieron a decir: «jAleluya! La
humareda de la Ciudad se eleva por
los siglos de los siglos».

4 Entonces los veinticuatro Ancianos
y los cuatro Seres Vivientes se
postraron para adorar a Dios, que
estd sentado en el trono, y
exclamaban: «<;]Amén, aleluya!».

5 Luego salio del trono una voz que
decia: «Alaben a nuestro Dios,
ustedes, sus servidores, los que lo
temen, pequerios y grandes».

6 Y of algo parecido al clamor de una
enorme multitud, al estruendo de
una catarata y al estallido de
violentos truenos. Y decian:
«jAleluya! Porque el Sefior, nuestro
Dios, el Todopoderoso, ha establecido
su Reino.

7 Alegrémonos, regocijémonos y
demos gloria a Dios, porque han
llegado las bodas del Cordero: su
esposa ya se ha preparado,



8 y la han vestido con lino fino de
blancura resplandeciente».

Pasion voluntaria de Cristo, siervo
de Dios. Miércoles 14 de enero de
2004

Primera carta de san Pedro 2,21-24

1. Después de la pausa con ocasion
de las festividades navideiias,
reanudamos hoy nuestro itinerario
de meditacion sobre la liturgia de las
Visperas. El cantico que acabamos de
proclamar, tomado de laprimera
carta de san Pedro, se refiere a la
pasion redentora de Cristo,
anunciada ya en el momento del
bautismo en el Jordan.

Como escuchamos el domingo
pasado, fiesta del Bautismo del
Sefior, Jesus se manifiesta desde el
inicio de su actividad publica como el
"Hijo amado", en el que el Padre
tiene su complacencia (cf. Lc 3,22), y
el verdadero "Siervo de Yahveh" (cf.



Is 42,1), que libra al hombre del
pecado mediante su pasion y la
muerte en la cruz.

En la carta de san Pedro citada, en la
que el pescador de Galilea se define
"testigo de los sufrimientos de
Cristo" (1P 5,1), el recuerdo de la
pasion es muy frecuente. Jesus es el
cordero del sacrificio, sin mancha,
cuya sangre preciosa fue derramada
para nuestra redencion (cf. 1P
1,18-19). El es la piedra viva que
desecharon los hombres, pero que
fue escogida por Dios como "piedra
angular” que da cohesion a la "casa
espiritual”, es decir, a la Iglesia (cf.
1P 2,6-8). El es el justo que se
sacrifica por los injustos, a fin de
llevarlos a Dios (cf. 1P 3,18-22).

2. Nuestra atencion se concentra
ahora en la figura de Cristo que nos
presenta el pasaje que acabamos de
escuchar (cf. 1P 2,21-24). Aparece
como el modelo que debemos



contemplar e imitar, el "programa",
como se dice en el original griego (cf.
1P 2,21), que debemos realizar, el
ejemplo que hemos de seguir con
decisiéon, conformando nuestra vida
a sus opciones.

En efecto, se usa el verbo griego que
indica el seguimiento, la actitud de
discipulos, el seguir las huellas
mismas de Jesus. Y los pasos del
divino Maestro van por una senda
ardua y dificil, precisamente como se
lee en el evangelio: "El que quiera
venir en pos de mi, (...) tome su cruz
y sigame" (Mc 8,34).

En este punto, el himno de la carta de
san Pedro traza una sintesis
admirable de la pasion de Cristo, a la
luz de las palabras y las imagenes
que el profeta Isaias aplica a la figura
del Siervo doliente (cf. Is 53), releida
en clave mesianica por la antigua
tradicion cristiana.



3. Esta historia de la Pasion en el
himno se formula mediante cuatro
declaraciones negativas (cf. 1P
2,22-23a) y tres positivas (1P
2,23b-24), para describir la actitud de
Jesus en esa situacion terrible y
grandiosa.

Comienza con la doble afirmacion de
su absoluta inocencia, expresada con
las palabras de Isaias (cf. Is 53,9): "Fl
no cometio pecado ni encontraron
engarno en su boca" (1P 2,22). Luego
vienen dos consideraciones sobre su
comportamiento ejemplar,
impregnado de mansedumbre y
dulzura: "Cuando le insultaban, no
devolvia el insulto; en su pasion no
proferia amenazas" (1P 2,23). El
silencio paciente del Sefior no es solo
un acto de valentia y generosidad.
También es un gesto de confianza
con respecto al Padre, como sugiere
la primera de las tres afirmaciones
positivas: "Se ponia en manos del que
juzga justamente” (1P 2,23). Tiene



una confianza total y perfecta en la
justicia divina, que dirige la historia
hacia el triunfo del inocente.

4. Asi se llega a la cumbre del relato
de la Pasion, que pone de relieve el
valor salvifico del acto supremo de
entrega de Cristo: "Cargado con
nuestros pecados, subi¢ al lefio, para
que, muertos al pecado, vivamos
para la justicia” (1P 2,24).

Esta segunda afirmacion positiva,
formulada con las expresiones de la
profecia de Isaias (cf. Is 53,12),
precisa que Cristo cargo "en su
cuerpo” "en el lefio", o sea, en la cruz,
"nuestros pecados", para poder
aniquilarlos.

Por este camino, también nosotros,
librados del hombre viejo, con su mal
y su miseria, podemos "vivir para la
justicia”, es decir, en santidad. El
pensamiento corresponde, aunque
sea con términos en gran parte
diversos, a la doctrina paulina sobre



el bautismo, que nos regenera como
nuevas criaturas, sumergiéndonos en
el misterio de la pasion, muerte y
gloria de Cristo (cf. Rm 6,3-11).

La ultima frase —"sus heridas nos
han curado" (1P 2,25)— indica el
valor salvifico del sufrimiento de
Cristo, expresado con las mismas
palabras que usa Isaias para indicar
la fecundidad salvadora del dolor
sufrido por el Siervo de Yahveh (cf. Is
53,5).

5. Contemplando las llagas de Cristo
por las cuales hemos sido salvados,
san Ambrosio se expresaba asi: "En
mis obras no tengo nada de lo que
pueda gloriarme, no tengo nada de lo
que pueda enorgullecerme y, por
tanto, me gloriaré en Cristo. No me
gloriaré de ser justo, sino de haber
sido redimido. No me gloriaré de
estar sin pecado, sino de que mis
pecados han sido perdonados. No me
gloriaré de haber ayudado a alguien



ni de que alguien me haya ayudado,
sino de que Cristo es mi abogado
ante el Padre, de que Cristo derramo
su sangre por mi. Mi pecado se ha
transformado para mi en precio de la
redencion, a través del cual Cristo ha
venido a mi. Cristo ha sufrido la
muerte por mi. Es mas ventajoso el
pecado que la inocencia. La
inocencia me habia hecho arrogante,
mientras que el pecado me ha hecho
humilde" (Giacobbe e la vita beata, I,
6, 21: SAEMO III, Mildn-Roma 1982,
pp- 251-253).

Primera carta de San Pedro 2,21-24

21 A esto han sido llamados, porque
también Cristo padecio por ustedes, y
les dejo un ejemplo a fin de que sigan
sus huellas.

22 El no cometio pecado y nadie
pudo encontrar una mentira en su
boca.



23 Cuando era insultado, no devolvia
el insulto, y mientras padecia no
proferia amenazas; al contrario,
confiaba su causa al que juzga
rectamente.

24 El llevo sobre la cruz nuestros
pecados, cargandolos en su cuerpo, a
fin de que, muertos al pecado,
vivamos para la justicia. Gracias a
sus llagas, ustedes fueron curados.

25 Porque antes andaban como
ovejas perdidas, pero ahora han
vuelto al Pastor y Guardidn de
ustedes.

El Seiior, esperanza del justo.
Miércoles 28 de enero de 2004

Salmo 10

1. Prosigue nuestra reflexion sobre
los textos de los salmos, que
constituyen el elemento sustancial de
la Liturgia de las Visperas. El que
hemos hecho resonar en nuestros



corazones es el salmo 10, una breve
plegaria de confianza que, en el
original hebreo, esta marcada por el
nombre sagrado de Dios: Adonal, el
Serior. Este nombre aparece al inicio
(cf. v. 1), se repite tres veces en el
centro del salmo (cf. vv. 4-5) y se
encuentra de nuevo al final (cf. v. 7).

La tonalidad espiritual de todo el
canto queda muy bien reflejada en el
versiculo conclusivo: "El Sefior es
justo y ama la justicia". Esta es la raiz
de toda confianza y la fuente de toda
esperanza en el dia de la oscuridad y
de la prueba. Dios no es indiferente
ante el bien y el mal; es un Dios
bueno, y no un hado oscuro,
indescifrable y misterioso.

2. El salmo se desarrolla
fundamentalmente en dos escenas.
En la primera (cf. vv. 1-3) se describe
a los malvados en su triunfo
aparente. Se presentan con imagenes
tomadas de la guerra y la caza: los



perversos tensan su arco de guerra o
de caza para herir violentamente a
sus victimas, es decir, a los fieles (cf.
v. 2). Estos ultimos, por ello, se ven
tentados por la idea de escapar y
librarse de una amenaza tan
implacable. Quisieran huir "como un
pdajaro al monte" (v. 1), lejos del
remolino del mal, del asedio de los
malvados, de las flechas de las
calumnias lanzadas a traicion por los
pecadores.

A los fieles, que se sienten solos e
impotentes ante la irrupcion del mal,
les asalta la tentacion del desaliento.
Les parece que han quedado
alterados los cimientos del orden
social justo y minadas las bases
mismas de la convivencia humana
(cf. v. 3).

3. Pero entonces se produce un
vuelco, descrito en la segunda escena
(cf. vv. 4-7). El Sefior, sentado en su
trono celeste, abarca con su mirada



penetrante todo el horizonte
humano. Desde ese mirador
trascendente, signo de la
omnisciencia y la omnipotencia
divina, Dios puede observary
examinar a toda persona,
distinguiendo el bien del mal y
condenando con vigor la injusticia
(cf. vv. 4-5).

Es muy sugestiva y consoladora la
imagen del ojo divino cuya pupila
esta fija y atenta a nuestras acciones.
El Sefior no es un soberano lejano,
encerrado en su mundo dorado, sino
una Presencia vigilante que esta a
favor del bien y de la justicia. Ve 'y
provee, interviniendo con su palabra
y su accion.

El justo prevé que, como acontecio
con Sodoma (cf. Gn 19,24), el Sefior
"hara llover sobre los malvados
ascuas y azufre" (Sal 10,6), simbolos
del juicio de Dios que purifica la
historia, condenando el mal. Los



malvados, heridos por esta lluvia
ardiente, que prefigura su destino
ultimo, experimentan por fin que
"hay un Dios que hace justicia en la
tierra" (Sal 57,12).

4. El salmo, sin embargo, no concluye
con este cuadro tragico de castigo y
condena. El ultimo versiculo abre el
horizonte a la luz y a la paz
destinadas a los justos, que
contemplaran a su Sefior, juez justo,
pero sobre todo liberador
misericordioso: "Los buenos veran su
rostro” (Sal 10,7). Se trata de una
experiencia de comunion gozosa y de
confianza serena en Dios, que libra
del mal.

Innumerables justos, a lo largo de la
historia, han hecho una experiencia
semejante. Muchas narraciones
describen la confianza de los
martires cristianos ante los
tormentos y su firmeza, que les daba
fuerzas para resistir la prueba.



En los Hechos de Euplo, diacono de
Catania, que murio6 hacia el afio 304
bajo el emperador Diocleciano, el
martir irrumpe espontaneamente en
esta serie de plegarias: "jGracias, oh
Cristo!, protégeme, porque sufro por
ti... Adoro al Padre y al Hijo y al
Espiritu Santo. Adoro a la santisima
Trinidad... jGracias, oh Cristo! {Ven
en mi ayuda, oh Cristo! Por ti sufro,
oh Cristo... Es grande tu gloria, oh
Sefior, en los siervos que te has
dignado llamar a ti... Te doy gracias,
Sefior Jesucristo, porque tu fuerza
me ha consolado; no has permitido
que mi alma pereciera con los
malvados, y me has concedido la
gracia de tu nombre. Ahora confirma
lo que has hecho en mi, para que
quede confundido el descaro del
Adversario" (A. Hamman, Preghiere
dei primi cristiani, Milan 1955, pp.
72-73).

SALMO 10



1 Del maestro de coro. De David.
Yo tengo mi refugio en el Sefior,
¢Como pueden decirme entonces:

«Escapa a la montafia como un
pajaro,

2 porque los malvados tienden su
arco

y ajustan sus flechas a la cuerda,
para disparar desde la penumbra
contra los rectos de corazon?

3 Cuando ceden los cimientos,
¢qué puede hacer el justo?»

4 Pero el Sefor esta en su santo
Templo,

el Sefnor tiene su trono en el cielo.

Sus ojos observan el mundo,



sus pupilas examinan a los hombres:

5 el Sefior examina al justo y al
culpable,

y odia al que ama la violencia.

6 Que él haga llover brasas y azufre
sobre los impios,

y les toque en suerte un viento
abrasador.

7 Porque el Sefior es justo y ama la
justicia,
y los son rectos veran su rostro.

¢Quién es justo ante el Sefior?.
Miércoles 4 de febrero de 2004

Salmo 14

1. Los estudiosos de la Biblia
clasifican con frecuencia el salmo 14,
objeto de nuestra reflexion de hoy,
como parte de una "liturgia de
ingreso". Como sucede en algunas



otras composiciones del Salterio (cf.,,
por ejemplo, los salmos 23, 25 y 94),
se puede pensar en una especie de
procesion de fieles, que llega a las
puertas del templo de Sion para
participar en el culto. En un didlogo
ideal entre los fieles y los levitas, se
delinean las condiciones
indispensables para ser admitidos a
la celebracion liturgica y, por
consiguiente, a la intimidad divina.

En efecto, por una parte, se plantea
la pregunta: "Sefior, ¢quién puede
hospedarse en tu tienda y habitar en
tu monte santo?" (Sal 14,1). Por otra,
se enumeran las cualidades
requeridas para cruzar el umbral
que lleva a la "tienda", es decir, al
templo situado en el "monte santo”
de Sion. Las cualidades enumeradas
son once y constituyen una sintesis
ideal de los compromisos morales
fundamentales recogidos en la ley
biblica (cf. vv. 2-5).



2. En las fachadas de los templos
egipcios y babilénicos a veces se
hallaban grabadas las condiciones
requeridas para el ingreso en el
recinto sagrado. Pero conviene notar
una diferencia significativa con las
que sugiere nuestro salmo. En
muchas culturas religiosas, para ser
admitidos en presencia de la
divinidad, se requeria sobre todo la
pureza ritual exterior, que implicaba
abluciones, gestos y vestiduras
particulares.

En cambio, el salmo 14 exige la
purificacion de la conciencia, para
que sus opciones se inspiren en el
amor a la justicia y al projimo. Por
ello, en estos versiculos se siente
vibrar el espiritu de los profetas, que
con frecuencia invitan a conjugar fe
y vida, oracion y compromiso
existencial, adoracion y justicia
social (cf. Is 1,10-20; 33,14-16; Os 6,6;
Mi 6,6-8;Jr 6,20).



Escuchemos, por ejemplo, la
vehemente reprimenda del profeta
Amos, que denuncia en nombre de
Dios un culto alejado de la vida
diaria: "Yo detesto, desprecio
vuestras fiestas; no me gusta el olor
de vuestras reuniones solemnes. Si
me ofrecéis holocaustos, no me
complazco en vuestras oblaciones, ni
miro a vuestros sacrificios de
comunion de novillos cebados. (...)
iQue fluya, si, el juicio como agua y la
justicia como arroyo perenne!" (Am
5,21-24).

3. Veamos ahora los once
compromisos enumerados por el
salmista, que podran constituir la
base de un examen de conciencia
personal cuando nos preparemos
para confesar nuestras culpas a fin
de ser admitidos a la comunion con
el Sefior en la celebracion liturgica.

Los tres primeros compromisos son
de indole general y expresan una



opcion ética: seguir el camino de la
integridad moral, de la practica de la
justicia y, por ultimo, de la sinceridad
perfecta al hablar (cf. Sal 14,2).

Siguen tres deberes que podriamos
definir de relacion con el projimo:
eliminar la calumnia de nuestra
lengua, evitar toda accion que pueda
causar dafo a nuestro hermano, no
difamar a los que viven a nuestro
lado cada dia (cf. v. 3).

Viene luego la exigencia de una clara
toma de posicion en el ambito social:
considerar despreciable al impio y
honrar a los que temen al Sefior.

Por ultimo, se enumeran los ultimos
tres preceptos para examinar la
conciencia: ser fieles a la palabra
dada, al juramento, incluso en el caso
de que se sigan consecuencias
negativas para nosotros; no prestar
dinero con usura, delito que también
en nuestros dias es una infame
realidad, capaz de estrangular la vida



de muchas personas; y, por altimo,
evitar cualquier tipo de corrupcion
en la vida publica, otro compromiso
que es preciso practicar con rigor
también en nuestro tiempo (cf. v. 5).

4. Seguir este camino de decisiones
morales auténticas significa estar
preparados para el encuentro con el
Sefior. También Jesus, en elSermon
de la montafia, propondra su propia
"liturgia de ingreso" esencial: "Si,
pues, al presentar tu ofrenda en el
altar te acuerdas entonces de que un
hermano tuyo tiene algo contra ti,
deja tu ofrenda alli, delante del altar,
y vete primero a reconciliarte con tu
hermano; luego vuelves y presentas
tu ofrenda" (Mt 5,23-24).

Como concluye nuestra plegaria,
quien actua del modo que indica el
salmista "nunca fallara" (Sal 14,5).
San Hilario de Poitiers, Padre y
Doctor de la Iglesia del siglo IV, en su
Tractatus super Psalmos, comenta asi



esta afirmacion final del salmo,
relaciondndola con la imagen inicial
de la tienda del templo de Sion.
"Quien obra de acuerdo con estos
preceptos, se hospeda en la tienda,
habita en el monte. Por tanto, es
preciso guardar los preceptos y
cumplir los mandamientos.

Debemos grabar este salmo en lo mas
intimo de nuestro ser, escribirlo en el
corazon, anotarlo en la memoria.
Debemos confrontarnos de dia y de
noche con el tesoro de su rica
brevedad. Y asi, adquirida esta
riqueza en el camino hacia la
eternidad y habitando en la Iglesia,
podremos finalmente descansar en la
gloria del cuerpo de Cristo" (PL
9,308).

SALMO 14
1 Salmo de David.

Sefior, ;quién habitard en tu santa
Montana?



2 El que procede rectamente y
practica la justicia;

el que dice la verdad de corazon

3 y no calumnia con su lengua. El
que no hace mal a su projimo

ni agravia a su vecino,

4 el que no estima a quien Dios
reprueba

y honra a los que temen al Sefior.

El que no se retracta de lo que juro,
aunque salga perjudicado;

5 el que no presta su dinero a usura
ni acepta soborno contra el inocente.
El que procede asi, nunca vacilara.

El plan divino de la salvacion.
Miércoles 18 de febrero de 2004

Carta a los Efesios 1,3-10



1. El espléndido himno de
"bendicion", con el que inicia la carta
a los Efesios y que se proclama todos
los lunes en la liturgia de Visperas,
sera objeto de una serie de
meditaciones a lo largo de nuestro
itinerario. Por ahora nos limitarnos a
una mirada de conjunto a este texto
solemne y bien estructurado, casi
como una majestuosa construccion,
destinada a exaltar la admirable obra
de Dios, realizada a nuestro favor en
Cristo.

Se comienza con un "antes" que
precede al tiempo y a la creacion: es
la eternidad divina, en la que ya se
pone en marcha un proyecto que nos
supera, una "pre-destinacion”, es
decir, el plan amoroso y gratuito de
un destino de salvacion y de gloria.

2. En este proyecto trascendente, que
abarca la creacion y la redencion, el
cosmos Yy la historia humana, Dios se
propuso de antemano, "segun el



beneplacito de su voluntad",
"recapitular en Cristo todas las
cosas", es decir, restablecer en él el
orden y el sentido profundo de todas
las realidades, tanto las del cielo
como las de la tierra (cf. Ef1,10).
Ciertamente, €l es "cabeza de la
Iglesia, que es su cuerpo" (Ef 1,22-23),
pero también es el principio vital de
referencia del universo.

Por tanto, el sefiorio de Cristo se
extiende tanto al cosmos como al
horizonte mas especifico que es la
Iglesia. Cristo desempefia una
funcion de "plenitud”, de forma que
en él se revela el "misterio" (Ef 1,9)
oculto desde los siglos y toda la
realidad realiza —en su orden
especifico y en su grado— el plan
concebido por el Padre desde toda la
eternidad.

3. Como veremos mas tarde, esta
especie de salmo neotestamentario
centra su atencién sobre todo en la



historia de la salvacidn, que es
expresion y signo vivo de la
"benevolencia" (Ef 1,9), del
"beneplacito” (Ef 1,6) y del amor
divino.

He aqui, entonces, la exaltacion de la
"redencion por su sangre"
derramada en la cruz, "el perdén de
los pecados”, la abundante efusion
"de la riqueza de su gracia" (Ef 1,7).
He aqui la filiacion divina del
cristiano (cf. Ef1,5) y el
"conocimiento del misterio de la
voluntad" de Dios (Ef 1,9), mediante
la cual se entra en lo intimo de la
misma vida trinitaria.

4. Después de esta mirada de
conjunto al himno con el que
comienza la carta a los Efesios,
escuchemos ahora a san Juan
Crisostomo, maestro y orador
extraordinario, fino intérprete de la
sagrada Escritura, que vivio en el
siglo IV y fue también obispo de



Constantinopla, en medio de
dificultades de todo tipo, y sometido
incluso a la experiencia de un doble
destierro.

En su Primera homilia sobre la carta
a los Efesios, comentando este
cantico, reflexiona con gratitud en la
"bendicion" con que hemos sido
bendecidos "en Cristo": "¢Qué te
falta? Eres inmortal, eres libre, eres
hijo, eres justo, eres hermano, eres
coheredero, con él reinas, con él eres
glorificado. Te ha sido dado todo v,
como esta escrito, "¢cémo no nos
dara con él graciosamente todas las
cosas?" (Rm 8,32). Tu primicia (cf.
1Co 15,20. 23) es adorada por los
angeles, por los querubines y por los
serafines. Entonces, ;qué te

falta?" (PG 62,11).

Dios hizo todo esto por nosotros —
prosigue el Crisostomo— "segun el
beneplacito de su voluntad". ;Qué
significa esto? Significa que Dios



desea apasionadamente y anhela
ardientemente nuestra salvacion. "Y
ipor qué nos ama de este modo? ¢Por
qué motivo nos quiere tanto?
Unicamente por bondad, pues la
"gracia" es propia de la bondad" (ib.,
13).

Precisamente por esto —concluye el
antiguo Padre de la Iglesia—, san
Pablo afirma que todo se realizé
"para que la gloria de su gracia, que
tan generosamente nos ha concedido
en su querido hijo, redunde en
alabanza suya". En efecto, Dios "no
solo nos ha liberado de nuestros
pecados, sino que también nos ha
hecho amables...: ha adornado
nuestra alma y la ha vuelto bella,
deseable y amable". Y cuando san
Pablo declara que Dios 1o ha hecho
por la sangre de su Hijo, san Juan
Crisostomo exclama: "No hay nada
mas grande que todo esto: que la
sangre de Dios haya sido derramada
por nosotros. Mas grande que la



filiacion adoptiva y que los demas
dones es que no haya perdonado ni a
su propio Hijo (cf. Rm 8,32). En
efecto, es grande que nos hayan sido
perdonados nuestros pecados, pero
mas grande aun es que eso se haya
realizado por la sangre del

Senor" (ib., 14).

CARTA A LOS EFESIOS 1,3-10

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Sefior Jesucristo,

que nos ha bendecido en Cristo

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en €l, antes de la
creacion del mundo,

para que fuéramos santos

e irreprochables en su presencia, por
el amor.



5 Fl nos predestind a ser sus hijos
adoptivos

por medio de Jesucristo,

conforme al beneplacito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia,

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En él hemos sido redimidos por su
sangre

y hemos recibido el perdon de los
pecados,

segun la riqueza de su gracia,
8 que Dios derramo sobre nosotros,

dandonos toda sabiduria y
entendimiento.

9 £l nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,



conforme al designio misericordioso

que establecio de antemano en
Cristo,

10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos:

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra,

bajo un solo jefe, que es Cristo.

Oracion por la victoria del
Rey-Mesias. Miércoles 10 de marzo
de 2004

Salmo 19

1. La invocacion final: «Sefor, da la
victoria al rey y escuchanos cuando
te invocamos» (Sal 19,10), nos revela
el origen del salmo 19, que acabamos
de escuchar y que meditaremos
ahora. Por consiguiente, nos
encontramos ante un salmo real del
antiguo Israel, proclamado en el
templo de Sion durante un rito



solemne. En él se invoca la bendicion
divina sobre el rey principalmente
«en el dia del peligro» (v. 2), es decir,
en el tiempo en que toda la nacion es
presa de una angustia profunda a
causa de la pesadilla de una guerra.
En efecto, se evocan los carros y la
caballeria (cf. v. 8), que parecen
avanzar en el horizonte; a ellos el rey
y el pueblo contraponen su confianza
en el Sefor, que defiende a los
débiles, a los oprimidos, a las
victimas de la arrogancia de los
conquistadores.

Es facil comprender por qué la
tradicion cristiana transformo este
salmo en un himno a Cristo rey, el
«consagrado» por excelencia, «el
Mesias» (cf. v. 7). Entra en el mundo
sin ejércitos, pero con la fuerza del
Espiritu, y lanza el ataque definitivo
contra el mal y la prevaricacion,
contra la prepotencia y el orgullo,
contra la mentira y el egoismo.
Resuenan en nuestros oidos, como



fondo, las palabras que Cristo
pronuncia dirigiéndose a Pilato,
emblema del poder imperial terreno:
«Si (...), soy Rey. Yo para esto he
nacido y para esto he venido al
mundo: para dar testimonio de la
verdad. Todo el que es de la verdad,
escucha mi voz» (Jn 18,37).

2. Examinando la trama de este
salmo, nos percatamos de que revela
en filigrana una liturgia celebrada en
el templo de Jerusalén. Se encuentra
congregada la asamblea de los hijos
de Israel, que oran por el rey, jefe de
la nacion. Mas aun, al inicio se
vislumbra un rito sacrificial, segun el
modelo de los diversos sacrificios y
holocaustos ofrecidos por el rey al
«Dios de Jacob» (Sal 19,2), que no
abandona a «su ungido» (v. 7), sino
que lo protege y sostiene.

La oracion esta fuertemente marcada
por la conviccion de que el Sefior es
la fuente de la seguridad: realiza el



deseo expresado con confianza por el
rey y toda la comunidad, a la que el
rey esta unido por el vinculo de la
alianza. Ciertamente, se percibe un
clima de guerra, con todos los
temores y peligros que suscita. La
palabra de Dios no se presenta
entonces como un mensaje abstracto,
sino como una voz que se adapta a
las pequetias y grandes miserias de
la humanidad. Por eso, el salmo
refleja el lenguaje militar y el clima
que reina en Israel en tiempo de
guerra (cf. v. 6), adaptandose asi a los
sentimientos del hombre que
atraviesa dificultades.

3. En el texto de este salmo, el
versiculo 7 marca un cambio.
Mientras los versiculos anteriores
expresan implicitamente peticiones
dirigidas a Dios (cf. vv. 2-5), el
versiculo 7 afirma la certeza de que
el Sefior ha escuchado las oraciones:
«Ahora reconozco que el Sefior da la
victoria a su ungido, que lo ha



escuchado desde su santo cielo». El
salmo no precisa en qué signo se
basa para llegar a esa conclusion.

En cualquier caso, expresa
netamente un contraste entre la
posicion de los enemigos, que
cuentan con la fuerza material de sus
carros y su caballeria, y la posicion
de los israelitas, que ponen su
confianza en Dios y, por eso, salen
victoriosos. Se piensa
espontaneamente en la célebre
escena de David y Goliat: frente a las
armasy a la prepotencia del
guerrero filisteo, el joven hebreo
opone la invocacion del nombre del
Sefior, que protege a los débiles e
inermes. En efecto, David dice a
Goliat: «Tu vienes contra mi con
espada, lanza y jabalina, pero yo voy
contra ti en nombre del Sefior de los
ejércitos. (...) El Sefior no salva por la
espada ni por la lanza, porque del
Sefior es el combate» (1Sam
17,45-47).



4. El salmo, a pesar de aludir a una
circunstancia histdrica concreta,
vinculada a la 16gica de la guerra,
puede convertirse en una invitacion
a no dejarse arrastrar nunca por la
violencia. También Isaias exclamaba:
«jAy de los que se apoyan en la
caballeria, y confian en los carros
porque abundan y en los jinetes
porque son muchos; mas no han
puesto su mirada en el Santo de
Israel, ni han buscado al Sefior» (Is
31,1).

A toda forma de maldad el justo
opone la fe, la benevolencia, el
perdon, el ofrecimiento de paz. El
apostol san Pablo exhortara a los
cristianos: «No devolvais a nadie mal
por mal; procurad hacer el bien ante
todos los hombres» (Rm 12,17). Y san
Eusebio de Cesarea (siglos III-IV),
historiador de la Iglesia de los
primeros siglos, comentando este
salmo, ensanchara su mirada
también al mal de la muerte, que el



cristiano sabe que puede vencer por
obra de Cristo: «Todas las potencias
adversas y los enemigos de Dios
ocultos e invisibles, puestos en fuga
por el mismo Salvador, caeran
derrotados. En cambio, todos los que
hayan recibido la salvacion,
resucitaran de su antigua caida. Por
eso, Simeodn decia: “Este esta puesto
para caida y resurreccion de
muchos”, es decir, para la derrota de
sus adversarios y enemigos, y para la
resurreccion de los que habian caido
pero ahora han sido resucitados por
él» (PG 23,197).

SALMO 19

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 El Sefior te haga triunfar en el
momento del peligro,

que el nombre del Dios de Jacob sea
tu baluarte.



3 Que él te auxilie desde su Santuario
y te proteja desde Sidn;

4 que se acuerde de todas tus
ofrendas

y se encuentre aceptables tus
holocaustos.

5 Que satisfaga todos tus deseos
y cumpla todos sus proyectos,
6 para que aclamemos tu victoria

y alcemos los estandartes en nombre
de nuestro Dios.

iQue el Sefior te conceda todo lo que
pides!

7 Ahora sé que el Sefior ha dado la
victoria a su Ungido,

lo ha hecho triunfar desde su santo
cielo



con las proezas de su mano
salvadora.

8 Unos se fian de sus carros y otros
de sus caballos,

pero nuestra fuerza esta en el
nombre de nuestro Dios.

9 Ellos tropezaron y cayeron,

mientras nosotros nos mantuvimos
erguidos y confiados.

10 jSefior, concede la victoria al rey,
escuchanos cuando te invocamos!

Accion de gracias por la victoria
del Rey-Mesias. Miércoles 17 de
marzo de 2004

Salmo 20

1. En el salmo 20 la liturgia de las
Visperas ha suprimido la parte que
hemos escuchado ahora, omitiendo
otra de caracter imprecatorio (cf. vv.



9-13). La parte conservada habla en
pasado y en presente de los favores
concedidos por Dios al rey, mientras
que la parte omitida habla en futuro
de la victoria del rey sobre sus
enemigos.

El texto que es objeto de nuestra
meditacion (cf. vv. 2-8. 14) pertenece
al género de los salmos reales. Por
tanto, en el centro se encuentra la
obra de Dios en favor del soberano
del pueblo judio representado quiza
en el dia solemne de su
entronizacion. Al inicio (cf. v. 2) y al
final (cf. v. 14) casi parece resonar
una aclamacion de toda la asamblea,
mientras la parte central del himno
tiene la tonalidad de un canto de
accion de gracias, que el salmista
dirige a Dios por los favores
concedidos al rey: "Te adelantaste a
bendecirlo con el éxito" (v. 4), "afios
que se prolongan sin término" (v. 5),
"fama" (v. 6) y "gozo" (v. 7).



Es facil intuir que a este canto -como
ya habia sucedido con los demas
salmos reales del Salterio- se le
atribuy6 una nueva interpretacion
cuando desaparecio la monarquia en
Israel. Ya en el judaismo se convirtio
en un himno en honor del
Rey-Mesias: asi, se allanaba el
camino a la interpretacion
cristologica, que es, precisamente, la
que adopta la liturgia.

2. Pero demos primero una mirada al
texto en su sentido original. Se
respira una atmosfera gozosay
resuenan cantos, teniendo en cuenta
la solemnidad del acontecimiento:
"Sefor, el rey se alegra por tu fuerza,
iy cuanto goza con tu victoria! (...) Al
son de instrumentos cantaremos tu
poder” (vv. 2. 14). A continuacion, se
refieren los dones de Dios al
soberano: Dios le ha concedido el
deseo de su corazon (cf. v. 3) y ha
puesto en su cabeza una corona de
oro (cf. v. 4). El esplendor del rey esta



vinculado a la luz divina que lo
envuelve como un manto protector:
"Lo has vestido de honor y
majestad” (v. 6).

En el antiguo Oriente Proximo se
consideraba que el rey estaba
rodeado por un halo luminoso, que
atestiguaba su participacion en la
esencia misma de la divinidad.
Ciertamente, para la Biblia el
soberano es considerado "hijo" de
Dios (cf. Sal 2,7), pero solo en sentido
metafdrico y adoptivo. El, pues, debe
ser el lugarteniente del Sefior al
tutelar la justicia. Precisamente con
vistas a esta misién, Dios lo rodea de
su luz benéfica y de su bendicion.

3. La bendicidn es un tema relevante
en este breve himno: "Te adelantaste
a bendecirlo con el éxito... Le
concedes bendiciones

incesantes" (Sal 20,4. 7). La bendicion
es signo de la presencia divina que
obra en el rey, el cual se transforma



asi en un reflejo de la luz de Dios en
medio de la humanidad.

La bendicion, en la tradicion biblica,
comprende también el don de la
vida, que se derrama precisamente
sobre el consagrado: "Te pidio vida, y
se la has concedido, afios que se
prolongan sin término" (v. 5).
También el profeta Natan habia
asegurado a David esta bendicion,
fuente de estabilidad, subsistencia y
seguridad, y David habia rezado asi:
"Dignate, pues, bendecir la casa de tu
siervo para que permanezca por
siempre en tu presencia, pues td, mi
Sefior, has hablado y con tu
bendicion la casa de tu siervo sera
eternamente bendita" (2S 7,29).

4. Al rezar este salmo, vemos
perfilarse detras del retrato del rey
judio el rostro de Cristo, rey
mesidnico. El es "resplandor de la
gloria" del Padre (Hb 1,3). El es el
Hijo en sentido pleno y, por tanto, la



presencia perfecta de Dios en medio
de la humanidad. Fl es luz y vida,
como proclama san Juan en el
prologo de su evangelio: "En €l
estaba la vida y la vida era la luz de
los hombres" (Jn 1,4).

En esta linea, san Ireneo, obispo de
Lyon, comentando el salmo, aplicara
el tema de la vida (cf. Sal 20,5) a la
resurreccion de Cristo: "¢Por qué
motivo el salmista dice: "Te pidid
vida", desde el momento en que
Cristo estaba a punto de morir? El
salmista anuncia, pues, su
resurreccion de entre los muertos y
que €], resucitado de entre los
muertos, es inmortal. En efecto, ha
asumido la vida para resurgir, y
largo espacio de tiempo en la
eternidad para ser

incorruptible” (Esposizione della
predicazione apostolica, 72, Milan
1979, p. 519).



Basandose en esta certeza, también
el cristiano cultiva dentro de sila
esperanza en el don de la vida
eterna.

SALMO 20

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Sefior, el rey se regocija por tu
fuerza

iy cuanto se alegra por tu victoria!

3 Tu has colmado los deseos de su
corazon,

no le has negado lo que pedian sus
labios.

4 Porque te anticipas a bendecirlo
con el éxito

y pones en su cabeza una corona de
Oro puro.

5 Te pidio larga vida y se la diste:



dias que se prolongan para siempre.

6 Su gloria se acrecento por tu
triunfo,

tu lo revistes de esplendor y
majestad;

7 le concedes incesantes bendiciones,
lo colmas de alegria en tu presencia.
8 Si, el rey confia en el Sefior

y con la gracia del Altisimo no
vacilara.

9 Tu mano alcanzara a todos tus
enemigos,

tu derecha vencera a los que te
odian.

10 Los convertiras en un horno
encendido,

cuando se manifieste tu presencia.

El Sefior los consumira con su enojo,



el fuego los destruira por completo:
11 eliminaras su estirpe de la tierra,

y a sus descendientes de entre los
hombres.

12 Ellos trataron de hacerte mal,
urdieron intrigas, pero sin resultado:

13 porque tu haras que vuelvan la
espalda,

apuntandoles a la cara con tus arcos.
14 Levantate, Sefior, con tu fuerza,

para que cantemos y celebremos tus
proezas!

Himno de los redimidos. Miércoles
31 de marzo de 2004

Apocalipsis 4. 5

1. El cantico que acabamos de
escuchar, y que meditaremos ahora,
forma parte de la liturgia de Visperas,



cuyos salmos estamos comentando
progresivamente en nuestras
catequesis semanales. Como sucede
con frecuencia en la praxis liturgica,
algunas composiciones orantes
nacen de la fusion de fragmentos
biblicos pertenecientes a paginas
mas amplias.

En nuestro caso se han tomado
algunos versiculos de los capitulos 4
y 5 del Apocalipsis, en los que se
representa una gloriosa y grandiosa
escena celestial. En su centro se eleva
un trono sobre el que esta sentado
Dios mismo, cuyo nombre por
veneracion no se pronuncia (cf. Ap
4,2). Sucesivamente, sobre ese trono
se sienta un Cordero, simbolo de
Cristo resucitado. En efecto, se habla
de un "Cordero degollado” pero "de
pie", vivo y glorioso (Ap 5,6).

En torno a estas dos figuras divinas
se encuentra el coro de la corte
celestial, representada por cuatro



"vivientes" (Ap 4,6), que tal vez
evocan a los dngeles de la presencia
divina en los puntos cardinales del
universo, y por "veinticuatro
ancianos" (Ap 4,4), en
griegopresbyteroi, o sea, los jefes de
la comunidad cristiana, cuyo numero
alude tanto a las doce tribus de Israel
como a los doce Apdstoles, es decir, la
sintesis de las dos alianzas: la
primera y la nueva.

2. Esta asamblea del pueblo de Dios
entona un himno al Sefior exaltando
su "gloria, honor y poder", que se han
manifestado en el acto de la creacion
del universo (cf. Ap 4,11). En este
momento se introduce un simbolo de
gran importancia, en griego un
biblion, es decir, un "libro", pero que
es totalmente inaccesible, pues siete
sellos impiden su lectura (cf. Ap 5,1).

Asi pues, se trata de una profecia
oculta. Ese libro contiene toda la
serie de los decretos divinos que se



deben cumplir en la historia humana
para hacer que reine en ella la
justicia perfecta. Si el libro
permanece sellado, esos decretos no
pueden conocerse ni cumplirse, y la
maldad seguira propagandose y
oprimiendo a los creyentes. Entonces
resulta necesaria una intervencion
autorizada: la realizara precisamente
el Cordero degollado y resucitado. 1
podra "tomar el libro y abrir sus
sellos" (Ap 5,9).

Cristo es el gran intérprete y sefior de
la historia, el revelador del hilo
secreto de la accion divina que guia
su desarrollo.

3. El himno prosigue indicando cual
es la base del poder de Cristo sobre la
historia. Esta base no es mas que su
misterio pascual (cf. Ap 5,9-10).
Cristo fue "degollado" y con su
sangre "rescatd" a toda la humanidad
del poder del mal. El verbo "rescatar”
remite al Exodo, a la liberacién de



Israel de la esclavitud de Egipto. Para
la antigua legislacion, el deber de
rescatar correspondia al pariente
mas cercano. En el caso del pueblo,
este era Dios mismo, que llamaba a
Israel su "primogénito"” (Ex 4,22).

Cristo es quien realiza esta obra en
beneficio de toda la humanidad. La
redencion llevada a cabo por €l no
solo tiene la funcion de rescatarnos
de nuestro pasado de pecado, de
curar nuestras heridas y sacarnos de
nuestras miserias. Cristo nos da un
nuevo ser interior, nos hace
sacerdotes y reyes, participes de su
misma dignidad.

Aludiendo a las palabras que Dios
habia proclamado en el Sinai (cf. Ex
19,6; Ap 1,6), el himno reafirma que
el pueblo de Dios redimido esta
constituido por reyes y sacerdotes
que deben guiar y santificar toda la
creacion. Es una consagracion que
tiene su raiz en la Pascua de Cristo y



se realiza en el bautismo (cf. 1P 2,9).
De alli brota una llamada a la Iglesia
para que tome conciencia de su
dignidad y de su mision.

4. La tradicion cristiana ha aplicado
constantemente a Cristo la imagen
del Cordero pascual. Escuchemos las
palabras de un obispo del siglo II,
Melitéon de Sardes, una ciudad de
Asia menor, el cual dice asi en su
Homilia pascual: "Cristo bajo del cielo
a la tierra por amor a la humanidad
sufriente, se revistié de nuestra
humanidad en el seno de la Virgen y
nacio como hombre... Como cordero
fue llevado y como cordero fue
degollado, y asi nos rescato de la
esclavitud del mundo... E1 nos llevé
de la esclavitud a la libertad, de las
tinieblas a la luz, de la muerte a la
vida, de la opresion a una realeza
eterna; e hizo de nosotros un
sacerdocio nuevo y un pueblo
elegido para siempre... Fl es el
cordero mudo, el cordero degollado,



el hijo de Maria, cordera sin mancha.
Fl fue tomado de la grey, llevado a la
muerte, inmolado al atardecer,
sepultado al anochecer" (nn. 66-71:SC
123, pp. 96-100).

Al final, el mismo Cristo, el Cordero
inmolado, dirige su llamamiento a
todos los pueblos: "Venid, pues, todos
vosotros, linajes de hombres que
estais sumergidos en pecados, y
recibid el perdon de los pecados. En
efecto, yo soy vuestro perdon, yo soy
la Pascua de salvacion, yo soy el
cordero inmolado por vosotros, yo
S0y vuestro rescate, yo soy vuestra
vida, yo soy vuestra resurreccion, yo
soy vuestra luz, yo soy vuestra
salvacion, yo soy vuestro rey. Yo soy
quien os llevo a la altura de los
cielos, yo soy quien os mostraré al
Padre, el cual vive desde toda la
eternidad; yo soy quien os resucitaré
con mi diestra” (n. 103: ib., p. 122).

Apocalipsis 4. 5



1 Después tuve la siguiente vision:
Habia una puerta abierta en el cielo,
y la voz que habia escuchado antes,
hablandome como una trompeta, me
dijo: «Sube aqui, y te mostraré las
cosas que deben suceder en
seguida».

2 En ese mismo momento, fui
arrebatado por el Espiritu y vi en el
cielo un trono, en el cual alguien
estaba sentado.

3 El que estaba sentado tenia el
aspecto de una piedra de jaspe y de
agata. Rodeando el trono, vi un arco
iris que tenia el aspecto de la
esmeralda.

4Y alrededor de él, habia otros
veinticuatro tronos, donde estaban
sentados veinticuatro Ancianos, con
tunicas blancas y coronas de oro en
la cabeza.

5 Del trono salian relampagos, voces
y truenos, y delante de él ardian siete



lamparas de fuego, que son los siete
Espiritus de Dios.

6 Frente al trono, se extendia como
un mar transparente semejante al
cristal. En medio del trono y
alrededor de él, habia cuatro Seres
Vivientes, llenos de ojos por delante y
por detras.

7 El primer Ser Viviente era
semejante a un leon; el segundo, a un
toro; el tercero tenia rostro humano;
y el cuarto era semejante a un aguila
en pleno vuelo.

8 Cada uno de los cuatro Seres
Vivientes tenia seis alas y estaba
lleno de ojos por dentro y por fuera.
Y repetian sin cesar, dia y noche:
«Santo, santo, santo es el Senor Dios,
el Todopoderoso, el que era, el que es
y el que vendra».

9Y cada vez que los Seres Vivientes
daban gloria, honor y accion de
gracias al que esta sentado en el



trono, al que vive por los siglos de los
siglos,

10 los veinticuatro Ancianos se
postraban ante él para adorarlo, y
ponian sus coronas delante del trono,
diciendo:

11 «Tu eres digno, Sefior y Dios
nuestro, de recibir la gloria, el honor
y el poder. Porque has creado todas
las cosas: ellas existen y fueron
creadas por tu voluntad».

KoKk

1 Después vi en la mano derecha de
aquel que estaba sentado en el trono
un libro escrito por dentro y por
fuera, y sellado con siete sellos.

2 Y vi a un Angel poderoso que
proclamaba en alta voz: «;Quién es
digno de abrir el libro y de romper
sus sellos?».



3 Pero nadie, ni en el cielo ni en la
tierra ni debajo de ella, era capaz de
abrir el libro ni de leerlo.

4Y yo me puse a llorar porque nadie
era digno de abrir el libro ni de
leerlo.

5 Pero uno de los Ancianos me dijo:
«No llores: ha triunfado el Ledn de la
tribu de Juda4, el Retofio de David, y él
abrira el libro y sus siete sellos».

6 Entonces vi un Cordero que parecia
haber sido inmolado: estaba de pie
entre el trono y los cuatro Seres
Vivientes, en medio de los
veinticuatro Ancianos. Tenia siete
cuernos y siete ojos, que son los siete
Espiritus de Dios enviados a toda la
tierra.

7 E1 Cordero vino y tomo el libro de
la mano derecha de aquel que estaba
sentado en el trono.



8 Cuando tomo el libro, los cuatro
Seres Vivientes y los veinticuatro
Ancianos se postraron ante el
Cordero. Cada uno tenia un arpa, y
copas de oro llenas de perfume, que
son las oraciones de los Santos,

9 y cantaban un canto nuevo,
diciendo: «Tu eres digno de tomar el
libro y de romper los sellos, porque
has sido inmolado, y por medio de tu
Sangre, has rescatado para Dios a
hombres de todas las familias,
lenguas, pueblos y naciones.

10 T has hecho de ellos un Reino
sacerdotal para nuestro Dios, y ellos
reinaran sobre la tierra».

11 Y después oi la voz de una
multitud de Angeles que estaban
alrededor del trono, de los Seres
Vivientes y de los Ancianos. Su
numero se contaba por milesy
millones,



12 y exclamaban con voz potente: «EI
Cordero que ha sido inmolado es
digno de recibir el poder y la riqueza,
la sabiduria, la fuerza y el honor, la
gloria y la alabanza».

13 También oi que todas las criaturas
que estan en el cielo, sobre la tierra,
debajo de ella y en el mar, y todo lo
que hay en ellos, decian: «Al que esta
sentado sobre el trono y al Cordero,
alabanza, honor, gloria y poder, por
los siglos de los siglos».

14 Los cuatro Seres Vivientes decian:
«jAmén!», y los Ancianos se
postraron en actitud de adoracion.

El Triduo pascual. Miércoles 7 de
abril de 2004

Carta a los Filipenses 2,6-11

1. "Cristo Jesus (...) se rebajo hasta
someterse incluso a la muerte (...) de
cruz. (...) Por eso, Dios lo exalté" (Flp
2,8-9). Acabamos de escuchar estas



palabras del himno contenido en la
carta a los Filipenses. Nos presentan,
de modo esencial y eficaz, el misterio
de la pasion y muerte de Jesus; al
mismo tiempo, nos permiten
vislumbrar la gloria de la Pascua de
resurreccion. Por tanto, constituyen
una meditacion que nos introduce en
las celebraciones del Triduo pascual,
que comienza mafiana.

2. Amadisimos hermanos y
hermanas, nos disponemos a revivir
en los proximos dias el gran misterio
de nuestra salvacion. Mafiana, Jueves
santo, por la mafana, en todas las
comunidades diocesanas el obispo
celebra, juntamente con sus
presbiteros, la misa Crismal, en la
que se bendicen los 6leos: el 6leo de
los catecumenos, el de los enfermos y
el santo crisma. Por la tarde se hace
memoria de la tiltima Cena con la
institucion de la Eucaristia y del
sacerdocio. El lavatorio de los pies
recuerda que, con este gesto



realizado por Jesus en el Cenaculo, él
anticipd el sacrificio supremo del
Calvario, y nos dejo como nueva ley
—"mandatum novum"— su amor. De
acuerdo con una piadosa tradicion,
después de los ritos de la misa in
cena Domini, los fieles permanecen
en adoracion ante la Eucaristia hasta
bien entrada la noche. Es una vigilia
de oracion singular, que se vincula a
la agonia de Cristo en Getsemani.

3. En el Viernes santo, la Iglesia hace
memoria de la pasion y muerte del
Sefior. La asamblea cristiana es
invitada a meditar sobre el mal y el
pecado que oprimen a la humanidad
y sobre la salvacion llevada a cabo
por el sacrificio redentor de Cristo.
La palabra de Dios y algunos ritos
liturgicos sugestivos, como la
adoracion de la cruz, ayudan a
recorrer las diversas etapas de la
Pasion. Ademas, la tradicion
cristiana ha dado vida, en este dia, a
varias manifestaciones de piedad



popular. Entre ellas destacan las
procesiones penitenciales del Viernes
santo y el ejercicio piadoso del via
cructs, que ayudan a interiorizar
mejor el misterio de la cruz.

Un gran silencio caracteriza el
Sdbado santo. En efecto, no estan
previstas liturgias particulares en
este dia de espera y de oracion. En
las iglesias reina un silencio total,
mientras los fieles, imitando a Maria,
se preparan para el gran
acontecimiento de la Resurreccion.

4. Al anochecer del Sabado santo
comienza la solemne Vigilia pascual,
la "madre de todas las vigilias".
Después de bendecir el fuego nuevo,
se enciende el cirio pascual, simbolo
de Cristo que ilumina a todo hombre,
y resuena jubiloso el gran anuncio
del Exsultet. La comunidad eclesial,
poniéndose a la escucha de la
palabra de Dios, medita la gran
promesa de la liberacion definitiva



de la esclavitud del pecado y de la
muerte. Siguen los ritos del bautismo
y la confirmacion para los
catecumenos, que han recorrido un
largo itinerario de preparacion.

El anuncio de la Resurreccion
irrumpe en la oscuridad de la noche
y toda la creacion se despierta del
suefio de la muerte, para reconocer
el sefiorio de Cristo, como subraya el
himno paulino que hemos tomado
como punto de partida para estas
reflexiones: "Al nombre de Jesus toda
rodilla se doble, en el cielo, en la
tierra y en el abismo, y toda lengua
proclame "{Jesucristo es el

Senor!"" (Flp 2,10-11).

5. Amados hermanos y hermanas,
estos dias son muy oportunos para
hacer mas viva la conversion de
nuestro corazon a Aquel que por
amor murio por nosotros.

Dejemos que sea Maria, la Virgen
fiel, quien nos acomparie; con ella



vayamos al Cenaculoy
permanezcamos junto a Jesus en el
Calvario, para por ultimo
encontrarnos con €l resucitado el dia
de Pascua.

Con estos sentimientos, 0s expreso
mis mejores deseos de una gozosay
santa Pascua a vosotros, aqui
presentes, a vuestras comunidades y
a todos vuestros seres queridos.

Carta a los Filipenses 2,6-11
6 El, que era de condicidn divina,
no considero esta igualdad con Dios

como algo que debia guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonado a si
mismo,

tomando la condicion de servidor

y haciéndose semejante a los
hombres.



Y presentandose con aspecto
humano,

8 se humillo hasta aceptar por
obediencia la muerte

y muerte de cruz.
9 Por eso, Dios lo exaltd

y le dio el Nombre que esta sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesus,
se doble toda rodilla

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Sefior».

Confianza en Dios ante el peligro.
Miércoles 21 de abril de 2004

Salmo 26,1-6



1. Nuestro itinerario a lo largo de las
Visperasse reanuda hoy con el salmo
26, que la liturgia distribuye en dos
pasajes. Seguiremos ahora la
primera parte de este diptico poético
y espiritual (cf. vv. 1-6), que tiene
como fondo el templo de Sion, sede
del culto de Israel. En efecto, el
salmista habla explicitamente de
"casa del Sefior", de "santuario" (v. 4),
de "refugio, morada, casa" (cf. vv.
5-6). Mas aun, en el original hebreo,
estos términos indican mas
precisamente el "tabernaculo” y la
"tienda", es decir, el corazén mismo
del templo, donde el Sefior se revela
con su presencia y su palabra. Se
evoca también la "roca" de Sion (cf. v.
5), lugar de seguridad y refugio, y se
alude a la celebracion de los
sacrificios de accidn de gracias (cf. v.
6).

Asi pues, si la liturgia es el clima
espiritual en el que se encuentra
inmerso el salmo, el hilo conductor



de la oracion es la confianza en Dios,
tanto en el dia de la alegria como en
el tiempo del miedo.

2. La primera parte del salmo que
estamos meditando se encuentra
marcada por una gran serenidad,
fundada en la confianza en Dios en el
dia tenebroso del asalto de los
malvados. Las imagenes usadas para
describir a esos adversarios, 1os
cuales constituyen el signo del mal
que contamina la historia, son de dos
tipos. Por un lado, parece que hay
una imagen de caza feroz: los
malvados son como fieras que
avanzan para atrapar a su presay
desgarrar su carne, pero tropiezany
caen (cf. v. 2). Por otro, esta el
simbolo militar de un asalto,
realizado por un ejército entero: es
una batalla que se libra con gran
impetu, sembrando terror y muerte
(cf. v. 3).



La vida del creyente con frecuencia
se encuentra sometida a tensiones y
contestaciones; a veces también a un
rechazo e incluso a la persecucion. El
comportamiento del justo molesta,
porque los prepotentes y los
perversos lo sienten como un
reproche. Lo reconocen claramente
los malvados descritos en el libro
dela Sabiduria: el justo "es un
reproche de nuestros criterios; su
sola presencia nos es insufrible; lleva
una vida distinta de todos y sus
caminos son extranos" (Sb 2,14-15).

3. El fiel es consciente de que la
coherencia crea aislamiento y
provoca incluso desprecio y
hostilidad en una sociedad que a
menudo busca a toda costa el
beneficio personal, el éxito exterior,
la riqueza o el goce desenfrenado.
Sin embargo, no esta solo y su
corazon conserva una sorprendente
paz interior, porque, como dice la
espléndida "antifona" inicial del



salmo, "el Sefior es mi luz y mi
salvacion (...); es la defensa de mi
vida" (Sal 26,1). Continuamente
repite: "¢A quién temeré? (...) (Quién
me hara temblar? (...) Mi corazén no
tiembla. (...) Me siento tranquilo” (vv.
1-3).

Casi nos parece estar escuchando la
voz de san Pablo, el cual proclama:
"Si Dios esta con nosotros, ;quién
contra nosotros?" (Rm 8,31). Pero la
serenidad interior, la fortaleza de
espiritu y la paz son un don que se
obtiene refugiandose en el templo, es
decir, recurriendo a la oracion
personal y comunitaria.

4. En efecto, el orante se encomienda
a Dios, y su suerfio se halla expresado
también en otro salmo: "Habitar en
la casa del Sefior por afos sin
término” (cf. Sal 22,6). Alli podra
"gozar de la dulzura del Sefior" (Sal
26,4), contemplar y admirar el
misterio divino, participar en la



liturgia del sacrificio y elevar su
alabanza al Dios liberador (cf. v. 6).
El Sefior crea en torno a sus fieles un
horizonte de paz, que deja fuera el
estrépito del mal. La comunion con
Dios es manantial de serenidad, de
alegria, de tranquilidad; es como
entrar en un oasis de luz y amor.

5. Escuchemos ahora, para concluir
nuestra reflexion, las palabras del
monje Isaias, originario de Siria, que
vivio en el desierto egipcio y murio
en Gaza alrededor del afio 491. En su
Asceticon aplica este salmo a la
oracion durante la tentacion: "Si
vemos que los enemigos nos rodean
con su astucia, es decir, con la acidia,
sea debilitando nuestra alma con los
placeres, sea haciendo que no
reprimamos nuestra colera contra el
projimo cuando no obra como
debiera; si agravan nuestros 0jos
para que busquemos la
concupiscencia; si quieren
inducirnos a gustar los placeres de la



gula; si hacen que la palabra del
projimo sea para nosotros como un
veneno; si nos impulsan a devaluar
la palabra de los demads; si nos
inducen a establecer diferencias
entre nuestros hermanos, diciendo:
"Este es bueno; ese es malo"; por
tanto, si todas estas cosas nos rodean,
no nos desanimemos; al contrario,
gritemos como David, con corazon
firme, clamando: "Senor, defensa de
mi vida" (Sal 26,1)" (Recueil
ascétique,Bellefontaine 1976, p. 211).

SALMO 26,1-6

1 De David.

El Sefior es mi luz y mi salvacidn,
ia quién temeré?

El Sefior es el baluarte de mi vida,
jante quién temblaré?

2 Cuando se alzaron contra mi los
malvados



para devorar mi carne,

fueron ellos, mis adversarios y
enemigos,

los que tropezaron y cayeron.

3 Aunque acampe contra mi un
ejército,

mi corazon no temera;

aunque estalle una guerra contra mi,
no perderé la confianza.

4 Una sola cosa he pedido al Sefior,

y esto es lo que quiero:

vivir en la Casa del Sefior

todos los dias de mi vida,

para gozar de la dulzura del Sefior

y contemplar su Templo.



5 Si, él me cobijara en su Tienda de
camparia

en el momento del peligro;

me ocultara al amparo de su Carpa
y me afirmara sobre una roca.

6 Por eso tengo erguida mi cabeza
frente al enemigo que me hostiga;

ofreceré en su Carpa sacrificios
jubilosos,

y cantaré himnos al Sefior.

Oracion del inocente perseguido.
Miércoles 28 de abril de 2004

Salmo 26,7-14

1. La liturgia de las Visperas ha
subdividido en dos partes el salmo
26, siguiendo la estructura misma del
texto, que se asemeja a un diptico.
Acabamos de proclamar la segunda



parte de este canto de confianza que
se eleva al Sefior en el dia tenebroso
del asalto del mal. Son los versiculos
7-14 del salmo, que comienzan con
un grito dirigido al Sefior:
"Escuchame, Sefior, que te llamo" (v.
7); luego expresan una intensa
busqueda del Sefior, con el temor
doloroso a ser abandonado por él (cf.
vv. 8-9); y, por ultimo, trazan ante
nuestros ojos un horizonte dramatico
donde fallan incluso los afectos
familiares (cf. v. 10), mientras actuan
"enemigos"” (v. 11), "adversarios" y
"testigos falsos" (v. 12).

Pero también ahora, como en la
primera parte del salmo, el elemento
decisivo es la confianza del orante en
el Sefior, que salva en la prueba y
sostiene durante la tempestad. Es
muy bella, al respecto, la invitacion
que el salmista se dirige a si mismo al
final: "Espera en el Sefior, sé valiente,
ten animo, espera en el Sefior" (v. 14;
cf. Sal 41,6. 12 y 42,5).



También en otros salmos era viva la
certeza de que el Sefior da fortaleza 'y
esperanza: "El Sefior guarda a sus
leales y paga con creces a los
soberbios. Sed fuertes y valientes de
corazon, los que esperais en el
Sefior" (Sal 30,24-25). Y ya el profeta
Oseas exhorta asi a Israel: "Observa
el amor y el derecho, y espera en tu
Dios siempre" (Os 12,7).

2. Ahora nos limitamos a poner de
relieve tres elementos simbolicos de
gran intensidad espiritual. E1
primero es negativo: la pesadilla de
los enemigos (cf. Sal 26,12). Son
descritos como una fiera que "cerca"
a su presa y luego, de modo mas
directo, como "testigos falsos" que
parecen respirar violencia,
precisamente como las fieras ante
sus victimas.

Asi pues, en el mundo hay un mal
agresivo, que tiene a Satanas por
guia e inspirador, como recuerda san



Pedro: "Vuestro adversario, el diablo,
ronda como ledn rugiente, buscando
a quién devorar" (1P 5,8).

3. La segunda imagen ilustra
claramente la confianza serena del
fiel, a pesar de verse abandonado
hasta por sus padres: "Si mi padre y
mi madre me abandonan, el Sefior
me recogera" (Sal 26,10).

Incluso en la soledad y en la pérdida
de los afectos mas entrafiables, el
orante nunca esta totalmente solo,
porque sobre €l se inclina Dios
misericordioso. El pensamiento va a
un célebre pasaje del profeta Isaias,
que atribuye a Dios sentimientos de
mayor compasion y ternura que los
de una madre: ";Es que puede una
madre olvidarse de su criatura, no
conmoverse por el hijo de sus
entrafias? Pues aunque ella se olvide,
yo no te olvidaré" (Is 49,15).

A todas las personas ancianas,
enfermas, olvidadas por todos, a las



que nadie hara nunca una caricia,
recordémosles estas palabras del
salmista y del profeta, para que
sientan como la mano paterna y
materna del Sefior toca
silenciosamente y con amor su rostro
sufriente y tal vez bafiado en
lagrimas.

4. Asi llegamos al tercer simbolo -y
ultimo-, reiterado varias veces por el
salmo: "Tu rostro buscaré, Sefior; no
me escondas tu rostro" (vv. 8-9). Por
tanto, el rostro de Dios es la meta de
la busqueda espiritual del orante. Al
final emerge una certeza
indiscutible: la de poder "gozar de la
dicha del Sefior" (v. 13).

En el lenguaje de los salmos, a
menudo "buscar el rostro del Sefior"
es sinonimo de entrar en el templo
para celebrar y experimentar la
comunion con el Dios de Sion. Pero la
expresion incluye también la
exigencia mistica de la intimidad



divina mediante la oracion. Por
consiguiente, en la liturgia y en la
oracion personal se nos concede la
gracia de intuir ese rostro, que nunca
podremos ver directamente durante
nuestra existencia terrena (cf. Ex
33,20). Pero Cristo nos ha revelado,
de una forma accesible, el rostro
divino y ha prometido que en el
encuentro definitivo de la eternidad
-como nos recuerda san Juan- "lo
veremos tal cual es" (1Jn 3,2). Y san
Pablo afiade: "Entonces lo veremos
cara a cara" (1Co 13,12).

5. Comentando este salmo, Origenes,
el gran escritor cristiano del siglo III,
escribe: "Si un hombre busca el
rostro del Senor, vera sin velos la
gloria del Sefior y, hecho igual a los
angeles, vera siempre el rostro del
Padre que estd en los cielos" (PG
12,1281). Y san Agustin, en su
comentario a los salmos, continua asi
la oracion del salmista: "No he
buscado de ti ningun premio que esté



fuera de ti, sino tu rostro. "Tu rostro
buscaré, Sefior". Con perseverancia
insistiré en esta busqueda; en efecto,
no buscaré algo de poco valor, sino
tu rostro, Sefor, para amarte
gratuitamente, dado que no
encuentro nada mas valioso. (...) "No
rechaces con ira a tu siervo", para
que, al buscarte, no encuentre otra
cosa. ¢Puede haber una tristeza mas
grande que esta para quien amay
busca la verdad de tu

rostro?" (Esposizioni sui Salmi, 26, 1,
8-9, Roma 1967, pp. 355. 357).

SALMO 26,7-14

7 jEscucha, Sefior, yo te invoco en
alta voz,

apiadate de mi y respéndeme!
8 Mi corazon sabe que dijiste:
«Busquen mi rostro».

Yo busco tu rostro, Sefor,



9 no lo apartes de mi.

No alejes con ira a tu servidor,
tu, que eres mi ayuda;

no me dejes ni me abandones,
mi Dios y mi salvador.

10 Aunque mi padre y mi madre me
abandonen,

el Sefior me recibira.
11 Indicame, Sefior, tu camino
y guiame por un sendero llano,

12 No me entregues a la furia de mis
adversarios,

porque se levantan contra mi testigos
falsos,

hombres que respiran violencia.

13 Yo creo que contemplaré la
bondad del Sefior



en la tierra de los vivientes.
14 Espera en el Sefior y sé fuerte;
ten valor y espera en el Sefior.

Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado de
entre los muertos. Miércoles 5 de
mayo de 2004

Carta a los Colosenses 1,12-20

1. Hemos escuchado el admirable
himno cristologico de la carta a los
Colosenses. La liturgia de las Visperas
lo propone en las cuatro semanas —
en las que dicha Carta se va
desarrollando— y lo ofrece a los
fieles como cantico, reproduciéndolo
en la forma que tenia probablemente
el texto desde sus origenes. En efecto,
muchos estudiosos estan
convencidos de que ese himno
podria ser la cita de un canto de las
Iglesias de Asia menor, insertado por
san Pablo en la carta dirigida a la



comunidad cristiana de Colosas, una
ciudad entonces floreciente y
populosa.

Con todo, el Apodstol no se dirigio
nunca a esa localidad de la Frigia,
una region de la actual Turquia. La
Iglesia local habia sido fundada por
Epafras, un discipulo suyo, originario
de esas tierras. Al final de la carta a
los Colosenses, se le nombra,
juntamente con el evangelista Lucas,
"el médico amado", como lo llama
san Pablo (Col 4,14), y con otro
personaje, Marcos, "primo de
Bernabé" (Col 4,10), tal vez el
homoénimo compariero de Bernabé y
Pablo (cf. Hch 12,25; 13,5.13), que
luego escribiria uno de los
Evangelios.

2. Dado que mas adelante tendremos
ocasion de volver a reflexionar sobre
este cantico, ahora nos limitaremos a
ofrecer una mirada de conjuntoy a
evocar un comentario espiritual,



elaborado por un famoso Padre de la
Iglesia, san Juan Crisostomo (siglo
IV), célebre orador y obispo de
Constantinopla. En ese himno
destaca la grandiosa figura de Cristo,
Sefior del cosmos. Como la Sabiduria
divina creadora exaltada en el
Antiguo Testamento (cf., por ejemplo,
Pr 8,22-31), "él es anterior a todo y
todo se mantiene en é1". Mdas aun,
"todo fue creado por él y para él" (Col
1,16-17).

Asi pues, en el universo se va
cumpliendo un designio
trascendente que Dios realiza a
través de la obra de su Hijo. Lo
proclama también el prologo del
evangelio de san Juan, cuando
afirma que "todo se hizo por el Verbo
y sin él no se hizo nada de cuanto
existe" (Jn 1,3). También la materia,
con su energia, la vida y la luz llevan
la huella del Verbo de Dios, "su Hijo
querido" (Col 1,13). La revelacion del
Nuevo Testamento arroja nueva luz



sobre las palabras del sabio del
Antiguo Testamento, el cual
declaraba que "de la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,
por analogia, a contemplar a su
autor" (Sb 13,5).

3. El cantico de la carta a los
Colosenses presenta otra funcion de
Cristo: él es también el Sefior de la
historia de la salvacion, que se
manifiesta en la Iglesia (cf. Col 1,18) y
se realiza "por la sangre de su

cruz" (v. 20), fuente de paz y armonia
para la humanidad entera.

Por consiguiente, no solo el horizonte
externo a nosotros esta marcado por
la presencia eficaz de Cristo, sino
también la realidad mas especifica
de la criatura humana, es decir, la
historia. La historia no esta a merced
de fuerzas ciegas e irracionales; a
pesar del pecado y del mal, esta
sostenida y orientada, por obra de
Cristo, hacia la plenitud. De este



modo, por medio de la cruz de Cristo,
toda la realidad es "reconciliada" con
el Padre (cf. v. 20).

El himno dibuja, asi, un estupendo
cuadro del universo y de la historia,
invitdndonos a la confianza. No
somos una mota de polvo
insignificante, perdida en un espacio
y en un tiempo sin sentido, sino que
formamos parte de un proyecto sabio
que brota del amor del Padre.

4. Como hemos anticipado, damos
ahora la palabra a san Juan
Crisostomo, para que sea €l quien
cierre con broche de oro esta
reflexion. En su Comentario a la
carta a los Colosenses glosa
ampliamente este cantico. Al inicio,
subraya la gratuidad del don de Dios
"que nos ha hecho capaces de
compartir la suerte del pueblo santo
en la luz" (v. 12). "¢Por qué la llama
"suerte"?", se pregunta el Crisostomo,
y responde: "Para mostrar que nadie



puede conseguir el Reino con sus
propias obras. También aqui, como
la mayoria de las veces, la "suerte"
tiene el sentido de "fortuna".

Nadie realiza obras que merezcan el
Reino, sino que todo es don del
Sefior. Por eso, dice: "Cuando hayais
hecho todo lo que os fue mandado,
decid: Somos siervos inutiles; hemos
hecho lo que debiamos hacer" (PG
62,312).

Esta benévola y poderosa gratuidad
vuelve a aparecer mas adelante,
cuando leemos que por medio de
Cristo fueron creadas todas las cosas
(cf. Col 1,16). "De €l depende la
sustancia de todas las cosas —explica
el Obispo—. No sdlo hizo que
pasaran del no ser al ser, sino que es
también €l quien las sostiene, de
forma que, si quedaran fuera de su
providencia, perecerian y se
disolverian... Dependen de €l. En
efecto, incluso la inclinacion hacia él



basta para sostenerlas y
afianzarlas" (PG 62,319).

Con mayor razon es signo de amor
gratuito lo que Cristo realiza en favor
de la Iglesia, de la que es Cabeza. En
este punto (cf. v. 18), explica el
Crisostomo, "después de hablar de la
dignidad de Cristo, el Apostol habla
también de su amor a los hombres:
"El es también la cabeza de su
cuerpo, que es la Iglesia"; asi quiere
mostrar su intima comunion con
nosotros. Efectivamente, Cristo, que
esta tan elevado y es superior a
todos, se unio a los que estan

abajo" (PG 62,320).

Colosenses 1,12-20

12 y daran gracias con alegria al
Padre, que nos ha hecho dignos de
participar de la herencia luminosa de
los santos.



13 Porque €l nos libro del poder de
las tinieblas y nos hizo entrar en el
Reino de su Hijo muy querido,

14 en quien tenemos la redencion y
el perdon de los pecados.

15Elesla Imagen del Dios invisible,
el Primogénito de toda la creacion,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas, tanto en el cielo como en la
tierra los seres visibles y los
invisibles, Tronos, Dominaciones,
Principados y Potestades: todo fue
creado por medio de él y para él.

17 El existe antes que todas las cosas
y todo subsiste en él.

18 El es también la Cabeza del
Cuerpo, es decir, de la Iglesia. Fles el
Principio, el Primero que resucitd de
entre los muertos, a fin de que él
tuviera la primacia en todo,



19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.

20 Por él quiso reconciliar consigo
todo lo que existe en la tierra y en el
cielo, restableciendo la paz por la
sangre de su cruz.

Accion de gracias por la curacion
de un enfermo en peligro de
muerte. Miércoles 12 de mayo de
2004

Salmo 29

1. El orante eleva a Dios, desde lo
mas profundo de su corazon, una
intensa y ferviente accion de gracias
porque lo ha librado del abismo de la
muerte. Ese sentimiento resalta con
fuerza en el salmo 29, que acaba de
resonar no solo en nuestros oidos,
sino también, sin duda, en nuestro
corazon.

Este himno de gratitud revela una
notable finura literaria y se



caracteriza por una serie de
contrastes que expresan de modo
simbdlico la liberacion alcanzada
gracias al Sefor. Asi, "sacar la vida
del abismo" se opone a "bajar a la
fosa" (cf. v. 4); 1a "bondad de Dios de
por vida" sustituye su "célera de un
instante" (cf. v. 6); el "jubilo de la
mafnana" sucede al "llanto del
atardecer” (ib.); el "luto" se convierte
en "danza"y el triste "sayal" se
transforma en "vestido de fiesta" (v.
12).

Asi pues, una vez que ha pasado la
noche de la muerte, clarea el alba del
nuevo dia. Por eso, la tradicion
cristiana ha leido este salmo como
canto pascual. Lo atestigua la cita
inicial, que la edicion del texto
liturgico de las Visperas toma de un
gran escritor monastico del siglo IV,
Juan Casiano: "Cristo, después de su
gloriosa resurreccion, da gracias al
Padre".



2. El orante se dirige repetidamente
al "Sefior" -por lo menos ocho veces-
para anunciar que lo ensalzara (cf.
vv. 2y 13), para recordar el grito que
ha elevado hacia él en el tiempo de la
prueba (cf. vv. 3y 9) y su
intervencion liberadora (cf. vv. 2,3,
4,8 y 12), y para invocar de nuevo su
misericordia (cf. v. 11). En otro lugar,
el orante invita a los fieles a cantar
himnos al Sefior para darle gracias
(cf. v. 5).

Las sensaciones oscilan
constantemente entre el recuerdo
terrible de la pesadilla vivida y la
alegria de la liberacion. Ciertamente,
el peligro pasado es grave y todavia
causa escalofrio; el recuerdo del
sufrimiento vivido es aun nitido e
intenso; hace muy poco que el llanto
se ha enjugado. Pero ya ha
despuntado el alba de un nuevo dia;
en vez de la muerte se ha abierto la
perspectiva de la vida que continua.



3. De este modo, el Salmo demuestra
que nunca debemos dejarnos
arrastrar por la oscura tentacion de
la desesperacion, aunque parezca
que todo esta perdido. Ciertamente,
tampoco hemos de caer en la falsa
esperanza de salvarnos por nosotros
mismos, con nuestros propios
recursos. En efecto, al salmista le
asalta la tentacion de la soberbia y la
autosuficiencia: "Yo pensaba muy
seguro: "No vacilaré jamas™" (v. 7).

Los Padres de la Iglesia comentaron
también esta tentacion que asalta en
los tiempos de bienestar y vieron en
la prueba una invitacion de Dios a la
humildad. Por ejemplo, san
Fulgencio, obispo de Ruspe (467-532),
en su Carta 3, dirigida a la religiosa
Proba, comenta el pasaje del Salmo
con estas palabras: "El salmista
confesaba que a veces se
enorgullecia de estar sano, como si
fuese una virtud suya, y que en ello
habia descubierto el peligro de una



gravisima enfermedad. En efecto,
dice: "Yo pensaba muy seguro: No
vacilaré jamas". Y dado que al decir
eso habia perdido el apoyo de la
gracia divina, y, desconcertado, habia
caido en la enfermedad, prosigue
diciendo: "Tu bondad, Sefior, me
aseguraba el honor y la fuerza; pero
escondiste tu rostro, y quedé
desconcertado”. Asimismo, para
mostrar que se debe pedir sin cesar,
con humildad, la ayuda de la gracia
divina, aunque ya se cuente con ella,
afiade: "A ti, Sefior, llamé; supliqué a
mi Dios". Por lo demas, nadie eleva
oraciones y hace peticiones sin
reconocer que tiene necesidades, y
sabe que no puede conservar lo que
posee confiando sélo en su propia
virtud" (Lettere di San Fulgenzio di
Ruspe, Roma 1999, p. 113).

4. Después de confesar la tentacion
de soberbia que le asalto en el
tiempo de prosperidad, el salmista
recuerda la prueba que sufri6 a



continuacion, diciendo al Senor:
"Escondiste tu rostro, y quedé
desconcertado” (v. 8).

El orante recuerda entonces de qué
manera imploro al Sefior (cf. vv.
9-11): gritd, pidio ayuda, suplico que
le librara de la muerte, aduciendo
como razon el hecho de que la
muerte no produce ninguna ventaja
a Dios, dado que los muertos no
pueden ensalzarlo y ya no tienen
motivos para proclamar su fidelidad,
al haber sido abandonados por él.

Volvemos a encontrar esa misma
argumentacion en el salmo 87, en el
cual el orante, que ve cerca la
muerte, pregunta a Dios: "¢Se
anuncia en el sepulcro tu
misericordia o tu fidelidad en el
reino de la muerte?"” (Sal 87,12). De
igual modo, el rey Ezequias,
gravemente enfermo y luego curado,
decia a Dios: "Que el seol no te alaba
ni la muerte te glorifica (...). El que



Vive, el que vive, ese te alaba" (Is
38,18-19).

Asi expresaba el Antiguo Testamento
el intenso deseo humano de una
victoria de Dios sobre la muerte y
referia diversos casos en los que se
habia obtenido esta victoria: gente
que corria peligro de morir de
hambre en el desierto, prisioneros
que se libraban de la condena a
muerte, enfermos curados,
marineros salvados del naufragio (cf.
Sal 106,4-32). Sin embargo, no se
trataba de victorias definitivas. Tarde
0 temprano, la muerte lograba
prevalecer.

La aspiracion a la victoria, a pesar de
todo, se ha mantenido siempre y al
final se ha convertido en una
esperanza de resurreccion. La
satisfaccion de esta fuerte aspiracion
ha quedado garantizada plenamente
con la resurreccion de Cristo, por la



cual nunca daremos gracias a Dios
suficientemente.

SALMO 29

1 Salmo Canto para la Dedicacion del
Templo. De David.

2 Yo te glorifico, Sefior, porque td me
libraste

¥y Nno quisiste que mis enemigos se
rieran de mi.

3 Sefior, Dios mio, clamé a ti y tu me
sanaste.

4 T, Senor, me levantaste del
Abismo

y me hiciste revivir,

cuando estaba entre los que bajan al
sepulcro.

5 Canten al Sefior, sus fieles;

den gracias a su santo Nombre,



6 porque su enojo dura un instante,
y su bondad, toda la vida:

si por la noche se derraman
lagrimas,

por la mafiana renace la alegria.

7 Yo pensaba muy confiado:

«Nada me hara vacilar».

8 Pero eras tu, Sefior, con tu gracia,

el que me afirmaba sobre fuertes
montanas,

y apenas ocultaste tu rostro,
quedé conturbado.

9 Entonces te invoqueé, Sefior,

e imploré tu bondad:

10 «¢Qué se ganara con mi muerte

0 con que yo baje al sepulcro?



¢Acaso el polvo te alabara

o proclamara tu fidelidad?

11 Escucha, Sefior, ten piedad de mi;
ven a ayudarme, Sefior».

12 Tu convertiste mi lamento en
jubilo,

me quitaste el luto y me vestiste de
fiesta,

13 para que mi corazon te cante sin
cesar.

iSefior, Dios mio, te daré gracias
eternamente!

Accion de gracias de un pecador
perdonado. Miércoles 19 de mayo de
2004

Salmo 31

1. "Dichoso el que esta absuelto de su
culpa, a quien le han sepultado su



pecado”. Esta bienaventuranza, con
la que comienza el salmo 31, recién
proclamado, nos hace comprender
inmediatamente por qué la tradicion
cristiana lo incluyd en la serie de los
siete salmos penitenciales. Después
de la doble bienaventuranza inicial
(cf. vv. 1-2), no encontramos una
reflexion genérica sobre el pecado y
el perdon, sino el testimonio
personal de un convertido.

La composicion del Salmo es, mas
bien, compleja: después del
testimonio personal (cf. vv. 3-5)
vienen dos versiculos que hablan de
peligro, de oracion y de salvacion (cf.
vv. 6-7); luego, una promesa divina
de consejo (cf. v. 8) y una advertencia
(cf. v. 9); por ultimo, un dicho
sapiencial antitético (cf. v. 10) y una
invitacion a alegrarse en el Sefior (cf.
v. 11).

2. Nos limitamos ahora a comentar
algunos elementos de esta



composicion. Ante todo, el orante
describe su dolorosisima situacion de
conciencia cuando "callaba" (cf. v. 3):
habiendo cometido culpas graves, no
tenia el valor de confesar a Dios sus
pecados. Era un tormento interior
terrible, descrito con imagenes
impresionantes. Sus huesos casi se
consumian por una fiebre desecante,
el ardor febril mermaba su vigor,
disolviéndolo; y él gemia sin cesar. El
pecador sentia que sobre €l pesaba la
mano de Dios, consciente de que Dios
no es indiferente ante el mal
perpetrado por su criatura, porque €l
es el custodio de la justicia y de la
verdad.

3. El pecador, que ya no puede
resistir, ha decidido confesar su
culpa con una declaracion valiente,
que parece anticipar la del hijo
prodigo de la parabola de Jesus (cf.
Lc 15,18). En efecto, ha dicho, con
sinceridad de corazoén: "Confesaré al
Sefior mi culpa". Son pocas palabras,



pero que brotan de la conciencia;
Dios responde a ellas
inmediatamente con un perdon
generoso (cf. Sal 31,5).

El profeta Jeremias referia esta
llamada de Dios: "Vuelve, Israel
apostata, dice el Sefior; no estara
airado mi semblante contra vosotros,
porque soy piadoso, dice el Sefior. No
guardo rencor para siempre. Tan
solo reconoce tu culpa, pues has sido
infiel al Sefior tu Dios" (Jr 3,12-13).

De este modo, delante de "todo fiel"
arrepentido y perdonado se abre un
horizonte de seguridad, de confianza
y de paz, a pesar de las pruebas de la
vida (cf. Sal 31,6-7). Puede volver el
tiempo de la angustia, pero la crecida
de las aguas caudalosas del miedo no
prevalecera, porque el Sefor llevara
a su fiel a un lugar seguro: "Tu eres
mi refugio: me libras del peligro, me
rodeas de cantos de liberacion” (v. 7).



4. En ese momento, toma la palabra
el Sefior y promete guiar al pecador
ya convertido. En efecto, no basta
haber sido purificados; es preciso,
luego, avanzar por el camino recto.
Por eso, como en el libro de Isaias (cf.
Is 30,21), el Sefior promete: "Te
ensefiaré el camino que has de
seguir” (Sal 31,8) e invita a la
docilidad. La llamada se hace
apremiante, sazonada con un poco
de ironia mediante la llamativa
imagen del caballo y del mulo,
simbolos de obstinacion (cf. v. 9). En
efecto, la verdadera sabiduria lleva a
la conversion, renunciando al vicio y
venciendo su oscura fuerza de
atraccion. Pero lleva, sobre todo, a
gozar de la paz que brota de haber
sido liberados y perdonados.

San Pablo, en la carta a los Romanos,
se refiere explicitamente al inicio de
este salmo para celebrar la gracia
liberadora de Cristo (cf. Rm 4,6-8).
Podriamos aplicarlo al sacramento



de la reconciliacion. En él, a la luz del
Salmo, se experimenta la conciencia
del pecado, a menudo ofuscada en
nuestros dias, y a la vez la alegria del
perdon. En vez del binomio
"delito-castigo” tenemos el binomio
"delito-perdon”, porque el Sefior es
un Dios "que perdona la iniquidad, la
rebeldia y el pecado" (Ex 34,7).

5. San Cirilo de Jerusalén (siglo IV)
utilizo el salmo 31 para ensenar a los
catecumenos la profunda renovacion
del bautismo, purificacion radical de
todo pecado (Procatequesis n. 15).
También él ensalzo, a través de las
palabras del salmista, la misericordia
divina. Con sus palabras concluimos
nuestra catequesis: "Dios es
misericordioso y no escatima su
perdon. (...) El camulo de tus pecados
no superara la grandeza de la
misericordia de Dios; la gravedad de
tus heridas no superara la habilidad
del supremo Médico, con tal de que
te abandones a él con confianza.



Manifiesta al Médico tu enfermedad,
y hablale con las palabras que dijo
David: "Reconozco mi culpa, tengo
siempre presente mi pecado". Asi
obtendras que se hagan realidad
estas otras palabras: "Tu has
perdonado la maldad de mi
corazon"" (Le catechesi, Roma 1993,
pp. 52-53).

SALMO 31
1 De David. Poema.

iFeliz el que ha sido absuelto de su
pecado

y liberado de su falta!

2 jFeliz el hombre a quien el Sefior
no le tiene en cuenta las culpas,

y en cuyo espiritu no hay doblez!

3 Mientras me quedé callado,



mis huesos se consumian entre
continuos lamentos,

4 porque de dia y de noche tu mano
pesaba sobre mi;

mi savia se secaba por los ardores
del verano.

5 Pero yo reconoci mi pecado,
no te escondi mi culpa,

pensando: «Confesaré mis faltas al
Senor».

iY tu perdonaste mi culpa y mi
pecado!

6 Por eso, que todos tus fieles te
supliquen

en el momento de la angustia;

y cuando irrumpan las aguas
caudalosas

no llegaran hasta ellos.



7 Tu eres mi refugio,
tu me libras de los peligros

y me colmas con la alegria de la
salvacion.

8 Yo te instruiré,

te ensefaré el camino que debes
seguir;

con los ojos puestos en ti, seré tu
consejero.

9 No sean irracionales como el
caballo y la mula,

cuyo brio hay que contener con el
bozal y el freno

para poder acercarse.

10 jCudantos son los tormentos del
malvado!

Pero el Seiior cubrira con su amor

al que confia en él.



11 ;Alégrense en el Sefior,
regocijense los justos!

iCanten jubilosos los rectos de
corazon!

El juicio de Dios. Miércoles 26 de
mayo de 2004

Apocalipsis 11,17-18. 12,10-12

1. El cantico que acabamos de elevar
al "Sefior Dios omnipotente" y que se
reza en la Liturgia de las Visperas, es
fruto de la seleccion de algunos
versiculos de los capitulos 11 y 12 del
Apocalipsis. El angel ya ha tocado la
ultima de las siete trompetas que
resuenan en este libro de luchay
esperanza. Entonces, los veinticuatro
ancianos de la corte celestial, que
representan a todos los justos de la
antigua y la nueva Alianza (cf. Ap 4,4;
11,16), entonan un himno que tal vez
ya se usaba en las asambleas
liturgicas de la Iglesia primitiva.
Adoran a Dios, sefior del mundo y de



la historia, dispuesto ya a instaurar
su reino de justicia, de amor y de
verdad.

En esta oracion se percibe el latido
del corazon de los justos, que
aguardan en la esperanza la venida
del Sefior para hacer mas luminosa
la situacion de la humanidad, a
menudo inmersa en las tinieblas del
pecado, de la injusticia, de la mentira
y de la violencia.

2. El canto que entonan los
veinticuatro ancianos hace
referencia a dos salmos: el salmo 2,
que es un himno mesianico (cf.
Sal2,1-5), y el salmo 98, que celebra la
realeza divina (cf. Sal 98,1). De ese
modo se consigue el objetivo de
ensalzar el juicio justo y decisivo que
el Sefior esta a punto de realizar
sobre toda la historia humana.

Son dos los aspectos de esta
intervencion benéfica, como son dos
los rasgos que definen el rostro de



Dios. Ciertamente, es juez, pero
también es salvador; condena el mal,
pero recompensa la fidelidad; es
justicia, pero sobre todo amor.

Es significativa la identidad de los
justos, salvados ya en el reino de
Dios. Se dividen en tres clases de
"siervos" del Senor, a saber, los
profetas, los santos y los que temen
su nombre (cf. Ap 11,18). Es una
especie de retrato espiritual del
pueblo de Dios, segun los dones
recibidos en el bautismo y que se han
hecho fructificar en la vida de fe y de
amor. Ese perfil se realiza tanto en
los pequerios como en los grandes
(cf. Ap 19,5).

3. Como ya hemos dicho, en la
elaboracion de este himno se han
utilizado también otros versiculos
del capitulo 12, que se refieren a una
escena grandiosa y gloriosa del
Apocalipsis. En ella se enfrentan la
mujer que ha dado a luz al Mesias y



el dragon de la maldad y la violencia.
En ese duelo entre el bien y el mal,
entre la Iglesia y Satanas, de
Improviso resuena una voz celestial
que anuncia la derrota del
"Acusador” (cf. Ap 12,10). Este
nombre es la traduccion del nombre
hebreo Satdn, dado a un personaje
que, segun el libro de Job, es
miembro de la corte celestial de Dios,
donde forma parte del Ministerio
publico (cf. Jb 1,9-11; 2,4-5; Zc 3,1).

El "acusaba a nuestros hermanos
ante nuestro Dios dia y noche", es
decir, ponia en duda la sinceridad de
la fe de los justos. Ahora es vencido
el dragon satanico y la causa de su
derrota es "la sangre del

Cordero” (Ap 12,11), la pasion y la
muerte de Cristo redentor.

A su victoria se asocia el testimonio
del martirio de los cristianos. Los
fieles que no han dudado en
"despreciar su vida ante la



muerte” (Ap 12,11) participan
intimamente en la obra redentora
del Cordero. El pensamiento va a las
palabras de Cristo: "El que ama su
vida, la pierde; y el que odia su vida
en este mundo, la guardara para la
vida eterna" (Jn 12,25).

4. El solista celeste que ha entonado
el cantico lo concluye invitando a
todo el coro de los angeles a unirse al
himno de alegria por la salvacion
obtenida (cf. Ap 12,12). Nosotros nos
asociamos a esa voz en nuestra
accion de gracias, gozosa y llena de
esperanza, aun en medio de las
pruebas que marcan nuestro camino
hacia la gloria.

Lo hacemos escuchando las palabras
que el martir san Policarpo dirigio al
"Sefior Dios omnipotente" cuando ya
estaba atado y preparado para la
hoguera: "Sefior Dios todopoderoso,
Padre de tu amado y bendito Hijo
Jesucristo..., bendito seas por



haberme considerado digno de ser
inscrito, este dia y en esta hora, en el
numero de los martires, con el caliz
de tu Cristo para la resurreccion a la
vida eterna de alma y cuerpo en la
incorruptibilidad del Espiritu Santo.
Haz que sea acogido hoy entre ellos,
en tu presencia, como pingue y grato
sacrificio, tal como tu, el Dios
verdadero y ajeno a la mentira, de
antemano dispusiste, manifestaste y
realizaste. Por eso, sobre todo, yo te
alabo, te bendigo, te glorifico a través
del eterno y celeste Sumo Sacerdote,
tu amado Hijo Jesucristo, por el cual
sea dada gloria a ti con él y con el
Espiritu Santo, ahora y por todos los
siglos. Amén" (Atti e passioni dei
martiri, Milan 1987, p. 23).

Apocalipsis 11,17-18; 12,10-12

17 «Te damos gracias, Sefior, Dios
todopoderoso —el que es y el que era—
porque has ejercido tu inmenso
poder y has establecido tu Reino.



18 Los paganos se habian enfurecido,
pero llegd el tiempo de tu ira, asi
como también el momento de juzgar
a los muertos y de recompensar a tus
servidores, los profetas, y a los santos
y a todos aquellos que temen tu
Nombre —pequerfios y grandes-y el
momento de exterminar a los que
corrompian la tierra».

KoKk

10 Y escuché una voz potente que
resono en el cielo: «Ya llegd la
salvacion, el poder y el Reino de
nuestro Dios y la soberania de su
Mesias porque ha sido precipitado el
acusador de nuestros hermanos, el
que dia y noche los acusaba delante
de nuestro Dios.

11 Ellos mismos lo han vencido,
gracias a la sangre del Cordero y al
testimonio que dieron de él, porque
despreciaron su vida hasta la
muerte.



12 jQue se alegren entonces el cielo y
sus habitantes, pero ay de ustedes,
tierra y mar, porque el Diablo ha
descendido hasta ustedes con todo su
furor, sabiendo que le queda poco
tiempo!».

Oracion de un enfermo. Miércoles 2
de junio de 2004

Salmo 40

1. Un motivo que nos impulsa a
comprender y amar el salmo 40, que
acabamos de escuchar, es el hecho de
que Jesus mismo lo cito: «No me
refiero a todos vosotros; yo conozco a
los que he elegido; pero tiene que
cumplirse la Escritura: "El que come
mi pan ha alzado contra mi su
talén"» (Jn 13,18).

Es la ultima noche de su vida terrena
y Jesus, en el Cenaculo, esta a punto
de ofrecer el bocado del huésped a
Judas, el traidor. Su pensamiento va
a esa frase del salmo, que en realidad



es la suplica de un enfermo,
abandonado por sus amigos. En esa
antigua plegaria Cristo encuentra
sentimientos y palabras para
expresar su profunda tristeza.

Nosotros, ahora, trataremos de
seguir e iluminar toda la trama de
este salmo, que aflor¢ a los labios de
una persona que ciertamente sufria
por su enfermedad, pero sobre todo
por la cruel ironia de sus
"enemigos"” (cf. Sal 40,6-9) e incluso
por la traicion de un "amigo" (cf. v.
10).

2. El salmo 40 comienza con una
bienaventuranza, que tiene como
destinatario al amigo verdadero, al
que "cuida del pobre y desvalido":
sera recompensado por el Sefior en el
dia de su sufrimiento, cuando esté
postrado "en el lecho del dolor"” (cf.
vv. 2-4).

Sin embargo, el nucleo de la suplica
se encuentra en la parte sucesiva,



donde toma la palabra el enfermo
(cf. vv. 5-10). Inicia su discurso
pidiendo perdon a Dios, de acuerdo
con la tradicional concepcion del
Antiguo Testamento, segun la cual a
todo dolor correspondia una culpa:
"Sefor, ten misericordia, sdname,
porque he pecado contra ti" (v. 5; cf.
Sal 37). Para el antiguo judio la
enfermedad era una llamada a la
conciencia para impulsar a la
conversion.

Aunque se trate de una vision
superada por Cristo, Revelador
definitivo (cf. Jn 9,1-3), el sufrimiento
en si mismo puede encerrar un valor
secreto y convertirse en senda de
purificacion, de liberacion interior y
de enriquecimiento del alma. Invita
a vencer la superficialidad, la
vanidad, el egoismo, el pecado, y a
abandonarse mads intensamente a
Dios y a su voluntad salvadora.



3. En este momento entran en escena
los malvados, los que han venido a
visitar al enfermo, no para
consolarlo, sino para atacarlo (cf. vv.
6-9). Sus palabras son duras y hieren
el corazon del orante, que
experimenta una maldad
despiadada. Esa misma situacion la
experimentaran muchos pobres
humillados, condenados a estar solos
y a sentirse una carga pesada incluso
para sus familiares. Y si de vez en
cuando escuchan palabras de
consuelo, perciben inmediatamente
en ellas un tono de falsedad e
hipocresia.

Mas aun, como deciamos, el orante
experimenta la indiferencia y la
dureza incluso de sus amigos (cf. v.
10), que se transforman en
personajes hostiles y odiosos. El
salmista les aplica el gesto de "alzar
contra €l su talon", es decir, el acto
amenazador de quien esta a punto de
pisotear a un vencido o el impulso



del jinete que espolea a su caballo
con el talon para que pisotee a su
adversario.

Es profunda la amargura cuando
quien nos hiere es "el amigo" en
quien confidbamos, llamado
literalmente en hebreo "el hombre de
la paz". El pensamiento va
espontaneamente a los amigos de Job
que, de comparfieros de vida, se
transforman en presencias
indiferentes y hostiles (cf.jb 19,1-6).
En nuestro orante resuena la voz de
una multitud de personas olvidadas
y humilladas en su enfermedad y
debilidad, incluso por parte de
quienes deberian sostenerlas.

4. Con todo, la plegaria del salmo 40
no concluye con este fondo oscuro. El
orante esta seguro de que Dios se
hara presente, revelando una vez
mas su amor (cf. vv. 11-14). Sera él
quien sostendra y tomara entre sus
brazos al enfermo, el cual volvera a



"estar en la presencia” de su Sefior (v.
13), 0 sea, segun el lenguaje biblico, a
revivir la experiencia de la liturgia
en el templo.

Asi pues, el salmo, marcado por el
dolor, termina con un rayo de luzy
esperanza. Desde esta perspectiva se
logra entender por qué san
Ambrosio, comentando la
bienaventuranza inicial (cf. v. 2), vio
proféticamente en ella una
invitacion a meditar en la pasion
salvadora de Cristo, que lleva a la
resurrecciéon. En efecto, ese Padre de
la Iglesia, sugiere introducirse asi en
la lectura del salmo:
"Bienaventurado el que piensa en la
miseria y en la pobreza de Cristo, el
cual, siendo rico, se hizo pobre por
nosotros. Rico en su reino, pobre en
la carne, porque tomo sobre si esta
carne de pobres. (...) Asi pues, no
sufrio en la riqueza, sino en nuestra
pobreza. Por consiguiente, no sufrio
la plenitud de la divinidad, (...) sino



la carne. (...) Trata, pues, de
comprender el sentido de la pobreza
de Cristo, si quieres ser rico. Trata de
comprender el sentido de su
debilidad, si quieres obtener la salud.
Trata de comprender el sentido de su
cruz, si no quieres avergonzarte de
ella; el sentido de su herida, si
quieres curar las tuyas; el sentido de
su muerte, si quieres conseguir la
vida eterna; el sentido de su
sepultura, si quieres encontrar la
resurreccion” (Commento a dodici
salmi: Saemo, VIII, Milan-Roma 1980,
pp- 39-41).

SALMO 40

1 Del maestro de coro. Salmo de
David.

2 Feliz el que se ocupa del débil y del
pobre:

el Sefior lo librara en el momento del
peligro.



3 El Sefior lo protegera y le dara
larga vida,

lo hara dichoso en la tierra

y no lo entregara a la avidez de sus
enemigos.

4 E] Serior lo sostendra en su lecho de
dolor

y le devolvera la salud.
5 Yo dije: «Ten piedad de mi, Sefior,
sdname, porque pequé contra ti».

6 Mis enemigos solo me auguran
desgracias:

«¢Cuando se morira y desaparecera
sunombre?».

7 Si alguien me visita, habla con
falsedad,

recoge malas noticias y las divulga al
salir.



8 Mis adversarios se juntan para
murmurar contra mi,

y me culpan de los males que
padezco, diciendo:

9 «Una enfermedad incurable ha
caido sobre él;

ese que esta postrado no volvera a
levantarse».

10 Hasta mi amigo mads intimo, en
quien yo confiaba,

el que comid mi pan, se puso contra
mi.

11 Pero tu, Sefior, ten piedad de mi;
levantame y les daré su merecido.

12 En esto reconozco que ta me
amas,

en que mi enemigo no canta victoria
sobre mi.



13 Tu me sostuviste a causa de mi
integridad,

y me mantienes para siempre en tu
presencia.

14 ;Bendito sea el Sefior, el Dios de
Israel,

desde siempre y para siempre!
jAmén! jAmén!

Dios, refugio y fortaleza de su
pueblo. Miércoles 16 de junio de
2004

Salmo 45

1. Acabamos de escuchar el primero
de los seis himnos a Sion que recoge
el Salterio (cf. Sal 47,75, 83,86 y 121).
El salmo 45, como las otras
composiciones analogas, celebra la
ciudad santa de Jerusalén, "la ciudad
de Dios, la santa morada del
Altisimo" (v. 5), pero sobre todo
expresa una confianza



inquebrantable en Dios, que "es
nuestro refugio y nuestra fuerza,
poderoso defensor en el peligro” (v.
2; cf. vv. 8 y 12). Este salmo evoca los
fendmenos mas tremendos para
afirmar con mayor fuerza la
intervencion victoriosa de Dios, que
da plena seguridad. Jerusalén, a
causa de la presencia de Dios en ella,
"no vacila" (v. 6).

El pensamiento va al oraculo del
profeta Sofonias, que se dirige a
Jerusalén y le dice: "Alégrate, hija de
Sion; regocijate, Israel; alégrate y
exulta de todo corazodn, hija de
Jerusalén. (...) El Sefior, tu Dios, esta
en medio de ti, como poderoso
salvador. Fl exulta de gozo por ti; te
renovara por su amor; se regocijara
por ti con gritos de jubilo, como en
los dias de fiesta" (Sof 3,14. 17-18).

2. El salmo 45 se divide en dos
grandes partes mediante una especie
de antifona, que se repite en los



versiculos 8 y 12: "El Sefior de los
Ejércitos esta con nosotros, nuestro
alcazar es el Dios de Jacob". El titulo
"Sefior de los ejércitos" es tipico del
culto judio en el templo de Sién y, a
pesar de su connotacion marcial,
vinculada al arca de la alianza,
remite al sefiorio de Dios sobre todo
el cosmos y sobre la historia.

Por tanto, este titulo es fuente de
confianza, porque el mundo enteroy
todas sus vicisitudes se encuentran
bajo el gobierno supremo del Sefior.
Asi pues, este Sefior esta "con
nosotros", como lo confirma la
antifona, con una referencia
implicita al Emmanuel, el "Dios con
nosotros" (cf.Is 7,14; Mt 1,23).

3. La primera parte del himno (cf. Sal
45,2-7) estd centrada en el simbolo
del agua, que presenta dos
significados opuestos. En efecto, por
una parte, braman las olas del mar,
que en el lenguaje biblico son



simbolo de devastaciones, del caos y
del mal. Esas olas hacen temblar las
estructuras del ser y del universo,
simbolizadas por los montes, que se
desploman por la irrupcion de una
especie de diluvio destructor (cf. vv.
3-4). Pero, por otra parte, estan las
aguas saludables de Sidn, una ciudad
construida sobre aridos montes, pero
a la que alegra "el correr de las
acequias"” (v. 5).

El salmista, aludiendo a las fuentes
de Jerusalén, como la de Siloé (cf. Is
8,6-7), ve en ellas un signo de la vida
que prospera en la ciudad santa, de
su fecundidad espiritual y de su
fuerza regeneradora.

Por eso, a pesar de las convulsiones
de la historia que hacen temblar a los
pueblos y vacilar a los reinos (cf. Sal
45,7), el fiel encuentra en Sion la paz
y la serenidad que brotan de la
comunion con Dios.



4. La segunda parte del salmo 45 (cf.
vv. 9-11) puede describir asi un
mundo transfigurado. El Sefior
mismo, desde su trono en Sidn,
interviene con gran vigor contra las
guerras y establece la paz que todos
anhelan. Cuando se lee el versiculo
10 de nuestro himno: "Pone fin a la
guerra hasta el extremo del orbe,
rompe los arcos, quiebra las lanzas,
prende fuego a los escudos”, el
pensamiento va espontaneamente a
Isaias.

También el profeta canto el fin de la
carrera de armamentos y la
transformacion de los instrumentos
bélicos de muerte en medios para el
desarrollo de los pueblos: "De las
espadas forjaran arados; de las
lanzas, podaderas. No alzara la
espada pueblo contra pueblo, no se
adiestraran para la guerra" (Is 2,4).

5. La tradicién cristiana ha ensalzado
con este salmo a Cristo "nuestra



paz" (cf. Ef 2,14) y nuestro liberador
del mal con su muerte y
resurreccion. Es sugestivo el
comentario cristoldgico que hace san
Ambrosio partiendo del versiculo 6
del salmo 45, en el que se asegura
que Dios "socorre” a la ciudad "al
despuntar la aurora". El célebre
Padre de la Iglesia ve en ello una
alusion profética a la resurreccion.

En efecto —explica—, "la
resurrecciéon matutina nos
proporciona el apoyo del auxilio
celestial; esa resurreccion, que ha
vencido a la noche, nos ha traido el
dia, como dice la Escritura:
"Despiértate y levantate, resucita de
entre los muertos. Y brillara para ti
la luz de Cristo". Advierte el sentido
mistico. Al atardecer se realizé la
pasion de Cristo. (...) Al despuntar la
aurora, la resurreccion. (...) Muere al
atardecer del mundo, cuando ya
desaparece la luz, porque este
mundo yacia totalmente en tinieblas



y estaria inmerso en el horror de
tinieblas aun mas negras si no
hubiera venido del cielo Cristo, luz
de eternidad, a restablecer la edad de
la inocencia al género humano. Por
tanto, el Sefior Jesus sufrio y con su
sangre perdono nuestros pecados, ha
resplandecido la luz de una
conciencia mas limpia y ha brillado
el dia de una gracia

espiritual" (Commento a dodici Salmi,
SAEMO, VIII, Milan-Roma, 1980, p.
213).

SALMO 45

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Para oboes. Canto.

2 Dios es nuestro refugio y fortaleza,

una ayuda siempre pronta en los
peligros.

3 Por eso no tememos, aunque la
tierra se conmueva



y las montafias se desplomen hasta el
fondo del mar;

4 aunque bramen y se agiten sus
olas,

y con su impetu sacudan las
montaiias.

El Sefior de los ejércitos esta con
nosotros,

nuestro baluarte es el Dios de Jacob.

5 Los canales del Rio alegran la
Ciudad de Dios,

la mas santa Morada del Altisimo.

6 Dios esta en medio de ella: nunca
vacilara;

él la socorrera al despuntar la
aurora.

7 Tiemblan las naciones, se
tambalean los reinos:



él hace oir su voz y se deshace la
tierra.

8 El Sefior de los ejércitos esta con
nosotros,

nuestro baluarte es el Dios de Jacob.

9 Vengan a contemplar las obras del
Senor,

¢l hace cosas admirables en la tierra:

10 elimina la guerra hasta los
extremos del mundo;

rompe el arco, quiebra la lanza
y prende fuego a los escudos.

11 Rindanse y reconozcan que yo Soy
Dios:

yo estoy por encima de las naciones,
por encima de toda la tierra.

12 El Senor de los ejércitos esta con
nosotros,



nuestro baluarte es el Dios de Jacob.

Himno de adoracion y alabanza.
Miércoles 23 de junio de 2004

Apocalipsis 15

1. La Liturgia de las Visperas incluye,
ademas de los salmos, una serie de
canticos tomados del Nuevo
Testamento. Algunos, como el que
acabamos de escuchar, estan
compuestos de pasajes del
Apocalipsis, libro con el que se
concluye toda la Biblia, marcado a
menudo por cantos y coros, por
voces solistas e himnos de la
asamblea de los elegidos, por sonidos
de trompetas, de arpas y de citaras.

Nuestro cantico, muy breve, se
encuentra en el capitulo 15 de ese
libro. Esta a punto de comenzar una
escena nueva y grandiosa: tras las
siete trompetas que introdujeron las
plagas divinas vienen ahora siete
copas también llenas de plagas, en



griego pleghé, un término que de por
si indica un golpe violento capaz de
provocar heridas y, a veces, incluso
la muerte. Es evidente que aqui se
hace referencia a la narracion de las
plagas de Egipto (cf. Ex 7,14.11,10).

En el Apocalipsis la "plaga"” es
simbolo de un juicio sobre el mal,
sobre la opresion y sobre la violencia
del mundo. Por eso, también es signo
de esperanza para los justos. Las
siete plagas -como es sabido, en la
Biblia el numero siete es simbolo de
plenitud- se definen como "las
ualtimas" (cf. Ap 15,1), porque en ellas
culmina la intervencion divina que
detiene el mal.

2. E1 himno es entonado por los
salvados, los justos de la tierra, que
estan "de pie", con la misma actitud
del Cordero resucitado (cf. Ap 15,2).
Del mismo modo que los judios en el
Exodo, después de atravesar el mar,
cantaban el himno de Moisés (cf. Ex



15,1-18), asi los elegidos elevan a Dios
el "cantico de Moisés, siervo de Dios,
y el cantico del Cordero” (Ap 15,3),
después de vencer a la Bestia,
enemiga de Dios (cf. Ap 15,2).

Este himno refleja la liturgia de las
Iglesias joanicas y esta constituido
por un florilegio de citas del Antiguo
Testamento, especialmente de los
Salmos. La comunidad cristiana
primitiva consideraba la Biblia no
s6lo como alma de su fe y de su vida,
sino también de su oracién y de su
liturgia, precisamente como sucede
en las Visperas que estamos
comentando.

Asimismo, es significativo que el
cantico vaya acompafiado de
instrumentos musicales: 1os justos
llevan en sus manos las citaras (cf.
Ap 15,2), testimonio de una liturgia
embellecida con el esplendor de la
musica sacra.



3. Con su himno, los salvados, mas
que celebrar su constancia y su
sacrificio, exaltan las "grandes y
maravillosas obras" del "Sefior Dios
omnipotente", es decir, sus gestos
salvificos en el gobierno del mundo y
en la historia. En efecto, la verdadera
oracion, ademas de peticion, es
también alabanza, accidn de gracias,
bendicion, celebracion y profesion de
fe en el Sefior que salva.

En este himno es también
significativa la dimension
universalista, que se expresa con las
palabras del salmo 85: "Todos los
pueblos vendran a postrarse en tu
presencia, Senor" (Sal 85,9). La
mirada se ensancha asi hacia todo el
horizonte y se vislumbran multitudes
de pueblos que se dirigen hacia el
Sefior para reconocer que son "justos
y verdaderos sus caminos" (cf. Ap
15,4), es decir, sus intervenciones en
la historia para detener el mal'y
elogiar el bien. La esperanza de



justicia presente en todas las
culturas, la necesidad de verdad y de
amor que sienten todas las
espiritualidades, indican nuestra
tendencia hacia el Sefor, la cual sélo
se satisface cuando llegamos a él.

Es hermoso pensar en esta
dimension universal de religiosidad
y esperanza, asumida e interpretada
por las palabras de los profetas:
"Desde la salida del sol hasta su ocaso
es grande mi nombre entre las
naciones, y en todo lugar ha de
ofrecerse a mi nombre un sacrificio
de incienso y una oblacidn pura,
pues grande es mi nombre entre las
naciones, dice el Sefior de los
ejércitos" (M1 1,11).

4. Concluimos uniendo nuestra voz al
coro universal. Lo hacemos con las
palabras de un canto de san Gregorio
Nacianceno, gran Padre de la Iglesia,
del siglo IV: "Gloria al Padre y al Hijo,
rey del universo; gloria al Espiritu



Santisimo, al que sea dada toda
gloria. La Trinidad es un solo Dios. El
ha creado todas las cosas; y las ha
colmado: colmo el cielo de seres
celestiales, y la tierra de terrestres.
Llend de seres acudticos el mar, los
rios y las fuentes, vivificandolo todo
con su Espiritu, para que toda la
creacion elevara himnos al sabio
Creador. La vida y la permanencia
en la vida lo tienen a él como unica
causa. Corresponde sobre todo a la
criatura racional cantar para
siempre su alabanza como Rey
poderoso y Padre bueno. Haz, oh
Padre, que yo también con pureza te
glorifique en espiritu, con el corazon,
con la lengua y con el

pensamiento” (Poesie, 1, Coleccion de
textos patristicos 115, Roma 1994, pp.
66-67).

Apocalipsis 15

1 Después vi en el cielo otro signo
grande y admirable: siete Angeles



que llevaban las siete ultimas plagas,
con las cuales debia consumarse la
ira de Dios.

2 También vi como un mar de cristal,
mezclado de fuego. Los que habian
vencido a la Bestia, a suimagen vy la
cifra de su nombre, estaban de pie
sobre el mar, teniendo en sus manos
grandes arpas,

3 y cantaban el canto de Moisés, el
servidor de Dios, y el canto del
Cordero, diciendo: «jGrandes y
admirables son tus obras, Sefior, Dios
todopoderoso; justos y verdaderos
son tus caminos, Rey de los pueblos!
¢Quién dejara de temerte, Sefior,
quién no alabara tu Nombre?

4 Solo tu eres santo, y todas las
naciones vendran a adorarte, porque
se ha manifestado la justicia de tus
actos».



5 Después de esto, vi abrirse en el
cielo el Templo, el tabernaculo del
Testimonio.

6 De él salieron los siete Angeles que
tenian las siete plagas, y estaban
vestidos de lino puro y
resplandeciente, y cefiidos con
cinturones de oro.

7 Entonces, uno de los cuatro Seres
Vivientes entregd a los siete Angeles
siete copas colmadas de la ira del
Dios que vive por los siglos de los
siglos.

8 Y el Templo se llend del humo que
procede de la gloria de Dios y de su
poder, de manera que nadie pudo

entrar al Templo hasta que cesaron
las siete plagas de los siete Angeles.

Promesa de cumplir los
mandamientos de Dios. Miércoles
21 de julio de 2004

Salmo 118



1. Después de la pausa con ocasion
de mi estancia en el Valle de Aosta,
reanudamos ahora, en esta audiencia
general, nuestro itinerario a lo largo
de los salmos que nos propone la
liturgia de las Visperas. Hoy
reflexionamos sobre la decimocuarta
de las veintidds estrofas que
componen el salmo 118, grandioso
himno a la ley de Dios, expresion de
su voluntad. El namero de las
estrofas corresponde a las letras del
alfabeto hebreo e indica plenitud;
cada una de ellas se compone de
ocho versiculos y de palabras que
comienzan con la correspondiente
letra del alfabeto en sucesion.

En la estrofa que hemos escuchado,
las palabras iniciales de los
versiculos comienzan con la letra
hebrea nun. Esta estrofa se encuentra
iluminada por la brillante imagen de
su primer versiculo: "Lampara es tu
palabra para mis pasos, luz en mi
sendero"” (v. 105). E1 hombre se



adentra en el itinerario a menudo
oscuro de la vida, pero
repentinamente el esplendor de la
palabra de Dios disipa las tinieblas.

También el salmo 18 compara la ley
de Dios con el sol, cuando afirma que
"la norma del Sefior es limpida y da
luz a los 0jos" (v. 9). En el libro de los
Proverbios se reafirma que "el
mandato es una lampara y la leccion
una luz" (Pr 6,23). Precisamente con
esa imagen Cristo mismo presentara
su persona como revelacion
definitiva: "Yo soy la luz del mundo.
El que me siga no caminara en la
oscuridad, sino que tendra la luz de
la vida" (Jn 8,12).

2. El salmista continua su oracion
evocando los sufrimientos y los
peligros de la vida que debe llevar y
que necesita ser iluminada y
sostenida: "jEstoy tan afligido, Sefior!
Dame vida segun tu promesa. (...) Mi



vida esta en peligro; pero no olvido
tu voluntad" (Sal 118,107. 109).

Toda la estrofa esta marcada por un
sentimiento de angustia: "Los
malvados me tendieron un lazo" (v.
110), confiesa el orante, recurriendo
a una imagen del &mbito de la caza,
frecuente en el Salterio. El fiel sabe
que avanza por las sendas del mundo
en medio de peligros, afanes y
persecuciones. Sabe que las pruebas
siempre estan al acecho. El cristiano,
por su parte, sabe que cada dia debe
llevar la cruz a lo largo de la subida a
su Calvario (cf. Lc 9,23).

3. A pesar de todo, el justo conserva
intacta su fidelidad: "Lo juro y lo
cumpliré: guardaré tus justos
mandamientos (...). No olvido tu
voluntad (...). No me desvié de tus
decretos" (Sal 118,106. 109. 110). La
paz de la conciencia es la fuerza del
creyente; su constancia en cumplir



los mandamientos divinos es la
fuente de la serenidad.

Por tanto, es coherente la declaracion
final: "Tus preceptos son mi herencia
perpetua, la alegria de mi

corazon" (v. 111). Esta es la realidad
mas valiosa, la "herencia", la
"recompensa” (v. 112), que el
salmista conserva con gran esmero y
amor ardiente: las ensefianzas y los
mandamientos del Sefior. Quiere ser
totalmente fiel a la voluntad de su
Dios. Por esta senda encontrara la
paz del alma y lograra atravesar el
tunel oscuro de las pruebas, llegando
a la alegria verdadera.

4. A este respecto, son muy
iluminadoras las palabras de san
Agustin, el cual, comentando
precisamente el salmo 118,
desarrolla al comienzo el tema de la
alegria que brota del cumplimiento
de la ley del Sefior. "Este larguisimo
salmo, desde el inicio, nos invita a la



felicidad, la cual, como es sabido,
constituye la esperanza de todo
hombre. En efecto, ¢puede haber
alguien que no desee ser feliz? ;ha
habido o habra alguien que no lo
desee? Pero si esto es verdad, ;qué
necesidad hay de invitaciones para
alcanzar una meta a la que el
corazon humano tiende
espontaneamente? (...) (No sera tal
vez porque, aunque todos aspiramos
a la felicidad, la mayoria ignora el
modo como se consigue? Si,
precisamente esta es la leccion de
aquel que dice: "Dichoso el que, con
vida intachable, camina en la
voluntad del Sefior".

"Al parecer, quiere decir: Sé 1o que
quieres; sé que buscas la felicidad.
Pues bien, si quieres ser feliz, lleva
una vida intachable. Lo primero lo
buscan todos; pero son pocos los que
se preocupan de lo segundo, sin lo
cual no se puede conseguir aquello
que es la aspiracion comun. {Como



llevar una vida intachable si no es
caminando en la voluntad del Sefior?
Por tanto, dichosos los que con vida
intachable caminan en la voluntad
del Sefior. Esta exhortacion no es
superflua, sino necesaria para
nuestro espiritu" (Esposizioni sui
Salmi, 111, Roma 1976, p. 1113).

Hagamos nuestra la conclusion del
gran obispo de Hipona, que reafirma
la permanente actualidad de la
felicidad prometida a quienes se
esfuerzan por cumplir fielmente la
voluntad de Dios.

Salmo 118

105 Tu palabra es una lampara para
mis pasos,

y una luz en mi camino.

106 Hice un juramento -y lo
sostengo-

de cumplir tus justas decisiones.



107 Estoy muy afligido, Sefior:
vivificame, conforme a tu palabra.

108 Acepta, Sefior, las ofrendas de
mis labios,

y enséfiame tus decisiones.
109 Mi vida esta en constante peligro,
pero yo no me olvido de tu ley.

110 Los pecadores me tienden una
trampa,

pero yo no me aparto de tus
preceptos.

111 Tus prescripciones son mi
herencia para siempre,

porque alegran mi corazon.

112 Estoy decidido a cumplir tus
preceptos,

siempre y a la perfeccion



El Seiior es el lote de mi heredad.
Miércoles 28 de julio de 2004

Salmo 15

1. Tenemos la oportunidad de
meditar en un salmo de intensa
fuerza espiritual, después de
escucharlo y transformarlo en
oracion. A pesar de las dificultades
del texto, que el original hebreo pone
de manifiesto sobre todo en los
primeros versiculos, el salmo 15 es
un cantico luminoso, con espiritu
mistico, como sugiere ya la profesion
de fe puesta al inicio: "Mi Sefior eres
ty; no hay dicha para mi fuera de

ti" (v. 2). Asi pues, Dios es
considerado como el unico bien. Por
ello, el orante opta por situarse en el
ambito de la comunidad de todos los
que son fieles al Sefior: "Cuanto a los
santos que estan en la tierra, son mis
principes, en los que tengo mi
complacencia” (v. 3). Por eso, el
salmista rechaza radicalmente la



tentacion de la idolatria, con sus ritos
sanguinarios y sus invocaciones
blasfemas (cf. v. 4).

Es una opcidn neta y decisiva, que
parece un eco de la del salmo 72, otro
canto de confianza en Dios,
conquistada a través de una fuerte y
sufrida opcion moral: "¢No te tengo a
ti en el cielo? Y contigo, ¢qué me
importa la tierra? (...) Para mi lo
bueno es estar junto a Dios, hacer del
Sefior mi refugio” (Sal 72,25. 28).

2. El salmo 15 desarrolla dos temas,
expresados mediante tres simbolos.
Ante todo, el simbolo de la "heredad",
término que domina los versiculos
5-6. En efecto, se habla de "lote de mi
heredad, copa, suerte". Estas
palabras se usaban para describir el
don de la tierra prometida al pueblo
de Israel. Ahora bien, sabemos que la
unica tribu que no habia recibido un
lote de tierra era la de los levitas,
porque el Sefior mismo constituia su



heredad. El salmista declara
precisamente: "El sefior es el lote de
mi heredad. (...) Me encanta mi
heredad" (Sal 15,5-6). Asi pues, da la
impresion de que es un sacerdote
que proclama la alegria de estar
totalmente consagrado al servicio de
Dios.

San Agustin comenta: "El salmista no
dice: "oh Dios, dame una heredad.
¢Qué me daras como heredad?", sino
que dice: "todo lo que ta puedes
darme fuera de ti, carece de valor. Sé
tu mismo mi heredad. A ti es a quien
amo". (...) Esperar a Dios de Dios, ser
colmado de Dios por Dios. Fl te basta,
fuera de él nada te puede

bastar" (Sermon 334,3: PL 38,1469).

3. El segundo tema es el de la
comunion perfecta y continua con el
Setior. El salmista manifiesta su
firme esperanza de ser preservado
de la muerte, para permanecer en la
intimidad de Dios, la cual ya no es



posible en la muerte (cf. Sal 6,6; 87,6).
Con todo, sus expresiones no ponen
ningun limite a esta preservacion;
mas aun, pueden entenderse en la
linea de una victoria sobre la muerte
que asegura la intimidad eterna con
Dios.

Son dos los simbolos que usa el
orante. Ante todo, se evoca el cuerpo:
los exégetas nos dicen que en el
original hebreo (cf.Sal 15,7-10) se
habla de "rifiones", simbolo de las
pasiones y de la interioridad mas
profunda; de "diestra", signo de
fuerza; de "corazon", sede de la
conciencia; incluso, de "higado", que
expresa la emotividad; de "carne",
que indica la existencia fragil del
hombre; y, por dltimo, de "soplo de
vida".

Por consiguiente, se trata de la
representacion de "todo el ser" de la
persona, que no es absorbido y
aniquilado en la corrupcion del



sepulcro (cf. v. 10), sino que se
mantiene en la vida plena y feliz con
Dios.

4. El segundo simbolo del salmo 15 es
el del "camino": "Me ensefiaras el
sendero de la vida" (v. 11). Es el
camino que lleva al "gozo pleno en la
presencia” divina, a "la alegria
perpetua a la derecha" del Sefior.
Estas palabras se adaptan
perfectamente a una interpretacion
que ensancha la perspectiva a la
esperanza de la comunion con Dios,
mas alla de la muerte, en la vida
eterna.

En este punto, es facil intuir por qué
el Nuevo Testamento asumio el
salmo 15 refiriéndolo a la
resurreccion de Cristo. San Pedro, en
su discurso de Pentecostés, cita
precisamente la segunda parte de
este himno con una luminosa
aplicacion pascual y cristolégica:
"Dios resucito a Jesus de Nazaret,



librandole de los dolores de la
muerte, pues no era posible que
quedase bajo su dominio" (Hch 2,24).

San Pablo, durante su discurso en la
sinagoga de Antioquia de Pisidia, se
refiere al salmo 15 en el anuncio de
la Pascua de Cristo. Desde esta
perspectiva, también nosotros lo
proclamamos: "No permitiras que tu
santo experimente la corrupcion.
Ahora bien, David, después de haber
servido en sus dias a los designios de
Dios, murid, se reunid con sus padres
y experimento la corrupcion. En
cambio, aquel a quien Dios resucito
-0 sea, Jesucristo-, no experimento la
corrupcion” (Hch 13,35-37).

SALMO 15
1 Mictdn de David.
Protégeme, Dios mio,

porque me refugio en ti.



2 Yo digo al Sefior:
«Sefior, tu eres mi bien,
no hay nada superior a ti».

3 Ellos, en cambio, dicen a los dioses
de la tierra:

«Mis principes, ustedes son toda mi
alegria».

4 Multiplican sus idolos y corren tras
ellos,

pero yo no les ofreceré libaciones de
sangre,

ni mis labios pronunciaran sus
nombres.

5 El Sefior es la parte de mi herencia
y mi caliz,

itu decides mi suerte!
6 Me ha tocado un lugar de delicias,

estoy contento con mi herencia.



7 Bendeciré al Sefior que me
aconseja,

jhasta de noche me instruye mi
conciencia!l

8 Tengo siempre presente al Sefior:
¢l esta a mi lado, nunca vacilaré.

9 Por eso mi corazon se alegra,

se regocijan mis entrafnas

y todo mi ser descansa seguro:

10 porque no me entregaras la
Muerte

ni dejaras que tu amigo vea el
sepulcro.

11 Me haras conocer el camino de la
vida,

sacidandome de gozo en tu presencia,

de felicidad eterna a tu derecha.



Cristo, siervo de Dios. Miércoles 4
de agosto de 2004

Carta a los Filipenses 2,6-11

1. En nuestro itinerario a través de
los salmos y canticos que constituyen
la liturgia de las Horas nos
encontramos con el cantico del
capitulo segundo de la carta a los
Filipenses, versiculos 6-11, que se
reza en las primeras Visperas de los
cuatro domingos en que se articula la
liturgia.

Lo meditamos por segunda vez, para
seguir penetrando en su riqueza
teoldgica. En estos versiculos brilla la
fe cristiana de los origenes, centrada
en la figura de Jesus, reconocido y
proclamado hermano nuestro en la
humanidad, pero también Sefior del
universo. Por consiguiente, es una
auténtica profesion de fe cristologica,
que refleja muy bien el pensamiento
de san Pablo, pero que también
puede ser un eco de la voz de la



comunidad judeocristiana anterior al
Apostol.

2. El cantico comienza hablando de
la divinidad, propia de Jesucristo. En
efecto, a él le corresponde la
"naturaleza" y la condicion divina, la
morphe —como se dice en griego—, 0
sea, la misma realidad intima y
trascendente de Dios (cf. v. 6). Sin
embargo, él no considera su
identidad suprema y gloriosa como
un privilegio del cual hacer alarde,
un signo de poder y de mera
supremacia.

El movimiento del himno avanza
claramente hacia abajo, es decir,
hacia la humanidad. "Al despojarse”
y casi "vaciarse" de aquella gloria,
para asumir la morphe, o sea, la
realidad y la condicidn de esclavo, el
Verbo entra por esta senda en el
horizonte de la historia humana. Mas
aun, se hace semejante a los seres
humanos (cf. v. 7) y se rebaja hasta



someterse incluso a la muerte, signo
del limite y de la finitud. Esta es la
humillacion extrema, porque acepta
la muerte de cruz, que la sociedad de
entonces consideraba la mas infame
(cf. v. 8).

3. Cristo elige rebajarse desde la
gloria hasta la muerte de cruz: este
es el primer movimiento del cantico,
sobre el que volveremos a
reflexionar para ponderar otros
aspectos.

El segundo movimiento avanza en
sentido inverso: desde abajo se eleva
hacia lo alto, desde la humillacién se
asciende hacia la exaltacion. Ahora
es el Padre quien glorifica al Hijo,
arrancandolo de la muerte y
entronizandolo como Sefior del
universo (cf. v. 9). También san
Pedro, en el discurso de Pentecostés,
declara que "al mismo Jesus que
vosotros crucificasteis Dios lo ha
constituido Sefior y Mesias" (Hch 2,



36). Asi pues, la Pascua es la epifania
solemne de la divinidad de Cristo,
antes velada por su condicion de
siervo y de hombre mortal.

4. Ante la grandiosa figura de Cristo
glorificado y entronizado todos se
postran en adoracion. No solo en el
horizonte de la historia humana, sino
también en los cielos y en los
abismos (cf. Flp 2,10) se eleva una
intensa profesion de fe: "Jesucristo es
Sefior" (v. 11). "Al que Dios habia
hecho un poco inferior a los angeles,
a Jesus, lo vemos ahora coronado de
gloria y honor por su pasion y
muerte. Asi, por la gracia de Dios, ha
padecido la muerte para bien de
todos" (Hb 2,9).

Concluyamos este breve analisis del
cantico de la carta a los Filipenses,
sobre el que hemos de volver, dando
la palabra a san Agustin, el cual, en
su Comentario al evangelio de san
Juan, remite al himno paulino para



celebrar el poder vivificador de
Cristo que realiza nuestra
resurreccion, arrancandonos de
nuestro limite mortal.

5. He aqui las palabras del gran
Padre de la Iglesia: "Cristo, "a pesar
de su condicion divina, no hizo
alarde de su categoria de Dios". ;Qué
hubiera sido de nosotros, aqui en el
abismo, débiles y apegados a la
tierra, y por ello imposibilitados de
llegar a Dios? ¢Podiamos ser
abandonados a nosotros mismos? De
ninguna manera. El "se despojo de su
rango y tomo la condicion de
esclavo", pero sin abandonar la
forma de Dios. Por tanto, el que era
Dios se hizo hombre, asumiendo lo
que no era sin perder lo que era; asi,
Dios se hizo hombre. Por una parte,
aqui encuentras la ayuda a tu
debilidad; y, por otra, todo lo que
necesitas para alcanzar la
perfeccion. Que Cristo te eleve en
virtud de su humanidad, te guie en



virtud de su humana divinidad y te
conduzca a su divinidad. Queridos
hermanos, toda la predicacion
cristiana y la economia de la
salvacion, centrada en Cristo, se
resumen en esto y en nada mas: en la
resurreccion de las almas y en la
resurreccion de los cuerpos. Ambos
estaban muertos: el cuerpo, a causa
de la debilidad; y el alma, a causa de
la iniquidad; ambos estaban muertos
y era necesario que ambos, el alma 'y
el cuerpo, resucitaran. ¢En virtud de
quién resucita el alma sino en virtud
de Cristo Dios? ¢En virtud de quién
resucita el cuerpo sino en virtud de
Cristo hombre? (...) Que resucite tu
alma de la iniquidad en virtud de su
divinidad y resucite tu cuerpo de la
corrupcion en virtud de su
humanidad" (Commento al Vangelo di
san Giovanni, 23, 6, Roma 1968, p.
541).

Filipenses 2,6-11



6 El, que era de condicion divina,
no considero esta igualdad con Dios

como algo que debia guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonado a si
mismo,

tomando la condicion de servidor

y haciéndose semejante a los
hombres.

Y presentandose con aspecto
humano,

8 se humillo hasta aceptar por
obediencia la muerte

y muerte de cruz.
9 Por eso, Dios lo exalto

y le dio el Nombre que esta sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesus,



se doble toda rodilla

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre:

«Jesucristo es el Sefior».

El Mesias, rey y sacerdote.
Miércoles 18 de agosto de 2004

Salmo 109

1. Siguiendo una antigua tradicion, el
salmo 109, que se acaba de
proclamar, constituye el componente
principal de las Visperas
dominicales. Se repite en las cuatro
semanas en las que se articula la
liturgia de las Horas. Su brevedad,
ulteriormente acentuada por la
exclusion, en el uso liturgico
cristiano, del versiculo 6, con matiz
imprecatorio, implica cierta
dificultad de exégesis e



interpretacion. El texto se presenta
como un salmo regio, vinculado a la
dinastia davidica, y probablemente
remite al rito de entronizacion del
soberano. Sin embargo, la tradicion
judia y cristiana ha visto en el rey
consagrado el perfil del Consagrado
por excelencia, el Mesias, el Cristo.

Precisamente desde esta perspectiva,
el salmo se convierte en un canto
luminoso dirigido por la liturgia
cristiana al Resucitado en el dia
festivo, memoria de la Pascua del
Serior.

2. Son dos las partes del salmo 109 y
ambas se caracterizan por la
presencia de un oraculo divino. El
primer oraculo (cf. vv. 1-3) es el que
se dirige al soberano en el dia de su
entronizacion solemne "a la diestra”
de Dios, 0 sea, junto al Arca de la
alianza en el templo de Jerusalén. La
memoria de la "generacion" divina
del rey formaba parte del protocolo



oficial de su coronacidn y para Israel
asumia un valor simbdlico de
investidura y tutela, dado que el rey
era el lugarteniente de Dios en la
defensa de la justicia (cf. v. 3).

Naturalmente, en la interpretacion
cristiana, esa "generacion" se hace
real y presenta a Jesucristo como
verdadero Hijo de Dios. Asi habia
sucedido en la lectura cristiana de
otro célebre salmo regio-mesianico,
el segundo del Salterio, donde se lee
este oraculo divino: "Tu eres mi hijo:
yo te he engendrado hoy" (Sal 2,7).

3. El segundo oraculo del salmo 109
tiene, en cambio, un contenido
sacerdotal (cf. v. 4). Antiguamente, el
rey desempefiaba también funciones
cultuales, no segun la tradicion del
sacerdocio levitico, sino segun otra
conexion: la del sacerdocio de
Melquisedec, el soberano-sacerdote
de Salem, la Jerusalén preisraelita
(cf. Gn 14,17-20).



Desde la perspectiva cristiana, el
Mesias se convierte en el modelo de
un sacerdocio perfecto y supremo. La
carta a los Hebreos, en su parte
central, exalta este ministerio
sacerdotal "a semejanza de
Melquisedec" (Hb 5,10), pues lo ve
encarnado en plenitud en la persona
de Cristo.

4. El Nuevo Testamento recoge, en
repetidas ocasiones, el primer
oraculo para celebrar el caracter
mesianico de Jesus (cf. Mt 22,44;
26,64; Hch 2,34-35; 1Co 15,25-27; Hb
1,13). El mismo Cristo, ante el sumo
sacerdote y ante el sanedrin judio, se
referird explicitamente a este salmo,
proclamando que estara "sentado a
la diestra del Poder" divino,
precisamente como se dice en el
versiculo 1 del salmo 109 (Mc 14,62;
cf. 12,36-37).

Volveremos a reflexionar sobre este
salmo en nuestro comentario de los



textos de la liturgia de las Horas.
Ahora, para concluir nuestra breve
presentacion de este himno
mesianico, quisiéramos reafirmar su
interpretacion cristologica.

5. Lo hacemos con una sintesis que
nos ofrece san Agustin. En la
Exposicion sobre el salmo 109,
pronunciada en la Cuaresma del afio
412, definia este salmo como una
auténtica profecia de las promesas
divinas relativas a Cristo. Decia el
célebre Padre de la Iglesia: "Era
necesario conocer al unico Hijo de
Dios, que estaba a punto de venir a
los hombres para asumir al hombre
y para hacerse hombre a través de la
naturaleza asumida: moriria,
resucitaria, ascenderia al cielo, se
sentaria a la diestra del Padre y
cumpliria entre las gentes todo lo
que habia prometido. (...) Todo esto,
por tanto, debia ser profetizado,
debia ser anunciado con
anterioridad, debia ser sefialado



como algo que se iba a realizar, para
que, al suceder de improviso, no
suscitara temor, sino que fuera
aceptado con fe y esperado. En el
ambito de estas promesas se inserta
este salmo, el cual profetiza con
palabras tan seguras y explicitas a
nuestro Sefior y Salvador Jesucristo,
que no podemos poner en duda que
en este salmo se anuncia al

Cristo" (Esposizioni sui Salmi, 111,
Roma 1976, pp. 951 y 953).

6. Dirijamos ahora nuestra
invocacion al Padre de Jesucristo,
unico rey y sacerdote perfecto y
eterno, para que haga de nosotros un
pueblo de sacerdotes y profetas de
paz y amor, un pueblo que cante a
Cristo, rey y sacerdote, el cual se
inmold6 para reconciliar en si mismo,
en un solo cuerpo, a toda la
humanidad, creando al hombre
nuevo (cf. Ef 2,15-16).

SALMO 109



1 De David. Salmo.

Dijo el Sefior a mi Sefior:
«Siéntate a mi derecha,

mientras yo pongo a tus enemigos
como estrado de tus pies».

2 El Sefior extendera el poder de tu
cetro:

«jDomina desde Sion, en medio de
tus enemigos!».

3 «Tu eres principe desde tu
nacimiento,

con esplendor de santidad;
yo mismo te engendré como rocio,
desde el seno de la aurora».

4 El Sefior lo ha jurado y no se
retractara:

«Tu eres sacerdote para siempre,



a la manera de Melquisedec».

5 A tu derecha, Sefior, él derrotara a
los reyes,

en el dia de su enojo;

6 juzgara a las naciones, amontonara
cadaveres

y aplastara cabezas por toda la
tierra.

7 En el camino bebera del torrente,
por eso erguira su cabeza.

Himno al Dios verdadero. Miércoles
1 de septiembre de 2004

Salmo 113

1. El Dios vivo y los idolos inertes se
enfrentan en el salmo 113 B, que
acabamos de escuchar, y que forma
parte de la serie de los salmos de las
Visperas. La antigua traduccion
griega de la Biblia llamada de



losSetenta, seguida por la version
latina de la antigua liturgia cristiana,
unio este salmo en honor del
verdadero Sefior al anterior. Asi se
constituyd una unica composicion, la
cual, sin embargo, esta formada por
dos textos completamente diferentes
(cf. Sal 113 Ay 113 B).

Después de unas palabras iniciales
dirigidas al Sefior para proclamar su
gloria, el pueblo elegido presenta a
su Dios como el Creador
todopoderoso: "Nuestro Dios estd en
el cielo, lo que quiere lo hace" (Sal
113 B,3). "Fidelidad y gracia" son las
virtudes tipicas del Dios de la alianza
con respecto al pueblo que eligio,
Israel (cf. v. 1). Asi, el cosmos y la
historia estan bajo su dominio, que
es poder de amor y de salvacion.

2. Al Dios verdadero, adorado por
Israel, se contraponen

inmediatamente "los idolos de los
gentiles" (v. 4). La idolatria es una



tentacion de la humanidad entera en
toda la tierra y en todos los tiempos.
El idolo es una cosa inanimada,
fabricada por las manos del hombre,
una estatua fria, sin vida. El salmista
la presenta ironicamente con sus
siete miembros completamente
inutiles: boca muda, ojos ciegos,
orejas sordas, nariz insensible a los
olores, manos inertes, pies
paralizados, garganta que no puede
emitir sonidos (cf. vv. 5-7).

Después de esta despiadada critica
de los idolos, el salmista expresa un
deseo sarcastico: "Que sean igual los
que los hacen, cuantos confian en
ellos" (v. 8). Es un deseo expresado de
forma muy eficaz para producir un
efecto de radical disuasion con
respecto a la idolatria. Quien adora a
los idolos de la riqueza, del poder y
del éxito, pierde su dignidad de
persona humana. El profeta Isaias
decia: "jEscultores de idolos! Todos
ellos son vacuidad; de nada sirven



sus obras mads estimadas; sus testigos
nada ven y nada saben, y por eso
quedaran abochornados” (Is 44,9).

3. Por el contrario, los fieles del
Sefior saben que tienen en el Dios
vivo "su auxilio” y "su escudo" (cf. Sal
113 B,9-13). El salmo nos presenta a
esos fieles en tres categorias. Ante
todo, "la casa de Israel", es decir, todo
el pueblo, la comunidad que se
congrega en el templo para orar. Alli
se encuentra también la "casa de
Aaron', que remite a los sacerdotes,
custodios y anunciadores de la
Palabra divina, llamados a presidir el
culto. Por ultimo, se evoca a los que
temen al Sefnor, o sea, a los fieles
auténticos y constantes, que en el
judaismo posterior al destierro de
Babilonia, y mads tarde, incluian
también a los paganos que se
acercaban a la comunidad y a la fe
de Israel con corazodn sincero y con
una busqueda genuina. Ese fue, por
ejemplo, el caso del centurion



romano Cornelio (cf. Hch 10,1-2. 22),
que san Pedro convirtio al
cristianismo.

Sobre estas tres categorias de
auténticos creyentes desciende la
bendicion divina (cf. Sal 113 B,12-15).
Segun la concepcion biblica, esa
bendicién es fuente de fecundidad:
"Que el Sefior os acreciente, a
vosotros y a vuestros hijos" (v. 14).
Por ultimo, los fieles, alegres por el
don de la vida recibido del Dios vivo
y creador, entonan un breve himno
de alabanza, respondiendo a la
bendicidn eficaz de Dios con su
bendicion agradecida y confiada (cf.
vv. 16-18).

4. De un modo muy vivo y sugestivo,
un Padre de la Iglesia de Oriente, san
Gregorio de Nisa (siglo IV), en su
quinta Homilia sobre el Cantar de los
cantares utiliza este salmo para
describir el paso de la humanidad
desde el "hielo de la idolatria" hasta



la primavera de la salvacion. En
efecto —recuerda san Gregorio—, en
cierto modo, la naturaleza humana
se habia transformado "en los seres
inmoviles" y sin vida "que fueron
hechos objeto de culto”,
precisamente como esta escrito: "Que
sean igual los que los hacen, cuantos
confian en ellos".

"Y era légico que sucediese asi, pues,
del mismo modo que los que miran
al Dios vivo reciben en si mismos las
peculiaridades de la naturaleza
divina, asi el que se dirige a la
vacuidad de los idolos 1lego a ser
como lo que miraba y, de hombre
que era, se transformo en piedra. Por
consiguiente, dado que la naturaleza
humana, convertida en piedra a
causa de la idolatria, fue inmévil con
respecto a lo mejor, congelada en el
hielo del culto a los idolos, por ese
motivo en este tremendo invierno
surge el Sol de la justicia y forma la
primavera con el calor del mediodia,



que deshace ese hielo y calienta, con
los rayos del sol, todo lo que esta
debajo. Asi, el hombre, que se habia
convertido en piedra por obra del
hielo, calentado por el Espirituy
caldeado por los rayos del Logos,
volvio a ser agua que saltaba hasta la
vida eterna" (Omelie sul Cantico dei
cantici,Roma 1988, pp. 133-134).

SALMO 113

1 No nos glorifiques a nosotros,
Seror:

glorifica solamente a tu Nombre,
por tu amor y tu fidelidad.

2 ¢Por qué han de decir las naciones:
«¢Donde esta su dios»?

3 Nuestro Dios esta en el cielo y en la
tierra,

él hace todo lo que quiere.



4 Los idolos, en cambio, son plata y
oro,

obra de las manos de los hombres.

5 Tienen boca, pero no hablan,
tienen o0jos, pero no ven;

6 tienen orejas, pero no oyen,

tienen nariz, pero no huelen.

7 Tienen manos, pero no palpan,
tienen pies, pero no caminan;

ni un solo sonido sale de su garganta.

8 Como ellos seran los que los
fabrican,

los que ponen en ellos su confianza.
9 Pueblo de Israel, confia en el Senor:

él es tu ayuda y tu escudo;



10 familia de Aardn, confia en el
Sefior;

él es tu ayuda y tu escudo;

11 confien en el Sefior todos los que
lo temen:

él es su ayuda y su escudo.

12 Que el Sefior se acuerde de
nosotros y nos bendiga:

bendiga al pueblo de Israel,

bendiga a la familia de Aaron,

13 bendiga a los que temen al Sefior,
a los pequerios y a los grandes.

14 Que el Sefior los multiplique,

a ustedes y a sus hijos;

15 y sean bendecidos por el Sefior,

que hizo el cielo y la tierra.



16 El cielo pertenece al Sefior,
y la tierra la entrego a los hombres.

17 Los muertos ya no alaban al
Sefior,

ni tampoco a los que bajaron del
sepulcro.

18 Nosotros, los vivientes,
bendecimos al Sefor,

desde ahora y para siempre.
jAleluya!

Las bodas del Cordero. Miércoles 15
de septiembre de 2004

Apocalipsis 19,1-7

1. Ellibro del Apocalipsis contiene
numerosos canticos a Dios, Sefior del
universo y de la historia. Acabamos
de escuchar uno, que se encuentra
constantemente en cada una de las



cuatro semanas en que se articula la
liturgia de las Visperas.

Este himno lleva intercalado el
"aleluya", palabra de origen hebreo
que significa "alabad al Sefior" y que
curiosamente dentro del Nuevo
Testamento solo aparece en este
pasaje del Apocalipsis, donde se
repite cinco veces. Del texto del
capitulo 19 la liturgia selecciona
solamente algunos versiculos. En el
marco narrativo del relato, son
entonados en el cielo por una
"Inmensa muchedumbre": es como el
canto de un gran coro que entonan
todos los elegidos, celebrando al
Sefior con alegria y jubilo (cf. Ap
19,1).

2. Por eso, la Iglesia, en la tierra,
armoniza su canto de alabanza con
el de los justos que ya contemplan la
gloria de Dios. Asi se establece un
canal de comunicacion entre la
historia y la eternidad: este canal



tiene su punto de partida en la
liturgia terrena de la comunidad
eclesial y su meta en la celestial, a
donde ya han llegado nuestros
hermanos y hermanas que nos han
precedido en el camino de la fe.

En esta comunidn de alabanza se
celebran fundamentalmente tres
temas. Ante todo, las grandes
propiedades de Dios, "la salvacidn, la
gloria y el poder” (v. 1; cf. v. 7), es
decir, la trascendencia y la
omnipotencia salvifica. La oracion es
contemplacion de la gloria divina,
del misterio inefable, del océano de
luz y amor que es Dios.

En segundo lugar, el cantico exalta el
"reino" del Sefior, es decir, el
proyecto divino de redencion en
favor del género humano.
Recogiendo un tema muy frecuente
en los asi llamados salmos del reino
de Dios (cf.Sal 46,95-98), aqui se
proclama que "reina el Sefior,



nuestro Dios, Duefio de todo" (Ap
19,6), interviniendo con suma
autoridad en la historia. Ciertamente,
la historia estd encomendada a la
libertad humana, que genera el bien
y el mal, pero tiene su sello ultimo en
las decisiones de la divina
Providencia. El libro del Apocalipsis
celebra precisamente la meta hacia
la cual se dirige la historia a través
de la obra eficaz de Dios, aun entre
las tempestades, las laceraciones y
las devastaciones llevadas a cabo por
el mal, por el hombre y por Satanas.

En otra pagina del Apocalipsis se
canta: "Gracias te damos, Senor Dios
omnipotente, el que eresy el que
eras, porque has asumido el gran
poder y comenzaste a reinar"” (Ap
11,17).

3. Por ultimo, el tercer tema del
himno es tipico del libro del
Apocalipsis y de su simbologia:
"Llegd la boda del Cordero; su esposa



se ha embellecido” (Ap 19,7). Como
veremos en otras meditaciones sobre
este cantico, la meta definitiva a la
que nos conduce el ultimo libro de la
Biblia es la del encuentro nupcial
entre el Cordero, que es Cristo, y la
esposa purificada y transfigurada,
que es la humanidad redimida.

La expresion "llego la boda del
Cordero" se refiere al momento
supremo —como dice nuestro texto
"nupcial"— de la intimidad entre la
criatura y el Creador, en la alegria y
en la paz de la salvacion.

4. Concluyamos con las palabras de
uno de los discursos de san Agustin,
que ilustra y exalta asi el canto del
Aleluya en su significado espiritual:
"Cantamos al unisono esta palabray
unidos en torno a ella, en comunién
de sentimientos, nos estimulamos
unos a otros a alabar a Dios. Sin
embargo, a Dios sdlo puede alabarlo
con tranquilidad de conciencia quien



no ha cometido ninguna accion que
le desagrade. Ademas, por lo que
atafie al tiempo presente en que
somos peregrinos en la tierra,
cantamos el Aleluya como
consolacion para ser fortificados a lo
largo del camino; el Aleluya que
entonamos ahora es como el canto
del peregrino; con todo, recorriendo
este arduo itinerario, tendemos a la
patria, donde habra descanso; donde,
pasados todos los afanes que nos
agobian ahora, no quedara mas que
el Aleluya" (n. 255, 1: Discorsi, 1V, 2,
Roma 1984, p. 597).

Apocalipsis 19,1-7

1 Después oi algo parecido al clamor
de una enorme multitud que estaba
en el cielo, y exclamaba: «jAleluya!
La salvacion, la gloria y el poder
pertenecen a nuestro Dios,

2 porque sus juicios son verdaderos y
justos. El ha condenado a la famosa
Prostituta que corrompia la tierra



con su lujuria, y ha vengado en ella
la sangre de sus servidores».

3 Y volvieron a decir: «jAleluya! La
humareda de la Ciudad se eleva por
los siglos de los siglos».

4 Entonces los veinticuatro Ancianos
y los cuatro Seres Vivientes se
postraron para adorar a Dios, que
estd sentado en el trono, y
exclamaban: «<;jAmén, aleluya!».

5 Luego salio del trono una voz que
decia: «Alaben a nuestro Dios,
ustedes, sus servidores, los que lo
temen, pequerios y grandes».

6 Y of algo parecido al clamor de una
enorme multitud, al estruendo de
una catarata y al estallido de
violentos truenos. Y decian:
«jAleluya! Porque el Sefior, nuestro
Dios, el Todopoderoso, ha establecido
su Reino.



7 Alegrémonos, regocijémonos y
demos gloria a Dios, porque han
llegado las bodas del Cordero: su
esposa ya se ha preparado,

Pasion voluntaria de Cristo, siervo
de Dios. Miércoles 22 de septiembre
de 2004

Primera Carta de san Pedro 2,21-25

1. Hoy, al escuchar el himno tomado
del capitulo 2 de la primera carta de
san Pedro, se ha perfilado de un
modo muy vivo ante nuestros ojos el
rostro de Cristo sufriente. Eso
sucedia a los lectores de aquellacarta
en los primeros tiempos del
cristianismo y eso mismo ha
sucedido a lo largo de los siglos
durante la proclamacion liturgica de
la palabra de Dios y en la meditacion
personal.

Este canto, insertado en la carta,
presenta una tonalidad liturgica y
parece reflejar el espiritu de oracion



de la Iglesia de los origenes (cf. Col
1,15-20; Flp 2,6-11; 1Tm 3,16). Esta
marcado también por un didlogo
ideal entre el autor y los lectores, en
el que se alternan los pronombres
personales "nosotros" y "vosotros":
"Cristo padecio por vosotros,
dejandoos ejemplo para que sigais
sus huellas... Llevo nuestros pecados
en su cuerpo (...) a fin de que,
muertos a nuestros pecados, vivamos
para la justicia; con sus llagas hemos
sido curados" (1P 2,21. 24-25).

2. Pero el pronombre que mas se
repite, en el original griego, es 'V, que
aparece al inicio de los principales
versiculos (cf.1P 2,22. 23. 24):
equivale a "él", el Cristo sufriente; €l,
que no cometio pecado; él, que al ser
insultado no respondia con insultos;
él, que al padecer no amenazaba; él,
que en la cruz cargo con los pecados
de la humanidad para borrarlos.



El pensamiento de san Pedro, como
también el de los fieles que rezan
este himno, sobre todo en la liturgia
de las Visperas del tiempo de
Cuaresma, se dirige al Siervo de
Yahveh descrito en el célebre cuarto
canto del libro del profeta Isaias. Es
un personaje misterioso,
interpretado por el cristianismo en
clave mesidnica y cristologica,
porque anticipa los detalles y el
significado de la pasion de Cristo: "El
soport6 nuestros sufrimientos y
aguanto nuestros dolores (...) Fue
traspasado por nuestras rebeliones,
triturado por nuestros crimenes (...).
Con sus llagas hemos sido curados.
(...) Fue maltratado, y €l se humillg y
no abrio la boca" (Is 53,4. 5. 7).

También el perfil de la humanidad
pecadora trazado con la imagen de
unas ovejas descarriadas, en un
versiculo que no recoge la liturgia de
las Visperas (cf. 1 P 2, 25), procede de
aquel antiguo canto profético: "Todos



nosotros éramos como ovejas
descarriadas; cada uno seguia su
camino" (Is 53,6).

3. Asi pues, son dos las figuras que se
cruzan en el himno de la carta de san
Pedro. Ante todo, esta él, Cristo, que
emprende el arduo camino de la
pasion, sin oponerse a la injusticia 'y
a la violencia, sin recriminaciones ni
protestas, sino poniéndose a si
mismo y poniendo su dolorosa
situacion "en manos del que juzga
justamente” (1 P 2,23). Un acto de
confianza pura y absoluta, que
culminara en la cruz con las célebres
ultimas palabras, pronunciadas a voz
en grito como extremo abandono a la
obra del Padre: "Padre, a tus manos
encomiendo mi espiritu” (Lc 23,46; cf.
Sal 30,6).

Por tanto, no se trata de una
resignacion ciega y pasiva, sino de
una valiente confianza, destinada a
servir de ejemplo para todos los



discipulos que recorreran la senda
oscura de la prueba y la persecucion.

4. Cristo se presenta como el
Salvador, solidario con nosotros en
su "cuerpo"” humano. Al nacer de la
Virgen Maria, se hizo nuestro
hermano. Por ello, puede estar a
nuestro lado, compartir nuestro
dolor, cargar con nuestras
enfermedades, "con nuestros
pecados"” (1P 2,24). Pero él es también
y siempre el Hijo de Dios, y esta
solidaridad suya con nosotros resulta
radicalmente transformadora,
liberadora, expiatoria y salvifica (cf.
1P2,24).

Y, asi, nuestra pobre humanidad,
apartada de los caminos desviados y
perversos del mal, es conducida de
nuevo por las sendas de la "justicia",
es decir, del bello proyecto de Dios.
La ultima frase del himno es
particularmente conmovedora. Reza
asi: "Con sus llagas hemos sido



curados" (1P 2,25). Manifiesta el alto
precio que Cristo ha pagado para
conseguirnos la salvacion.

5. Para concluir, cedamos la palabra
a los Padres de la Iglesia, es decir, a
la tradicidn cristiana que ha
meditado y rezado con este himno de
san Pedro.

San Ireneo de Lyon, en un pasaje de
su tratado Contra las herejias,
entrelazando una expresion de este
himno con otras reminiscencias
biblicas, sintetiza asi la figura de
Cristo Salvador: "Uno y el mismo es
Jesucristo el Hijo de Dios, que por su
pasion nos reconcilio con Dios 'y
resucité de entre los muertos, esta
sentado a la derecha del Padre, y es
perfecto en todas las cosas; es el
mismo que, golpeado no devolvia los
golpes, "mientras padecia no profirio
amenazas" (1P 2,23); el que, victima
de la tirania, mientras sufria rogaba
al Padre que perdonara a aquellos



mismos que lo crucificaban (cf. Lc
23.34). El nos salvo; él mismo es el
Verbo de Dios, el Unigénito del Padre,
Cristo Jesus nuestro Sefior" (III, 16,9).

Primera carta de san Pedro 2,21-25

21 A esto han sido llamados, porque
también Cristo padecio por ustedes, y
les dejo un ejemplo a fin de que sigan
sus huellas.

22 El no cometio pecado y nadie
pudo encontrar una mentira en su
boca.

23 Cuando era insultado, no devolvia
el insulto, y mientras padecia no
proferia amenazas; al contrario,
confiaba su causa al que juzga
rectamente.

24 El llevo sobre la cruz nuestros
pecados, cargandolos en su cuerpo, a
fin de que, muertos al pecado,
vivamos para la justicia. Gracias a
sus llagas, ustedes fueron curados.



25 Porque antes andaban como
ovejas perdidas, pero ahora han
vuelto al Pastor y Guardidn de
ustedes.

Las nupcias del Rey. Miércoles 29 de
septiembre de 2004

Salmo 44

1. "Recito mis versos a un rey". Estas
palabras, con las que se abre el salmo
44, orientan al lector sobre el
caracter fundamental de este himno.
El escriba de corte que lo compuso
nos revela enseguida que se trata de
un carmen en honor del soberano
israelita. Mas aun, recorriendo los
versiculos de la composicion, nos
damos cuenta de estar en presencia
de un epitalamio, o sea, de un cantico
nupcial.

Los estudiosos se han esforzado por
identificar las coordenadas historicas
del salmo basandose en algunos
indicios —como la relacion de la



reina con la ciudad fenicia de Tiro
(cf. v. 13)—, pero sin llegar a una
identificacion precisa de la pareja
real. Es relevante que en la escena
haya un rey israelita, porque esto ha
permitido a la tradicion judia
transformar el texto en canto al rey
Mesias, y a la tradicion cristiana
releer el salmo en clave cristologica
y, por la presencia de la reina,
también en perspectiva marioldgica.

2. La liturgia de las Visperas nos
propone usar este salmo como
oracion, articulandolo en dos
momentos. Ahora hemos escuchado
la primera parte (cf. vv. 2-10), que,
después de la introduccion ya
evocada por el escriba autor del texto
(cf. v. 2), presenta un espléndido
retrato del soberano que esta a punto
de celebrar su boda.

Por eso, el judaismo ha reconocido
en el salmo 44 un canto nupcial, que
exalta la belleza y la intensidad del



don de amor entre los conyuges. En
particular, la mujer puede repetir
con el Cantar de los cantares:"Mi
amado es para mi, y yo soy para mi
amado" (Ct 2,16). "Yo soy para mi
amado y mi amado es para mi" (Ct
6,3).

3. El perfil del esposo real esta
trazado de modo solemne, con el
recurso a todo el aparato de una
escena de corte. Lleva las insignias
militares (Sal 44,4-6), a las que se
afiaden suntuosos vestidos
perfumados, mientras en el fondo
brillan los palacios revestidos de
marfil, con sus salas grandiosas en
las que suena musica (cf. vv. 9-10).
En el centro se encuentra el trono, y
se menciona el cetro, dos signos del
poder y de la investidura real (cf. vv.
7-8).

Al llegar aqui, quisiéramos subrayar
dos elementos. Ante todo, la belleza
del esposo, signo de un esplendor



interior y de la bendicion divina:
"Eres el mas bello de los hombres" (v.
3). Precisamente apoyandose en este
versiculo la tradicion cristiana
represento a Cristo con forma de
hombre perfecto y fascinante. En un
mundo caracterizado a menudo por
la fealdad y la descortesia, esta
imagen es una invitacion a
reencontrar la via pulchritudinis en
la fe, en la teologia y en la vida social
para ascender a la belleza divina.

4. Sin embargo, la belleza no es un
fin en si misma. La segunda nota que
quisiéramos proponer se refiere
precisamente al encuentro entre la
belleza y la justicia. En efecto, el
soberano "cabalga victorioso por la
verdad y la justicia” (v. 5); "ama la
justicia y odia la impiedad" (v. 8),y
su cetro es "cetro de rectitud" (v. 7).
La belleza debe conjugarse con la
bondad y la santidad de vida, de
modo que haga resplandecer en el



mundo el rostro luminoso de Dios
bueno, admirable y justo.

En el versiculo 7, segun los
estudiosos, el apelativo "Dios" podria
dirigirse al rey mismo, porque,
habiendo sido consagrado por el
Sefior, perteneceria en cierto modo
al ambito divino: "Tu trono, oh Dios,
permanece para siempre"”. O podria
ser una invocacion al unico rey
supremo, el Sefior, que se inclina
sobre el rey Mesias. Ciertamente, la
carta a los Hebreos,aplicando el
salmo a Cristo, no duda en reconocer
la divinidad plena, y no meramente
simbdlica, al Hijo que entrd en su
gloria (cf. Hb 1,8-9).

5. Siguiendo esta lectura cristoldgica,
concluimos remitiéndonos a los
Padres de la Iglesia, que atribuyen a
cada versiculo ulteriores valores
espirituales. Asi, sobre la frase del
salmo en la que se dice que "el Sefior
bendice eternamente” al rey Mesias



(cf. Sal 44, 3), san Juan Crisdstomo
elaboro esta aplicacion cristoldgica:
"El primer Adan fue colmado de una
grandisima maldicion; el segundo, en
cambio, de larga bendicion. Aquel
habia oido: "Maldito en tus

obras" (Gn 3,17), y de nuevo: "Maldito
quien haga el trabajo del Sefior con
dejadez" (Jr 48,10), y "Maldito quien
no mantenga las palabras de esta
Ley" (Dt 27,26) y "Maldito el que
cuelga de un arbol" (Dt 21,23). ¢Ves
cuantas maldiciones? De todas estas
maldiciones te ha liberado Cristo,
haciéndose maldicion (cf. Ga 3,13):
en efecto, asi como se humillo para
elevarte y murid para hacerte
inmortal, asi también se ha
convertido en maldicion para
colmarte de bendicion. {Qué puedes
comparar con esta bendicion, cuando
por medio de una maldicion te
concede una bendicion? En efecto, él
no tenia necesidad de bendicién,
pero te la dona a ti" (Expositio in
Psalmum XLIV,4: PG 55, 188-189).



SALMO 44

1 Del maestro de coro. Segun la
melodia de «Los lirios». De los hijos de
Coré. Poema. Canto de amor.

2 Me brota del corazon un hermoso
poema,

yo dedico mis versos al rey:

mi lengua es como la pluma de un
habil escribiente.

3 Tu eres hermoso, el mas hermoso
de los hombres;

la gracia se derramo sobre tus labios,

porque Dios te ha bendecido para
siempre.

4 Cifiete, guerrero, la espada a la
cintura;

5 con gloria y majestad, avanza
triunfalmente;



cabalga en defensa de la verdad y de
los pobres.

Tu mano hace justicia y tu derecha,
proezas;

6 tus flechas con punzantes, se te
rinden los pueblos

y caen desfallecidos los rivales del
rey.

7 Tu trono, como el de Dios,
permanece para siempre;

el cetro de tu realeza es un cetro
justiciero:

8 tu amas la justicia y odias la
iniquidad.

Por eso el Sefior, tu Dios,
prefiriéndote a tus iguales,

te consagro con el 6leo de la alegria:

9 tus vestiduras exhalan perfume de
mirra, aloe y acacia.



Las arpas te alegran desde los
palacios de marfil;

10 una hija de reyes esta de pie a tu
derecha:

es la reina, adornada con tus joyasy
con oro de Ofir.

11 jEscucha, hija mia, mira y presta
atencion!

Olvida tu pueblo y tu casa paterna,

12 y el rey se prendara de tu
hermosura.

Fl es tu sefior: inclinate ante él;

13 la ciudad de Tiro vendra con
regalos

y los grandes del pueblo buscaran tu
favor.

14 Embellecida con corales
engarzados en oro



15 y vestida de brocado, es llevada
hasta el rey.

Las virgenes van detras, sus
compafieras la guian,

16 con gozo y alegria entran al
palacio real.

17 Tus hijos ocuparan el lugar de tus
padres,

y los pondras como principes por
toda la tierra.

18 Yo haré célebre tu nombre por
todas las generaciones;

por eso, los pueblos te alabaran
eternamente.

Lareina y esposa. Miércoles 6 de
octubre de 2004

Salmo 44

1. El dulce retrato femenino que nos
acaban de presentar constituye el



segundo cuadro del diptico del que se
compone el salmo 44, un canto
nupcial sereno y gozoso, que leemos
en la liturgia de las Visperas. Asi,
después de contemplar al rey que
celebra sus bodas (cf. vv. 2-10), ahora
nuestros ojos se fijan en la figura de
la reina esposa (cf. vv. 11-18). Esta
perspectiva nupcial nos permite
dedicar el salmo a todas las parejas
que viven con intensidad y vitalidad
interior su matrimonio, signo de un
"gran misterio”, como sugiere san
Pablo, el del amor del Padre a la
humanidad y de Cristo a su Iglesia
(cf. Ef5,32). Sin embargo, el salmo
abre también otro horizonte.

En efecto, entra en escena el rey
judio y, precisamente en esta
perspectiva, la tradicion judia
sucesiva ha visto en él un perfil del
Mesias davidico, mientras que el
cristianismo ha transformado el
himno en un canto en honor de
Cristo.



2. Con todo, ahora, nuestra atencion
se fija en el perfil de la reina que el
poeta de corte, autor del salmo (cf.
Sal 44,2), traza con gran delicadeza y
sentimiento. La indicacion de la
ciudad fenicia de Tiro (cf. v. 13) hace
suponer que se trata de una princesa
extranjera. Asi asume un significado
particular la invitacién a olvidar el
pueblo y la casa paterna (cf. v. 11), de
la que la princesa se tuvo que alejar.

La vocacion nupcial es un
acontecimiento trascendental en la
vida y cambia la existencia, como ya
se constata en el libro del Génesis:
"Dejara el hombre a su padre y a su
madre y se unira a su mujer, y
vendran a ser una sola carne" (Gn
2,24). La reina esposa avanza ahora,
con su séquito nupcial que lleva los
dones, hacia el rey, prendado de su
belleza (cf. Sal 44,12-13).

3. Es notable la insistencia con que el
salmista exalta a la mujer: esta "llena



de esplendor” (v. 14), y esa
magnificencia se manifiesta en su
vestido nupcial, recamado en oroy
enriquecido con preciosos brocados
(cf. vv. 14-15).

La Biblia ama la belleza como reflejo
del esplendor de Dios mismo; incluso
los vestidos pueden ser signo de una
luz interior resplandeciente, del
candor del alma.

El pensamiento se remonta, por un
lado, a las paginas admirables del
Cantar de los cantares (cf. capitulos 4
y 5) y, por otro, a la pagina del
Apocalipsis donde se describen "las
bodas del Cordero", es decir, de
Cristo, con la comunidad de los
redimidos, destacando el valor
simbolico de los vestidos nupciales:
"Han llegado las bodas del Cordero, y
su esposa se ha engalanado y se le ha
concedido vestirse de lino
deslumbrante de blancura. El lino



son las buenas acciones de los
santos" (Ap 19,7-8).

4. Ademas de la belleza, se exalta la
alegria que reina en el jubiloso
"séquito de virgenes", o sea, las
damas que acompafian a la esposa
"entre alegria y algazara" (cf. Sal
44,15-16). La alegria genuina, mucho
mas profunda que la meramente
externa, es expresion de amor, que
participa en el bien de la persona
amada con serenidad de corazon.

Ahora bien, segun los augurios con
que concluye el salmo, se vislumbra
otra realidad radicalmente intrinseca
al matrimonio: la fecundidad. En
efecto, se habla de "hijos" y de
"generaciones" (cf. vv. 17-18). El
futuro, no sélo de la dinastia sino
también de la humanidad, se realiza
precisamente porque la pareja ofrece
al mundo nuevas criaturas.

Se trata de un tema importante en
nuestros dias, en el Occidente a



menudo incapaz de garantizar su
futuro mediante la generacion y la
tutela de nuevas criaturas, que
prosigan la civilizacion de los
pueblos y realicen la historia de la
salvacion.

5. Muchos Padres de la Iglesia, como
es sabido, han interpretado el retrato
de la reina aplicandolo a Maria,
desde la exhortacidn inicial:
"Escucha, hija, mira, inclina el
oido..." (v. 11). Asi sucedio, por
ejemplo, en la Homilia sobre la
Madre de Dios de Crisipo de
Jerusalén, un monje capadocio de los
fundadores del monasterio de San
Eutimio, en Palestina, que, después
de su ordenacioén sacerdotal, fue
guardidn de la santa cruz en la
basilica de la Andastasis en Jerusalén.

"A ti se dirige mi discurso —dice,
hablando a Maria—, a ti que debes
convertirte en esposa del gran rey;
mi discurso se dirige a ti, que estas a



punto de concebir al Verbo de Dios,
del modo que él conoce. (...)
"Escucha, hija, mira, inclina el oido".
En efecto, se cumple el gozoso
anuncio de la redencion del mundo.
Inclina el oido y lo que vas a
escuchar te elevara el corazon. (...)
"Olvida tu pueblo y la casa paterna":
no prestes atencion a tu parentesco
terreno, pues tu te transformaras en
una reina celestial. Y escucha —dice
— cudanto te ama el Creador y Sefior
de todo. En efecto, dice, "prendado
esta el rey de tu belleza": el Padre
mismo te tomara por esposa; el
Espiritu dispondra todas las
condiciones que sean necesarias
para este desposorio. (...) No creas
que vas a dar a luz a un nifio
humano, "porque €l es tu Sefior y tu
lo adoraras". Tu Creador se ha hecho
hijo tuyo; lo concebiras y, juntamente
con los demas, lo adoraras como a tu
Sefior" (Testi mariani del primo
millennio,l, Roma 1998, pp. 605-606).



SALMO 44

1 Del maestro de coro. Segun la
melodia de «Los lirios». De los hijos de
Coré. Poema. Canto de amor.

2 Me brota del corazon un hermoso
poema,

yo dedico mis versos al rey:

mi lengua es como la pluma de un
habil escribiente.

3 Tu eres hermoso, el mas hermoso
de los hombres;

la gracia se derramo sobre tus labios,

porque Dios te ha bendecido para
siempre.

4 Cifiete, guerrero, la espada a la
cintura;

5 con gloria y majestad, avanza
triunfalmente;



cabalga en defensa de la verdad y de
los pobres.

Tu mano hace justicia y tu derecha,
proezas;

6 tus flechas con punzantes, se te
rinden los pueblos

y caen desfallecidos los rivales del
rey.

7 Tu trono, como el de Dios,
permanece para siempre;

el cetro de tu realeza es un cetro
justiciero:

8 tu amas la justicia y odias la
iniquidad.

Por eso el Sefior, tu Dios,
prefiriéndote a tus iguales,

te consagro con el 6leo de la alegria:

9 tus vestiduras exhalan perfume de
mirra, aloe y acacia.



Las arpas te alegran desde los
palacios de marfil;

10 una hija de reyes esta de pie a tu
derecha:

es la reina, adornada con tus joyasy
con oro de Ofir.

11 jEscucha, hija mia, mira y presta
atencion!

Olvida tu pueblo y tu casa paterna,

12 y el rey se prendara de tu
hermosura.

Fl es tu sefior: inclinate ante él;

13 la ciudad de Tiro vendra con
regalos

y los grandes del pueblo buscaran tu
favor.

14 Embellecida con corales
engarzados en oro



15 y vestida de brocado, es llevada
hasta el rey.

Las virgenes van detras, sus
compafieras la guian,

16 con gozo y alegria entran al
palacio real.

17 Tus hijos ocuparan el lugar de tus
padres,

y los pondras como principes por
toda la tierra.

18 Yo haré célebre tu nombre por
todas las generaciones;

por eso, los pueblos te alabaran
eternamente.

Dios salvador. Miércoles 13 de
octubre de 2004

Carta a los Efesios 1

1. Estamos ante el solemne himno de
bendicion que abre la carta a los



Efesios, una pagina de gran densidad
teoldgica y espiritual, expresion
admirable de la fe y quiza de la
liturgia de la Iglesia de los tiempos
apostaolicos.

Cuatro veces, en todas las semanas
en las que se articula la liturgia de las
Visperas, se propone el himno para
que el fiel pueda contemplar y gustar
este grandioso icono de Cristo, centro
de la espiritualidad y del culto
cristiano, pero también principio de
unidad y de sentido del universo y de
toda la historia. La bendicion se
eleva de la humanidad al Padre que
esta en los cielos (cf. v. 3), a partir de
la obra salvifica del Hijo.

2. Ella inicia en el eterno proyecto
divino, que Cristo esta llamado a
realizar. En este designio brilla ante
todo nuestra eleccion para ser
"santos e irreprochables"”, no tanto en
el ambito ritual —como parecerian
sugerir estos adjetivos utilizados en



el Antiguo Testamento para el culto
sacrificial—, cuanto "por el amor" (cf.
v. 4). Por tanto, se trata de una
santidad y de una pureza moral,
existencial, interior.

Sin embargo, el Padre tiene en la
mente una meta ulterior para
nosotros: a través de Cristo nos
destina a acoger el don de la
dignidad filial, convirtiéndonos en
hijos en el Hijo y en hermanos de
Jesus (cf. Rm 8,15. 23; 9,4; Ga 4,5).
Este don de la gracia se infunde por
medio de "su querido Hijo", el
Unigénito por excelencia (cf. vv. 5-6).

3. Por este camino el Padre obra en
nosotros una transformacion radical:
una liberacion plena del mal, "la
redencion mediante la sangre" de
Cristo, "el perddn de los pecados” a
traveés del "tesoro de su gracia" (cf. v.
7). La inmolacién de Cristo en la
cruz, acto supremo de amor y de
solidaridad, irradia sobre nosotros



una onda sobreabundante de luz, de
"sabiduria y prudencia” (cf. v. 8).
Somos criaturas transfiguradas:
cancelado nuestro pecado,
conocemos de modo pleno al Sefior.
Y al ser el conocimiento, en el
lenguaje biblico, expresion de amor,
nos introduce mas profundamente
en el "misterio” de la voluntad divina
(cf. v.9).

4. Un "misterio", o sea, un proyecto
trascendente y perfecto, cuyo
contenido es un admirable plan
salvifico: "recapitular en Cristo todas
las cosas, del cielo y de la tierra” (v.
10). El texto griego sugiere que Cristo
se ha convertido en kefalaion, es
decir, es el punto cardinal, el eje
central en el que converge y
adquiere sentido todo el ser creado.
El mismo vocablo griego remite a
otro, apreciado en las cartas a los
Efesios y a losColosenses: kefalé,
"cabeza", que indica la funcién que



cumple Cristo en el cuerpo de la
Iglesia.

Ahora la mirada es mas amplia y
césmica, ademas de incluir la
dimension eclesial mas especifica de
la obra de Cristo. El ha reconciliado
"en si todas las cosas, pacificando,
mediante la sangre de su cruz, lo que
hay en la tierra y en los cielos" (Col
1,20).

5. Concluyamos nuestra reflexion
con una oracion de alabanza y de
accion de gracias por la redencion
que Cristo ha obrado en nosotros. Lo
hacemos con las palabras de un texto
conservado en un antiguo papiro del
siglo IV.

"Nosotros te invocamos, Sefior Dios.
Tu lo sabes todo, nada se te escapa,
Maestro de verdad. Has creado el
universo y velas sobre cada ser. Tu
guias por el camino de la verdad a
aquellos que estaban en tinieblasy
en sombras de muerte. Tu quieres



salvar a todos los hombres y darles a
conocer la verdad. Todos juntos te
ofrecemos alabanzas e himnos de
accion de gracias". El orante
prosigue: "Nos has redimido, con la
sangre preciosa e inmaculada de tu
unico Hijo, de todo extravio y de la
esclavitud. Nos has liberado del
demonio y nos has concedido gloria y
libertad.

Estdbamos muertos y nos has hecho
renacer, alma y cuerpo, en el
Espiritu. EstAbamos manchados y
nos has purificado. Te pedimos, pues,
Padre de las misericordias y Dios de
todo consuelo: confirmanos en
nuestra vocacion, en la adoracion y
en la fidelidad". La oracion concluye
con la invocacion: "Oh Sefior
benévolo, fortalécenos, con tu fuerza.
[lumina nuestra alma con tu
consuelo... Concédenos mirar, buscar
y contemplar los bienes del cielo y no
los de la tierra. Asi, por la fuerza de
tu gracia, se dara gloria a la potestad



omnipotente, santisima y digna de
toda alabanza, en Cristo Jesus, el Hijo
predilecto, con el Espiritu Santo por
los siglos de los siglos. Amén" (A.
Hamman, Preghiere dei primi
cristiani, Milan 1955, pp. 92-94).

Carta a los Efesios 1

1 Pablo, Apostol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, saluda a los santos
que creen en Cristo Jesus.

2 Llegue a ustedes la gracia y la paz
de parte de Dios, nuestro Padre, y del
Sefior Jesucristo.

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Sefior Jesucristo,

que nos ha bendecido en Cristo

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en €l, antes de la
creacion del mundo,



para que fuéramos santos

e irreprochables en su presencia, por
el amor.

5 El nos predestind a ser sus hijos
adoptivos

por medio de Jesucristo,

conforme al beneplacito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia,

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En é1 hemos sido redimidos por su
sangre

y hemos recibido el perdon de los
pecados,

segun la riqueza de su gracia,

8 que Dios derramo sobre nosotros,



dandonos toda sabiduria y
entendimiento.

9 £l nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,

conforme al designio misericordioso

que establecio de antemano en
Cristo,

10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos:

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra,

bajo un solo jefe, que es Cristo.

11 En él hemos sido constituidos
herederos,

y destinados de antemano —segun el
previo designio

del que realiza todas las cosas
conforme a su voluntad-



12 a ser aquellos que han puesto su
esperanza en Cristo,

para alabanza de su gloria.
13 En él, ustedes,

los que escucharon la Palabra de la
verdad,

la Buena Noticia de la salvacion,
y creyeron en ella,

también han sido marcados con un
sello

por el Espiritu Santo prometido.

14 Ese Espiritu es el anticipo de
nuestra herencia

y prepara la redencion del pueblo
que Dios adquirio para si,

para alabanza de su gloria.



Vanidad de las riquezas. Miércoles
20 de octubre de 2004

Salmo 48,1-13

1. Nuestra meditacion sobre el salmo
48 se articulara en dos etapas,
precisamente como hace la liturgia
de las Visperas, que nos lo propone
en dos tiempos. Comentaremos
ahora de modo esencial su primera
parte, en la que la reflexion se
inspira en una situacion de malestar,
como en el salmo 72. El justo debe
afrontar "dias aciagos", porque lo
"cercan y lo acechan los malvados",
quienes "se jactan de sus inmensas
riquezas" (cf. Sal 48, 6-7).

La conclusion a la que llega el justo
se formula como una especie de
proverbio, que se encontrara
también al final de todo el salmo.
Sintetiza de modo limpido el mensaje
dominante de la composicion
poética: "El hombre no comprende
en la opulencia, sino que perece



como los animales" (v. 13). En otros
términos, las "inmensas riquezas" no
son una ventaja, jal contrario! Es
mejor ser pobre y estar unido a Dios.

2. En el proverbio parece resonar la
voz austera de un antiguo sabio
biblico, el Eclesiastés o Qohélet,
cuando describe el destino
aparentemente igual de toda criatura
viviente, el de la muerte, que hace
completamente vano el aferrarse
frenéticamente a las cosas terrenas:
"Como salio del vientre de su madre,
desnudo volvera, como ha venido; y
nada podra sacar de sus fatigas que
pueda llevar en la mano... Porque el
hombre y la bestia tienen la misma
suerte: muere el uno como la otra...
Todos caminan hacia una misma
meta" (Qo 5,14; 3,19. 20).

3. Una torpeza profunda se apodera
del hombre cuando se ilusiona con
evitar la muerte afanandose en
acumular bienes materiales: por ello



el salmista habla de un "no
comprender” de indole casi
irracional.

Sea como fuere, todas las culturas y
todas las espiritualidades han
analizado este tema, que Jesus
expone en su esencia de modo
definitivo cuando declara: "Mirad y
guardaos de toda codicia, porque,
aun en la abundancia, la vida de uno
no esta asegurada por sus bienes" (Lc
12,15). El narra también la famosa
parabola del rico necio, que acumula
bienes en exceso, sin imaginar que la
muerte le esta tendiendo una
emboscada (cf. Lc 12,16-21).

4. La primera parte del salmo esta
centrada por completo precisamente
en esta ilusion que conquista el
corazon del rico. Este esta
convencido de que puede
"comprarse" también la muerte, casi
intentando corromperla, un poco
como ha hecho para obtener todas



las demas cosas, o sea, el éxito, el
triunfo sobre los demas en el ambito
social y politico, la prevaricacion
impune, la saciedad, las
comodidades, los placeres.

Pero el salmista no duda en
considerar necia esta pretension.
Recurre a un vocablo que tiene un
valor también financiero, "rescate":
"Nadie puede salvarse ni dar a Dios
un rescate. Es tan caro el rescate de
la vida, que nunca les bastara para
Vivir perpetuamente sin bajar a la
fosa" (vv. 8-10).

5. El rico, aferrado a su inmensa
fortuna, esta convencido de lograr
dominar también la muerte, asi
como ha mandado en todo y a todos
con el dinero. Pero por ingente que
sea la suma que esté dispuesto a
ofrecer, su destino ultimo sera
inexorable. En efecto, al igual que
todos los hombres y mujeres, ricos o
pobres, sabios o ignorantes, debera



encaminarse a la tumba, lo mismo
que les ha sucedido a los potentes, y
debera dejar en la tierra el oro tan
amado, los bienes materiales tan
idolatrados (cf. vv. 11-12).

Jesus dirigira a sus oyentes esta
pregunta inquietante: "¢;Qué puede
dar el hombre a cambio de su

vida?" (Mt 16,26). Ningun cambio es
posible, porque la vida es don de
Dios, que "tiene en su mano el alma
de todo ser viviente y el soplo de toda
carne de hombre" (Jb 12,10).

6. Entre los Padres que han
comentado el salmo 48 merece una
atencion particular san Ambrosio,
que ensancha su sentido segun una
vision mas amplia, en concreto, a
partir de la invitacion inicial del
salmista: "Oid esto, todas las
naciones; escuchadlo, habitantes del
orbe".

El antiguo obispo de Mildn comenta:
"Reconocemos aqui, precisamente al



inicio, la voz del Sefior salvador que
llama a los pueblos a la Iglesia, para
que renuncien al pecado, se
conviertan en seguidores de la
verdad y reconozcan la ventaja de la
fe". Por lo demas, "todos los
corazones de las diversas
generaciones humanas estaban
contaminados por el veneno de la
serpiente y la conciencia humana,
esclava del pecado, no era capaz de
apartarse de €l". Por eso el Sefior,
"por iniciativa suya, promete el
perdon en la generosidad de su
misericordia, para que el culpable ya
no tenga miedo, sino que, con plena
conciencia, se alegre de ofrecer
ahora sus servicios de siervo al Sefior
bueno, que ha sabido perdonar los
pecados y premiar las

virtudes" (Commento a dodici Salmi,
n. 1:SAEMO, VIII, Milan-Roma 1980,
p. 253).

7. En estas palabras del salmo se
siente resonar la invitacion



evangélica: "Venid a mi todos los que
estais fatigados y sobrecargados, y yo
os daré descanso. Tomad sobre
vosotros mi yugo" (Mt 11,28-29). San
Ambrosio continua: "Como uno que
vendra a visitar a los enfermos, como
un meédico que vendra a curar
nuestras llagas dolorosas, asi él nos
ofrece la curacion, para que los
hombres lo sientan bien y todos
corran con confiada solicitud a
recibir el remedio de la curacion...
Llama a todos los pueblos al
manantial de la sabiduria y del
conocimiento, promete a todos la
redencion, para que nadie viva en la
angustia, nadie viva en la
desesperacion” (n. 2: ib., pp. 253-255).

SALMO 48,1-13

1 Del maestro de coro. De los hijos de
Coré. Salmo.

2 Oigan esto, todos los pueblos;



escuchen, todos los habitantes del
mundo:

3 tanto los humildes como los
poderosos,

el rico lo mismo que el pobre.
4 Mi boca hablara sabiamente,
mis reflexiones seran muy sensatas.

5 Voy a inspirarme para componer
un proverbio,

revelaré mi enigma al son de la
citara.

6 ¢Por qué voy a temer en los
momentos de peligro,

cuando me rodea la maldad de mis
opresores,

7 de esos que confian en sus riquezas

y se jactan de su gran fortuna?



8 No, nadie puede rescatarse a si
mismo

ni pagar a Dios el precio de su
liberacidn,

10 para poder seguir viviendo
eternamente

sin llegar a ver el sepulcro:

9 el precio de su rescate es
demasiado caro,

y todos desapareceran para siempre.

11 Cualquiera ve que mueren los
sabios,

necios e ignorantes perecen por
igual,

y dejan a otros sus riquezas:

12 la tumba es su residencia
perpetua,

su morada por los siglos de los siglos,



por mas que hayan poseido muchas
tierras.

13 Ningun hombre permanece en la
opulencia,

sino que muere lo mismo que los
animales:

Lariqueza humana no salva.
Miércoles 27 de octubre de 2004

Salmo 48,14-21

1. La liturgia de Visperas, en su
desarrollo progresivo, nos vuelve a
presentar el salmo 48, de estilo
sapiencial, cuya segunda parte (cf.
vv. 14-21) se acaba de proclamar. Al
igual que la anterior (cf. vv. 1-13),
que ya hemos comentado, también
esta seccion del salmo condena la
falsa esperanza engendrada por la
idolatria de la riqueza. Se trata de
una de las tentaciones constantes de
la humanidad: aferrandose al dinero,
al que se considera dotado de una



fuerza invencible, los hombres se
engafan creyendo que pueden
"comprar también la muerte",
alejandola de si.

2. En realidad, la muerte irrumpe
con su capacidad de demoler
cualquier ilusion, eliminando todos
los obstaculos, humillando toda
confianza en si mismo (cf. v. 14) y
encaminando a ricos y pobres,
soberanos y subditos, necios y sabios,
al mas alla. Es eficaz la imagen que el
salmista utiliza, presentando la
muerte como un pastor que guia con
mano firme al rebafio de las
criaturas corruptibles (cf. v. 15). Por
consiguiente, el salmo 48 nos
propone una meditacion realista y
severa sobre la muerte, meta
ineludible fundamental de la
existencia humana.

A menudo, de todos los modos
posibles tratamos de ignorar esta
realidad, esforzandonos por no



pensar en ella. Pero este esfuerzo,
ademas de inutil, es inoportuno. En
efecto, la reflexion sobre la muerte
resulta benéfica, porque relativiza
muchas realidades secundarias a las
que, por desgracia, hemos atribuido
un caracter absoluto, como la
riqueza, el éxito, el poder... Por eso,
un sabio del Antiguo Testamento, el
Sirdcida, advierte: "En todas tus
acciones ten presente tu fin, y jamas
cometeras pecado" (Si 7,36).

3. Pero en nuestro salmo hay un
viraje decisivo. El dinero no logra
"rescatarnos” de la muerte (cf. Sal
48,8-9); sin embargo, alguien puede
redimirnos de ese horizonte oscuro y
dramatico. En efecto, dice el salmista:
"Pero a mi Dios me salva, me saca de
las garras del abismo" (v. 16).

Asi se abre, para el justo, un
horizonte de esperanza e
inmortalidad. A la pregunta
planteada al inicio del salmo (¢Por



qué habré de temer?: v. 6), se le da
respuesta ahora: "No te preocupes si
se enriquece un hombre" (v. 17).

4. El justo, pobre y humillado en la
historia, cuando llega a la ultima
frontera de la vida, carece de bienes,
no tiene nada que ofrecer como
"rescate" para detener la muerte y
evitar su gelido abrazo. Pero he aqui
la gran sorpresa: Dios mismo paga el
rescate y arranca de las manos de la
muerte a su fiel, porque €l es el unico
que puede derrotar a la muerte,
inexorable para las criaturas
humanas.

Por eso, el salmista invita a "no
temer" y a no envidiar al rico, cada
vez mas arrogante en su gloria (cf.
ib.), porque, al llegar a la muerte, se
vera despojado de todo, no podra
llevar consigo ni oro ni plata, ni fama
ni éxito (cf. vv. 18-19). En cambibo, el
fiel no sera abandonado por el Sefior,
que le sefialard "el sendero de la



vida, lo saciara de gozo en su
presencia, de alegria perpetua a su
derecha" (cf.Sal 15,11).

5. Asi, podriamos poner, como
conclusion de la meditacion
sapiencial del salmo 48, las palabras
de Jesus, que nos describe el
auténtico tesoro que desafia a la
muerte: "No amontonéis tesoros en la
tierra, donde hay polilla y herrumbre
que corroen, y ladrones que socavan
y roban. Amontonad mas bien
tesoros en el cielo, donde no hay
polilla ni herrumbre que corroan, ni
ladrones que socaven y roben.
Porque donde esté tu tesoro, alli
estard también tu corazon" (Mt
6,19-21).

6. En armonia con las palabras de
Cristo, san Ambrosio, en su
Comentario al salmo 48, reafirma de
modo neto y firme la inconsistencia
de las riquezas: "Son cosas caducas y
se van con mas rapidez de la que



llegaron. Un tesoro de este tipo no es
mas que un suefio. Te despiertas y ya
ha desaparecido, porque el hombre
que logra superar la borrachera de
este mundo y vivir la sobriedad de
las virtudes, desprecia todas estas
cosas y no da valor alguno al

dinero" (Commento a dodici salmi, n.
23: SAEMO VIII, Mildn-Roma 1980, p.
275).

7. El obispo de Milan invita, por
consiguiente, a no dejarse atraer
ingenuamente por las riquezas y por
la gloria humana: "No tengas miedo,
ni siquiera cuando veas que se ha
agigantado la gloria de algun linaje
poderoso. Mirando a fondo con
atencion, te parecera vacia si no
tiene una brizna de la plenitud de la
fe". De hecho, antes de la venida de
Cristo, el hombre se encontraba
arruinado y vacio: "La ruinosa caida
del antiguo Adan nos vacio, pero la
gracia de Cristo nos lleno. El se vaci6
a si mismo para llenarnos a nosotros



y para que en la carne del hombre
habitara la plenitud de la virtud".
San Ambrosio concluye que,
precisamente por eso, ahora
podemos exclamar, con san Juan: "De
su plenitud hemos recibido todos
gracia sobre gracia" (Jn 1,16) (cf.ib.).

SALMO 48,14-21

14 este es el destino de los que tienen
riquezas,

y el final de la gente insaciable.

15 Seran puestos como ovejas en el
Abismo,

la Muerte sera su pastor;
bajaran derecho a la tumba,
su figura se desvanecera

y el Abismo serd su mansion.

16 Pero Dios rescatara mi vida,



me sacara de las garras del Abismo.

17 No te preocupes cuando un
hombre se enriquece

0 aumenta el esplendor de su casa:

18 cuando muera, no podra llevarse
nada,

su esplendor no bajara con él.

19 Aunque en vida se congratulaba,
diciendo:

«Te alabaran porque lo pasas bien»,

20 igual ira a reunirse con sus
antepasados,

con esos que nunca veran la luz.
21 El hombre rico no reflexiona,
y muere lo mismo que los animales.

Himno de los redimidos. Miércoles
3 de noviembre de 2004



Apocalipsis 4,11. 5,8-12

1. El cantico que nos acaban de
proponer marca la liturgia de las
Visperas con la sencillez y la
intensidad de una alabanza coral.
Pertenece a la solemne vision inicial
del Apocalipsis, que presenta una
especie de liturgia celestial a la que
también nosotros, todavia peregrinos
en la tierra, nos asociamos durante
nuestras celebraciones eclesiales.

El himno, compuesto por algunos
versiculos tomados del Apocalipsis y
unificados por el uso liturgico, esta
construido sobre dos elementos
fundamentales. El primero, esbozado
brevemente, es la celebracién de la
obra del Sefior: "Tu has creado el
universo, por tu voluntad lo que no
existia fue creado" (Ap 4,11). En
efecto, la creacion revela el inmenso
poder de Dios. Como dice el libro de
la Sabiduria, "de la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,



por analogia, a contemplar a su
Autor" (Sb 13,5). De igual modo, el
apostol san Pablo afirma: "Lo
invisible de Dios, desde la creacion
del mundo, se deja ver a la
inteligencia a través de sus

obras" (Rm 1,20). Por eso, es
necesario elevar el canto de alabanza
al Creador para celebrar su gloria.

2. En este contexto puede ser
interesante recordar que el
emperador Domiciano, bajo cuyo
reinado se compuso tal vez el
Apocalipsis, se hacia llamar con los
titulos "Dominus et deus noster"y
exigia que unicamente se dirigieran
a €l de esa manera (cf. Suetonio,
Domiciano, XIII).

Como es obvio, los cristianos se
negaban a tributar a una criatura
humana, por mas poderosa que
fuera, esos titulos y sélo dirigian sus
aclamaciones de adoracion al
verdadero "Sefior y Dios nuestro”,



creador del universo (cf. Ap 4,11) y a
Aquel que, juntamente con Dios, es
"el primero y el ultimo" (cf. Ap 1,17),
el que esta sentado con Dios, su
Padre, en el trono celestial (cf. Ap
3,21): Cristo, muerto y resucitado,
simbolicamente representado aqui
como un "Cordero de pie", aunque
"degollado" (Ap 5,6).

3. Este es, precisamente, el segundo
elemento, ampliamente desarrollado,
del himno que estamos comentando:
Cristo, Cordero inmolado. Los cuatro
vivientes y los veinticuatro ancianos
lo ensalzan con un canto que
comienza con la aclamacion: "Eres
digno, Sefior, de tomar el libro y
abrir sus sellos, porque fuiste
degollado” (Ap 5,9).

Asi pues, en el centro de la alabanza
se encuentra Cristo con su obra
histérica de redencion. Precisamente
por eso él es capaz de descifrar el
sentido de la historia: es él quien



"abre los sellos" (Ap 5,9) del libro
secreto que contiene el proyecto
querido por Dios.

4. Pero su obra no consiste solo en
una interpretacion, sino que es
también un acto de cumplimiento y
de liberacion. Dado que ha sido
"degollado", ha podido "comprar" (Ap
5,9) a hombres que proceden de toda
raza, lengua, pueblo y nacion.

El verbo griego que se utiliza no
remite explicitamente a la historia
del Exodo, en la que no se habla
nunca de "comprar" a los israelitas,
pero la continuacion de la frase
contiene una alusion evidente a la
célebre promesa hecha por Dios al
Israel del Sinai: "Vosotros seréis para
mi un reino de sacerdotes y una
nacion santa" (Ex 19,6).

5. Ahora esa promesa se ha hecho
realidad: el Cordero ha constituido,
de hecho, para Dios "un reino de
sacerdotes y reinan sobre la



tierra" (Ap 5,10), y este reino esta
abierto a la humanidad entera,
llamada a formar la comunidad de
los hijos de Dios, como recordara san
Pedro: "Vosotros sois linaje elegido,
sacerdocio real, nacion santa, pueblo
adquirido, para anunciar las
alabanzas de Aquel que os ha
llamado de las tinieblas a su luz
admirable"” (1P 2,9).

El concilio Vaticano II hace
referencia explicita a estos textos de
la primera carta de san Pedro y del
libro delApocalipsis, cuando,
presentando el "sacerdocio comun"
que pertenece a todos los fieles,
explica las modalidades con las que
lo ejercen: "Los fieles, en cambio,
participan en la celebracion de la
Eucaristia en virtud de su sacerdocio
real y lo ejercen al recibir los
sacramentos, en la oracion y en la
accion de gracias, con el testimonio
de una vida santa, con la renuncia y



el amor que se traduce en
obras" (Lumen gentium, 10).

6. E1 himno del libro del Apocalipsis
que meditamos hoy se concluye con
una aclamacion final pronunciada
por "miriadas de miriadas" de
angeles (cf. Ap 5,11). Se refiere al
"Cordero degollado”, al que se
atribuye la misma gloria destinada a
Dios Padre, porque "es digno de
recibir el poder, la riqueza, la
sabiduria y la fuerza" (Ap 5,12). Es el
momento de la contemplacion pura,
de la alabanza gozosa, del canto de
amor a Cristo en su misterio pascual.

Esta luminosa imagen de la gloria
celestial es anticipada en la liturgia
de la Iglesia. En efecto, como
recuerda el Catecismo de la Iglesia
catolica, la liturgia es "accion" de
Cristo total ("Christus totus"). Los que
la celebran aqui, viven ya de algun
modo, mas alla de los signos, en la
liturgia celestial, donde la



celebracion es totalmente comunion
y fiesta. El Espiritu y la Iglesia nos
hacen participar en esta liturgia
eterna cuando celebramos, en los
sacramentos, el misterio de la
salvacion (cf. nn. 1136 y 1139).

Apocalipsis 4,11. 5,8-12

11 «Tu eres digno, Sefior y Dios
nuestro, de recibir la gloria, el honor
y el poder. Porque has creado todas
las cosas: ellas existen y fueron
creadas por tu voluntad».

koK

8 Cuando tomo el libro, los cuatro
Seres Vivientes y los veinticuatro
Ancianos se postraron ante el
Cordero. Cada uno tenia un arpa, y
copas de oro llenas de perfume, que
son las oraciones de los Santos,

9 y cantaban un canto nuevo,
diciendo: «Tu eres digno de tomar el
libro y de romper los sellos, porque



has sido inmolado, y por medio de tu
Sangre, has rescatado para Dios a
hombres de todas las familias,
lenguas, pueblos y naciones.

10 T has hecho de ellos un Reino
sacerdotal para nuestro Dios, y ellos
reinaran sobre la tierra».

11 Y después oi la voz de una
multitud de Angeles que estaban
alrededor del trono, de los Seres
Vivientes y de los Ancianos. Su
numero se contaba por miles y
millones,

12 y exclamaban con voz potente: «El
Cordero que ha sido inmolado es
digno de recibir el poder y la riqueza,
la sabiduria, la fuerza y el honor, la
gloria y la alabanza».

Dios, unica esperanza del justo.
Miércoles 10 de noviembre de 2004

Salmo 61



1. Acaban de resonar las dulces
palabras del salmo 61, un canto de
confianza, que comienza con una
especie de antifona, repetida a mitad
del texto. Es como una jaculatoria
serena y fuerte, una invocacion que
es también un programa de vida:
"S6lo en Dios descansa mi alma,
porque de él viene mi salvacion; sélo
él es mi roca y mi salvacion, mi
alcazar: no vacilare" (vv. 2-3. 6-7).

2. Sin embargo, este salmo, en su
desarrollo, contrapone dos clases de
confianza. Son dos opciones
fundamentales, una buena y una
mala, que implican dos conductas
morales diferentes. Ante todo, esta la
confianza en Dios, exaltada en la
invocacion inicial, donde entra en
escena un simbolo de estabilidad y
seguridad, como es la roca, "el
alcazar", es decir, una fortaleza y un
baluarte de proteccion.



El salmista reafirma: "De Dios viene
mi salvacion y mi gloria, él es mi
roca firme; Dios es mi refugio” (v. 8).
Lo asegura después de aludir a las
tramas hostiles de sus enemigos, que
tratan de "derribarlo de la altura" (cf.
vv. 4-5).

3. Luego, el orante fija con insistencia
su atencion critica en otra clase de
confianza, fundada en la idolatria. Es
una confianza que lleva a buscar la
seguridad y la estabilidad en la
violencia, en el robo y en la riqueza.

Por eso, hace una exhortacion clara y
nitida: "No confiéis en la opresion, no
pongais ilusiones en el robo; y
aunque crezcan vuestras riquezas,
no les deis el corazon” (v. 11).

Son tres los idolos que aqui se citan y
proscriben como contrarios a la
dignidad del hombre y a la
convivencia social.



4. El primer dios falso es la violencia,
a la que por desgracia la humanidad
sigue recurriendo también en
nuestros dias ensangrentados. Este
idolo va acompafiado por un
inmenso séquito de guerras,
opresiones, prevaricaciones, torturas
y crimenes execrables, cometidos sin
el mas minimo signo de
remordimiento.

El segundo dios falso es el robo, que
se manifiesta mediante el chantaje,
la injusticia social, la usura, la
corrupcion politica y econdmica.
Demasiada gente cultiva la falsa
"iflusion” de que va a satisfacer de
este modo su propia codicia.

Por ultimo, la riqueza es el tercer
idolo, en el que el hombre "pone el
corazon" con la engafosa esperanza
de que podra salvarse de la muerte
(cf. Sal 48) y asegurarse un primado
de prestigio y poder.



5. Sirviendo a esta triada diabdlica, el
hombre olvida que los idolos son
inconsistentes, mas aun, daninos. Al
confiar en las cosas y en si mismo, se
olvida de que es "un soplo..., una
apariencia"; mas aun, si se pesa en
una bascula, resulta "mas leve que
un soplo” (Sal 61,10; cf. Sal 38,6-7).

Si fuéramos mas conscientes de
nuestra caducidad y del limite propio
de las criaturas, no elegiriamos la
senda de la confianza en los idolos,
ni organizariamos nuestra vida de
acuerdo con una escala de
pseudo-valores fragiles e
inconsistentes. Mas bien, nos
orientariamos hacia la otra
confianza, la que se funda en el
Sefior, fuente de eternidad y paz. En
efecto, solo él "tiene el poder"; s6lo él
es fuente de gracia; solo él es artifice
de justicia: "paga a cada uno segun
sus obras" (cf. Sal 61,12-13).



6. El concilio Vaticano II aplico a los
sacerdotes la invitacion del salmo 61
a "no poner el corazon en las
riquezas" (v. 11). El decreto sobre el
ministerio y la vida de los presbiteros
exhorta: "Los sacerdotes no deben de
ninguna manera poner su corazon
en las riquezas y han de evitar
siempre toda codicia y abstenerse
cuidadosamente de todo tipo de
negocios" (Presbyterorum ordinis,
17).

Sin embargo, esta invitacion a evitar
la confianza perversa, y a elegir la
que nos lleva a Dios, vale para todos
y debe convertirse en nuestra
estrella polar en la vida diaria, en las
decisiones morales y en el estilo de
vida.

7. Ciertamente, se trata de un camino
arduo, que conlleva también pruebas
para el justo y opciones valientes,
pero siempre marcadas por la
confianza en Dios (cf. Sal 61,2). A esta



luz, los Padres de la Iglesia vieron en
el orante del salmo 61 la
prefiguracion de Cristo, y pusieron
en sus labios la invocacidn inicial de
adhesion y confianza total en Dios.

A este respecto, en su Comentario al
salmo 61, san Ambrosio argumenta
asi: "Nuestro Sefior Jesucristo, al
tomar la carne del hombre para
purificarla en su persona, ¢qué otra
cosa hubiera podido hacer
inmediatamente sino borrar el
influjo maléfico del antiguo pecado?
Por la desobediencia, es decir,
violando los mandamientos divinos,
se habia infiltrado el pecado. Por eso,
ante todo tuvo que restablecer la
obediencia, para apagar el foco del
pecado... El personalmente tomé
sobre si la obediencia, para
transmitirnosla a

nosotros" (Commento a dodici Salmi,
61, 4: SAEMO, VIII, Mildn-Roma 1980,
p. 283).



SALMO 61

1 Del maestro de coro. Al estilo de
Iedutun. Salmo de David.

2 So6lo en Dios descansa mi alma,
de él me viene la salvacion.

3 S6lo él es mi Roca salvadora;

él es mi baluarte: nunca vacilaré.

4 ;Hasta cuando se ensafiaran con
un hombre

para derribarlo entre todos,
como si fuera un muro inclinado

0 un cerco que esta por
derrumbarse?

5 Sélo piensan en menoscabar mi
dignidad

y se complacen en la mentira;

bendicen con la boca



y maldicen con el corazon.

6 S6lo en Dios descansa mi alma,
de él me viene la esperanza.

7 Solo él es mi Roca salvadora,

él es mi baluarte: nunca vacilaré.
8 Mi salvacion y mi gloria

estan en Dios:

él es mi Roca firme,

en Dios estd mi refugio.

9 Confien en Dios constantemente,
ustedes, que son su pueblo,
desahoguen en €l su corazon,
porque Dios es nuestro refugio.

10 Los hombres no son mas que un
soplo,



los poderosos son sélo una ficcion:
puestos todos juntos en una balanza,
pesarian menos que el viento.

11 No se fien de la violencia,

ni se ilusionen con lo robado;
aunque se acrecienten las riquezas
no pongan el corazon en ellas.

12 Dios ha dicho una cosa,

dos cosas yo escuché:

que el poder pertenece a Dios,

13 y a ti, Sefior, la misericordia.
Porque tu retribuyes a cada uno
segun sus acciones.

Invitacion universal a la alabanza
divina. Miércoles 17 de noviembre
de 2004



Salmo 66

1. "La tierra ha dado su fruto",
exclama el salmo 66, que acabamos
de proclamar, uno de los textos
incluidos en la liturgia de las
Visperas. Esa frase nos hace pensar
en un himno de accion de gracias
dirigido al Creador por los dones de
la tierra, signo de la bendicion
divina. Pero este elemento natural
estd intimamente vinculado al
historico: los frutos de la naturaleza
constituyen una ocasion para pedir
repetidamente a Dios que bendiga a
su pueblo (cf. vv. 2, 7y 8), de forma
que todas las naciones de la tierra se
dirijan a Israel, intentando llegar al
Dios Salvador a través de é€l.

Por consiguiente, la composicion
refleja una perspectiva universal y
misionera, en la linea de la promesa
divina hecha a Abraham: "En ti seran
bendecidas todas las naciones de la
tierra" (Gn 12,3; cf. 18,18; 28,14).



2. La bendicion divina implorada
para Israel se manifiesta de una
forma concreta en la fertilidad de los
campos y en la fecundidad, o sea, en
el don de la vida. Por eso, el salmo
comienza con un versiculo (cf. Sal
66,2) que remite a la célebre
bendicién sacerdotal referida en el
libro de los Numeros: "El Sefior te
bendiga y te proteja, ilumine su
rostro sobre tiy te conceda su favor;
el Sefior se fije en ti y te conceda la
paz" (Nm 6,24-26).

El tema de la bendicion se repite al
final del salmo, donde se habla
nuevamente de los frutos de la tierra
(cf. Sal 66,7-8). Pero alli se encuentra
el tema universalista que confiere a
la sustancia espiritual de todo el
himno una sorprendente amplitud
de horizontes. Es una apertura que
refleja la sensibilidad de un Israel ya
preparado para confrontarse con
todos los pueblos de la tierra. Este
salmo probablemente fue compuesto



después de la experiencia del exilio
en Babilonia, cuando el pueblo ya
habia iniciado la experiencia de la
diaspora entre naciones extranjeras
y en nuevas regiones.

3. Gracias a la bendicion implorada
por Israel, toda la humanidad podra
conocer "los caminos" y "la
salvacion” del Sefior (cf. v. 3), es
decir, su plan salvifico. A todas las
culturas y a todas las sociedades se
les revela que Dios juzga y gobierna
a todos los pueblos y naciones de la
tierra, llevando a cada uno hacia
horizontes de justicia y paz (cf. v. 5).

Es el gran ideal hacia el que
tendemos, es el anuncio que mas nos
afecta, hecho en el salmo 66 y en
muchas paginas proféticas (cf. Is
2,1-5; 60,1-22; J1 4,1-11; So 3,9-10; M1
1,11).

Esta serd también la proclamacion
cristiana, que san Pablo presentara
recordando que la salvacion de todos



los pueblos es el centro del
"misterio"”, es decir, del plan salvifico
de Dios: "Los gentiles son
coherederos, miembros del mismo
Cuerpo y participes de la misma
promesa en Cristo Jesus por medio
del Evangelio” (Ef 3,6).

4. Israel ya puede pedir a Dios que
todas las naciones participen en su
alabanza; sera un coro universal: "Oh
Dios, que te alaben los pueblos, que
todos los pueblos te alaben”, se repite
en el salmo (cf. Sal 66,4 y 6).

El deseo del salmo anticipa el
acontecimiento descrito en la carta a
los Efesios cuando alude tal vez al
muro que en el templo de Jerusalén
mantenia a los paganos separados de
los judios: "Ahora, en Cristo Jesus,
vosotros, los que en otro tiempo
estabais lejos, habéis llegado a estar
cerca por la sangre de Cristo. Porque
él es nuestra paz: el que de los dos
pueblos hizo uno, derribando el



muro que los separaba, la enemistad.
(...) Asi pues, ya no sois extrafios ni
forasteros, sino conciudadanos de los
santos y familiares de Dios" (Ef
2,13-14. 19).

De ahi se sigue un mensaje para
nosotros: debemos derribar los
muros de las divisiones, de la
hostilidad y del odio, para que la
familia de los hijos de Dios se reuna
en armonia a la misma mesa,
bendiciendo y alabando al Creador
por los dones que concede a todos,
sin distinciones (cf. Mt 5,43-48).

5. La tradicidn cristiana ha
interpretado el salmo 66 en clave
cristologica y marioldgica. Para los
Padres de la Iglesia "la tierra que ha
dado su fruto” es la Virgen Maria,
que da a luz a Cristo nuestro Sefior.

Asi, por ejemplo, san Gregorio Magno
en la Exposicion sobre el primer libro
de los Reyes comenta este versiculo,
apoyandolo con muchos otros



pasajes de la Escritura: "A Maria se la
llama con razén "monte lleno de
frutos”, porque de ella ha nacido un
fruto 6ptimo, es decir, un hombre
nuevo. Y el profeta, contemplando su
hermosura y la gloria de su
fecundidad, exclama: "Brotara un
renuevo del tronco de Jesé, un
vastago florecera de su raiz" (Is 11,1).
David, exultando por el fruto de este
monte, dice a Dios: "Oh Dios, que te
alaben los pueblos, que todos los
pueblos te alaben. (...) La tierra ha
dado su fruto". Si, la tierra ha dado
su fruto, porque aquel que la Virgen
engendro no lo concibio por obra de
hombre, sino porque el Espiritu
Santo la cubri6 con su sombra. Por
eso, el Sefor dice al rey y profeta
David: "Pondré sobre tu trono al
fruto de tus entrafias” (Sal 131,11).
Por eso, Isaias afirma: "Y el fruto de
la tierra serd sublime" (Is 4,2). En
efecto, aquel que la Virgen engendro
no fue solamente "un hombre santo",
sino también "Dios fuerte" (Is



9,5)" (Testi mariani del primo
millennio, 111, Roma 1990, p. 625).

SALMO 66

1 Del maestro de coro. Para
instrumentos de cuerda. Salmo.
Canto.

2 Que Dios tenga piedad y nos
bendiga,

haga brillar su rostro sobre nosotros,

3 para que en la tierra se reconozca
su dominio,

y su victoria entre las naciones.

4 iQue los pueblos te den gracias, oh
Dios,

que todos los pueblos te den gracias!
5 Que canten de alegria las naciones,

porque gobiernas a los pueblos con
justicia



y guias a las naciones de la tierra.

6 jQue los pueblos te den gracias, oh
Dios,

que todos los pueblos te den gracias!
7 La tierra ha dado su fruto:

el Sefior, nuestro Dios, nos bendice.
8 Que Dios nos bendiga,

y lo teman todos los confines de la
tierra.

Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado de
entre los muertos. Miércoles 24 de
noviembre de 2004

Carta a los Colosenses 1

1. Acaba de resonar el gran himno
cristologico recogido al inicio de la
carta a los Colosenses. En él destaca
precisamente la figura gloriosa de
Cristo, corazon de la liturgia y centro



de toda la vida eclesial. Sin embargo,
el horizonte del himno en seguida se
ensancha a la creacion y la
redencion, implicando a todos los
seres creados y la historia entera.

En este canto se puede descubrir el
sentido de fe y de oracion de la
antigua comunidad cristiana, y el
Apostol recoge su voz y su
testimonio, aunque imprime al
himno su sello propio.

2. Después de una introduccion en la
que se da gracias al Padre por la
redencion (cf. vv. 12-14), este cantico,
que la liturgia de las Visperas nos
propone todas las semanas, se
articula en dos estrofas. La primera
celebra a Cristo como "primogénito
de toda criatura", es decir,
engendrado antes de todo ser,
afirmando asi su eternidad, que
trasciende el espacio y el tiempo (cf.
vv. 15-18).



Fl es la "imagen", el "icono" visible de
Dios, que permanece invisible en su
misterio. Esta fue la experiencia de
Moisés, cuando, en su ardiente deseo
de contemplar la realidad personal
de Dios, escuchd como respuesta: "Mi
rostro no podras verlo; porque no
puede verme el hombre y seguir
viviendo" (Ex 33,20; cf. también Jn
14,8-9).

En cambio, el rostro del Padre,
creador del universo, se hace
accesible en Cristo, artifice de la
realidad creada: "Por medio de él
fueron creadas todas las cosas (...);
todo se mantiene en é1" (Col, 1,16-17).
Asi pues, Cristo, por una parte, es
superior a las realidades creadas,
pero, por otra, estd implicado en su
creacion. Por eso, podemos verlo
como "imagen de Dios invisible", que
se hizo cercano a nosotros con el acto
de la creacion.



3. En la segunda estrofa (cf. vv.
18-20), la alabanza en honor de
Cristo se presenta desde otra
perspectiva: la de la salvacion, de la
redencion, de la regeneracion de la
humanidad creada por él, pero que,
por el pecado, habia caido en la
muerte.

Ahora bien, la "plenitud” de graciay
de Espiritu Santo que el Padre ha
puesto en su Hijo hace que, al morir
y resucitar, pueda comunicarnos una
nueva vida (cf. vv. 19-20).

4. Por tanto, es celebrado como "el
primogénito de entre los muertos" (v.
18). Con su "plenitud"” divina, pero
también con su sangre derramada en
la cruz, Cristo "reconcilia" y "pacifica”
todas las realidades, celestes y
terrestres. Asi las devuelve a su
situacion originaria, restableciendo
la armonia inicial, querida por Dios
segun su proyecto de amor y de vida.
Por consiguiente, la creacion y la



redencion estan vinculadas entre si
como etapas de una misma historia
de salvacion.

5. Siguiendo nuestra costumbre,
dejemos ahora espacio para la
meditacion de los grandes maestros
de la fe, los Padres de la Iglesia. Uno
de ellos nos guiara en la reflexion
sobre la obra redentora realizada por
Cristo con la sangre de su sacrificio.

Reflexionando sobre nuestro himno,
san Juan Damasceno, en el
Comentario a las cartas de san Pablo
que se le atribuye, escribe: "San
Pablo dice que "por su sangre hemos
recibido la redencion" (Ef1,7). En
efecto, se dio como rescate la sangre
del Sefior, que lleva a los prisioneros
de la muerte a la vida. Los que
estaban sometidos al reino de la
muerte no podian ser liberados de
otro modo, sino mediante aquel que
se hizo participe con nosotros de la
muerte. (...) Por la accidn realizada



con su venida hemos conocido la
naturaleza de Dios anterior a su
venida. En efecto, es obra de Dios el
haber vencido a la muerte, el haber
restituido la vida y el haber llevado
nuevamente el mundo a Dios. Por
eso dice: "él es imagen de Dios
invisible" (Col 1,15), para manifestar
que es Dios, aunque no sea el Padre,
sino la imagen del Padre, y se
identifica con €1, aunque no sea él" (I
libri della Bibbia interpretati dalla
grande tradizione, Bolonia 2000, pp.
18y 23).

San Juan Damasceno concluye,
después, con una mirada de conjunto
a la obra salvifica de Cristo: "La
muerte de Cristo salvo y renovo al
hombre; y devolvio a los angeles la
alegria originaria, a causa de los
salvados, y unio las realidades
inferiores con las superiores. (...) En
efecto, hizo la paz y suprimio la
enemistad. Por eso, los dngeles



decian: "Gloria a Dios en el cielo y
paz en la tierra"™ (ib., p. 37).

Carta a los Colosenses 1

1 Pablo, Apostol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, y el hermano
Timoteo

2 saludan a los santos de Colosas, sus
fieles hermanos en Cristo. Llegue a
ustedes la gracia y la paz que
proceden de Dios, nuestro Padre.

3 Damos gracias a Dios, el Padre de
nuestro Sefior Jesucristo, orando sin
cesar por ustedes,

4 desde que nos hemos enterado de
la fe que tienen en Cristo Jesus y del
amor que demuestran a todos los
santos,

5 a causa de la esperanza que les esta
reservada en el cielo. Ustedes oyeron
anunciar esta esperanza por medio



de la Palabra de la verdad, de la
Buena Noticia

6 que han recibido y que se extiende
y fructifica en el mundo entero. Eso
mismo sucede entre ustedes, desde
que oyeron y comprendieron la
gracia de Dios en toda su verdad,

7 al ser instruidos por Epafras,
nuestro querido compariero en el
servicio de Dios. Fl es para ustedes
un fiel ministro de Cristo,

8 y por €l conocimos el amor que el
Espiritu les inspira.

9 Por eso, desde que nos enteramos
de esto, oramos y pedimos sin cesar
por ustedes, para que Dios les haga
conocer perfectamente su voluntad,
y les dé con abundancia la sabiduria
y el sentido de las cosas espirituales.

10 Asi podran comportarse de una
manera digan del Sefior,
agradandolo en todo, fructificando



en toda clase de obras buenasy
progresando en el conocimiento de
Dios.

11 Fortalecidos plenamente con el
poder de su gloria, adquiriran una
verdadera firmeza y constancia de
animo,

12 y daran gracias con alegria al
Padre, que nos ha hecho dignos de
participar de la herencia luminosa de
los santos.

13 Porque €l nos libro del poder de
las tinieblas y nos hizo entrar en el
Reino de su Hijo muy querido,

14 en quien tenemos la redencion y
el perdon de los pecados.

15Flesla Imagen del Dios invisible,
el Primogénito de toda la creacion,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas,



tanto en el cielo como en la tierra
los seres visibles y los invisibles,

Tronos, Dominaciones, Principados y
Potestades:

todo fue creado por medio de ély
para él.

17 El existe antes que todas las cosas
y todo subsiste en él.

18 El es también la Cabeza del
Cuerpo,

es decir, de la Iglesia.
Fl es el Principio,

el Primero que resucitd de entre los
muertos,

a fin de que él tuviera la primacia en
todo,

19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.



20 Por él quiso reconciliar consigo

todo lo que existe en la tierra y en el
cielo,

restableciendo la paz por la sangre
de su cruz.

21 Antes, a causa de sus
pensamientos y sus malas obras,
ustedes eran extrafios y enemigos de
Dios.

22 Pero ahora, él los ha reconciliado
en el cuerpo carnal de su Hijo,
entregandolo a la muerte, a fin de
que ustedes pudieran presentarse
delante de él como una ofrenda
santa, inmaculada e irreprochable.

23 Para esto es necesario que ustedes
permanezcan firmes y bien fundados
en la fe, sin apartarse de la
esperanza transmitida por la Buena
Noticia que han oido y que fue
predicada a todas las criaturas que
estan bajo el cielo y de la cual yo



mismo, Pablo, fui constituido
ministro.

24 Ahora me alegro de poder sufrir
por ustedes, y completo en mi carne
lo que falta a los padecimientos de
Cristo, para bien de su Cuerpo, que es
la Iglesia.

25 En efecto, yo fui constituido
ministro de la Iglesia, porque de
acuerdo con el plan divino, he sido
encargado de llevar a su plenitud
entre ustedes la Palabra de Dios,

26 el misterio que estuvo oculto
desde toda la eternidad y que ahora
Dios quiso manifestar a sus santos.

27 A ellos les ha revelado cuanta
riqueza y gloria contiene para los
paganos este misterio, que es Cristo
entre ustedes, la esperanza de la
gloria.

28 Nosotros anunciamos a Cristo,
exhortando a todos los hombres e



instruyéndolos en la verdadera
sabiduria, a fin de que todos
alcancen su madurez en Cristo.

29 Por esta razon, me fatigo y lucho
con la fuerza de Cristo que obra en
mi poderosamente.

Poder real del Mesias. Miércoles 1
de diciembre de 2004

Salmo 71, 1-11

1. La liturgia de las Visperas, cuyos
salmos y canticos estamos
comentando progresivamente,
propone en dos etapas uno de los
salmos mas apreciados en la
tradicion judia y cristiana, el salmo
71, un canto real que los Padres de la
Iglesia meditaron e interpretaron en
clave mesianica.

Acabamos de escuchar el primer
gran movimiento de esta solemne
plegaria (cf. vv. 1-11)



Comienza con una intensa
invocacion coral a Dios para que
conceda al soberano el don
fundamental para el buen gobierno:
la justicia. Esta se aplica sobre todo
con respecto a los pobres, los cuales,
por el contrario, de ordinario suelen
ser las victimas del poder.

Conviene notar la particular
insistencia con que el salmista pone
de relieve el compromiso moral de
regir al pueblo de acuerdo con la
justicia y el derecho: "Dios mio,
confia tu juicio al rey, tu justicia al
hijo de reyes: para que rija a tu
pueblo con justicia, a tus humildes
con rectitud. (...) Que él defienda a
los humildes del pueblo” (vv. 1-2. 4).

Del mismo modo que el Sefior rige el
mundo con justicia (cf. Sal 35,7), asi
también debe actuar el rey, que es su
representante visible en la tierra —
segun la antigua concepcion biblica
— siguiendo el modelo de su Dios.



2. Sise violan los derechos de los
pobres, no solo se realiza un acto
politicamente incorrecto y
moralmente inicuo. Para la Biblia se
perpetra también un acto contra
Dios, un delito religioso, porque el
Sefior es el tutor y el defensor de los
pobres y de los oprimidos, de las
viudas y de los huérfanos (cf. Sal
67,6), es decir, de los que no tienen
protectores humanos.

Es facil intuir la razon por la cual la
tradicion, ya desde la caida de la
monarquia de Juda (siglo VI antes de
Cristo), sustituyd la figura, con
frecuencia decepcionante, del rey
davidico con la fisonomia luminosa y
gloriosa del Mesias, en la linea de la
esperanza profética manifestada por
Isaias: "Juzgara con justicia a los
débiles, y sentenciara con rectitud a
los pobres de la tierra” (Is 11,4). O,
segun el anuncio de Jeremias: "Mirad
que vienen dias —oraculo de Yahveh
— en (ue suscitaré a David un



germen justo: reinara un rey
prudente, practicara el derecho y la
justicia en la tierra" (Jr 23,5).

3. Después de esta viva y apasionada
imploracion del don de la justicia, el
Salmo ensancha el horizonte y
contempla el reino mesianico-real,
que se despliega a lo largo de las
coordenadas del tiempo y del
espacio. En efecto, por un lado, se
exalta su larga duracion en la
historia (cf. Sal 71,5. 7). Las imagenes
de tipo cosmico son muy vivas: el
paso de los dias al ritmo del sol y de
la luna, pero también el de las
estaciones, con la lluvia y la
floracion.

Por consiguiente, se habla de un
reino fecundo y sereno, pero siempre
marcado por dos valores
fundamentales: la justicia y la paz
(cf. v. 7). Estos son los signos del
ingreso del Mesias en nuestra
historia. Desde esta perspectiva, es



iluminador el comentario de los
Padres de la Iglesia, que ven en ese
rey-Mesias el rostro de Cristo, rey
eterno y universal.

4. Asi, san Cirilo de Alejandria, en su
Explanatio in Psalmos, afirma que el
juicio que Dios da al rey es el mismo
del que habla san Pablo: "hacer que
todo tenga a Cristo por Cabeza" (Ef
1,10). En efecto, "en sus dias florecera
la justicia y la paz" equivale a decir:
"en los dias de Cristo, por medio de la
fe, florecera para nosotros la justicia,
y al volvernos hacia Dios florecera
para nosotros la paz en abundancia".
Por lo demas, precisamente nosotros
somos los "pobres" y los "hijos de los
pobres" a los que este rey socorre y
salva. Y si ante todo "llama "pobres"
a los santos apostoles, porque eran
pobres de espiritu, también a
nosotros nos ha salvado en cuanto
"hijos de los pobres", justificandonos
y santificAndonos en la fe por medio
del Espiritu" (PG LXIX, 1180).



5. Por otro lado, el salmista define
también el &mbito espacial dentro
del cual se sitda la realeza de justicia
y de paz del rey-Mesias (cf. Sal
71,8-11). Aqui entra en escena una
dimension universalista que va
desde el Mar Rojo o desde el Mar
Muerto hasta el Mediterraneo, desde
el Eufrates, el gran "rio" oriental,
hasta los ultimos confines de la tierra
(cf. v. 8), alos que se alude citando a
Tarsis y las islas, los territorios
occidentales mas remotos segun la
antigua geografia biblica (cf. v. 10).
Es una mirada que se extiende sobre
todo el mapa del mundo entonces
conocido, que abarca a los arabesy a
los némadas, a los soberanos de
Estados remotos e incluso a los
enemigos, en un abrazo universal a
menudo cantado por los salmos (cf.
Sal 46,10; 86,1-7) y por los profetas
(cf. Is 2,1-5; 60,1-22; M1 1,11).

La culminacion ideal de esta vision
podria formularse precisamente con



las palabras de un profeta, Zacarias,
palabras que los Evangelios
aplicaran a Cristo: "Alégrate, hija de
Sion; canta, hija de Jerusalén; mira a
tu rey, que viene a ti justo (...).
Destruira los carros de Efraim, los
caballos de Jerusalén; rompera los
arcos guerreros, dictara la paz a las
naciones. Dominara de mar a mar,
desde el Eufrates hasta los confines
de la tierra" (Zc 9,9-10; cf. Mt 21,5).

SALMO 71,1-11
1 Oh Dios, concede tu justicia al rey

y tu rectitud al descendiente de
reyes,

2 para que gobierne a tu pueblo con
justicia

y a tus pobres con rectitud.

3 Que las montafias traigan al pueblo
la paz,

y las colinas, la justicia;



4 que él defienda a los humildes del
pueblo,

socorra a los hijos de los pobres
y aplaste al opresor.

5 Que dure tanto como el sol y la
luna,

a lo largo de las generaciones;

6 que sea como lluvia que cae sobre
el césped

y como chaparrones que riegan la
tierra.

7 Que en sus dias florezca la justicia

y abunde la paz, mientras dure la
luna;

8 que domine de un mar hasta el
otro,

y desde el Rio hasta los confines de la
tierra.



9 Que se inclinen ante €l las tribus
del desierto,

y sus enemigos muerdan el polvo;

10 que los reyes de Tarsis y de las
costas lejanas

le paguen tributo.
Que los reyes de Arabia y de Seba
le traigan regalos;

11 que todos los reyes le rindan
homenaje

y lo sirvan todas las naciones.

Reino de paz y de bendicion.
Miércoles 15 de diciembre de 2004

Salmo 71,12-19

1. La liturgia de las Visperas, que
estamos comentando en la serie de
sus salmos, nos propone en dos
etapas distintas el salmo 71, un



himno real-mesianico. Después de
meditar en la primera parte (cf. vv.
1-11), ahora reflexionaremos sobre el
segundo movimiento poético y
espiritual de este canto dedicado a la
figura gloriosa del rey Mesias (cf. vv.
12-19). Sin embargo, debemos
sefialar inmediatamente que el final
—Ilos ultimos dos versiculos (cf. vv.
18-19)— es en realidad una
afladidura liturgica sucesiva al
salmo.

En efecto, se trata de una breve pero
intensa bendicion con la que se debia
concluir el segundo de los cinco
libros en los que la tradicion judia
habia subdividido la coleccion de los
150 salmos: este segundo libro habia
comenzado con el salmo 41, el de la
cierva sedienta, simbolo luminoso de
la sed espiritual de Dios. Ahora, esa
secuencia de salmos se concluye con
un canto de esperanza en una época
de paz y justicia, y las palabras de la
bendicion final son una exaltacion de



la presencia eficaz del Sefior tanto en
la historia de la humanidad, donde
"hace maravillas" (Sal 71,18), como
en el universo creado, lleno de su
gloria (cf. v. 19).

2. Como ya sucede en la primera
parte del salmo, el elemento decisivo
para reconocer la figura del rey
mesianico es sobre todo la justicia 'y
su amor a los pobres (cf. vv. 12-14).
Sdlo él es para los pobres punto de
referencia y fuente de esperanza,
pues es el representante visible de su
unico defensor y patrono, Dios. La
historia del Antiguo Testamento
ensefia que, en realidad, los
soberanos de Israel con demasiada
frecuencia incumplian este
compromiso, prevaricando en
perjuicio de los débiles, los
desvalidos y los pobres.

Por eso, ahora la mirada del salmista
se fija en un rey justo, perfecto,
encarnado por el Mesias, el unico



soberano dispuesto a rescatar "de la
opresion, de la violencia" a los
afligidos (cf. v. 14). El verbo hebreo
que se usa aqui es el verbo juridico
del protector de los desvalidos y de
las victimas, aplicado también a
Israel "rescatado" de la esclavitud
cuando se encontraba oprimido por
el poder del faraon.

El Sefior es el principal
"rescatador-redentor”, y actua de
forma visible a través del rey-Mesias,
defendiendo "la vida y la sangre" de
los pobres, sus protegidos. Ahora
bien, "vida" y "sangre" son la realidad
fundamental de la persona; asi se
representan los derechos y la
dignidad de todo ser humano,
derechos a menudo violados por los
poderosos y los prepotentes de este
mundo.

3. El salmo 71, en su redaccion
originaria, antes de la antifona final
a la que ya hemos aludido, concluye



con una aclamacion en honor del
rey-Mesias (cf. vv. 15-17). Es como un
sonido de trompeta que acompaiia a
un coro de felicitaciones y buenos
deseos para el soberano, para su
vida, para su bienestar, para su
bendicion, para la permanencia de
su recuerdo a lo largo de los siglos.

Naturalmente, nos encontramos ante
elementos que pertenecen al estilo de
los comportamientos de corte, con el
énfasis propio de los mismos. Pero
estas palabras adquieren ya su
verdad en la accion del rey perfecto,
esperado y anhelado, el Mesias.

Segun una caracteristica propia de
los poemas mesianicos, toda la
naturaleza estd implicada en una
transformacion que es ante todo
social: el trigo de la mies sera tan
abundante que se convertird en un
mar de espigas que ondean incluso
en las cimas de los montes (cf. v. 16).
Es el signo de la bendicion divina que



se derrama en plenitud sobre una
tierra pacificada y serena. Mas aun,
toda la humanidad, evitando o
eliminando las divisiones,
convergera hacia este soberano justo,
cumpliendo asi la gran promesa
hecha por el Sefior a Abraham: "él
serd la bendicion de todos los
pueblos de la tierra" (v. 17; cf. Gn
12,3).

4. La tradicion cristiana ha intuido
en el rostro de este rey-Mesias el
retrato de Jesucristo. En su
Exposicion sobre el salmo 71, san
Agustin, interpretando precisamente
este canto en clave cristoldgica,
explica que los desvalidos y los
pobres, a los que Cristo viene a
ayudar, son "el pueblo de los
creyentes en €]". Mdas aun,
refiriéndose a los reyes, a los que el
salmo habia aludido antes, precisa
que "en este pueblo se incluyen
también los reyes que lo adoran,
pues no han renunciado a ser



desvalidos y pobres, es decir, a
confesar humildemente sus pecados
y reconocerse necesitados de la
gloria y de la gracia de Dios, para que
ese rey, hijo del rey, los liberara del
poderoso”, o sea, de Satanas, el
"calumniador"”, el "fuerte". "Pero
nuestro Salvador ha humillado al
calumniador, y ha entrado en la casa
del fuerte, arrebatandole sus enseres
después de encadenarlo (cf. Mt
12,29); él "ha librado al pobre que
clamaba, al afligido que no tenia
protector”. En efecto, ninguna otra
potencia creada habria podido hacer
esto: ni la de un hombre justo
cualquiera, ni siquiera la del angel.
No habia nadie capaz de salvarnos, y
he aqui que ha venido él en persona
y nos ha salvado" (Esposizione sul
salmo 71, 14: Nuova Biblioteca
Agostiniana, XXVI, Roma 1970, pp.
809. 811).

Salmo 71,12-19



12 Porque él librara al pobre que
suplica

y al humilde que estd desamparado.

13 Tendra compasion del débil y del
pobre,

y salvard la vida de los indigentes.

14 Los rescatara de la opresion y la
violencia,

y la sangre de ellos sera preciosa
ante sus 0jos.

15 Por eso, que viva largamente
y le regalen oro de Arabia;

que oren por €l sin cesar

y lo bendigan todo el dia.

16 Que en el pais abunden los
trigales

y ondeen sobre las cumbres de las
montanas;



que sus frutos broten como el Libano

y florezcan como la hierba de los
campos.

17 Que perdure su nombre para
siempre

y su linaje permanezca como el sol;

que él sea la bendicion de todos los
pueblos

y todas las naciones lo proclamen
feliz.

18 Bendito sea el Sefior, Dios de
Israel,

el inico que hace maravillas.

19 Sea bendito eternamente su
Nombre glorioso

y que su gloria llene toda la tierra.

jAmén! jAmén!



El juicio de Dios. Miércoles 12 de
enero de 2005

Apocalipsis 11,17-18. 12,10-12

1. El himno que acaba de resonar
desciende idealmente del cielo. En
efecto, el Apocalipsis, que nos lo
propone, lo une en su primera parte
(cf. Ap 11,17-18) a los "veinticuatro
ancianos que estaban sentados en
sus tronos delante de Dios" (Ap
11,16), y en la segunda estrofa (cf.Ap
12,10-12) a "una fuerte voz desde el
cielo" (Ap 12,10).

Asinos vemos involucrados en la
grandiosa representacion de la corte
divina, donde Dios y el Cordero, o sea
Cristo, rodeados por el "consejo de la
corona’, estan juzgando la historia
humana en el bien y en el mal, pero
mostrando también su fin ultimo de
salvacion y de gloria. Los cantos, que
abundan en el Apocalipsis, tienen
precisamente como finalidad ilustrar
el tema del sefiorio de Dios que



gobierna el flujo, a menudo
desconcertante, de las vicisitudes
humanas.

2. A este respecto, es significativa la
primera estrofa del himno puesto en
labios de los veinticuatro ancianos,
los cuales parecen encarnar al
pueblo de la eleccidn divina, en sus
dos etapas historicas: las doce tribus
de Israel y los doce Apdstoles de la
Iglesia.

Ahora, el Sefior Dios todopoderoso y
eterno "ha asumido el gran poder y
comenzado a reinar"” (cf. Ap 11,17) y
su ingreso en la historia no solo tiene
como fin frenar las acciones
violentas de los rebeldes (cf. Sal 2,1.
5), sino sobre todo exaltar y
recompensar a los justos. A estos se
los define con una serie de términos
usados para delinear la fisonomia
espiritual de los cristianos. Son
"siervos", que cumplen la ley divina
con fidelidad; son "profetas"”, dotados



de la palabra revelada que interpreta
y juzga la historia; son "santos",
consagrados a Dios y temerosos de su
nombre, es decir, dispuestos a
adorarlo y a cumplir su voluntad.
Entre ellos estan "los pequefios y los
grandes", una expresion que usa con
frecuencia el autor del Apocalipsis
(cf. Ap 13,16; 19,5. 18; 20,12) para
designar al pueblo de Dios en su
unidad y variedad.

3. Pasemos a la segunda parte del
cantico. Después de la escena
dramatica de la mujer encinta
"vestida del sol" y del terrible dragén
rojo (cf. Ap 12,1-9), una voz
misteriosa entona un himno de
accion de gracias y de jubilo.

El jubilo se debe a que Satanas, el
antiguo adversario, que en la corte
celestial actuaba de "acusador de
nuestros hermanos" (Ap 12,10), como
lo vemos en el libro de Job (cf. Jb
1,6-11; 2,4-5), ha sido ya "arrojado”



del cielo y, por tanto, ya no tiene un
poder tan grande. Sabe que "le queda
poco tiempo" (Ap 12,12), porque la
historia esta a punto de dar un viraje
radical de liberacion del mal y por
eso reacciona "con gran furor".

Por otra parte, destaca Cristo
resucitado, cuya sangre es principio
de salvacion (cf. Ap 12,11). Ha
recibido del Padre un poder regio
sobre todo el universo; en él se
realizan "la salvacion, el poder y el
reinado de nuestro Dios".

A su victoria se asocian los martires
cristianos, que han elegido el camino
de la cruz, sin caer en el mal y su
virulencia, sino poniéndose en las
manos del Padre y uniéndose a la
muerte de Cristo mediante un
testimonio de entrega y de valentia
que los ha llevado a "despreciar su
vida ante la muerte" (Ap 12,11). Nos
parece escuchar el eco de las
palabras de Cristo: "El que ama su



vida, la pierde; y el que odia su vida
en este mundo, la guardara para la
vida eterna" (Jn 12,25).

4. Las palabras del Apocalipsis sobre
los que han vencido a Satanasy al
mal "con la sangre del Cordero”
resuenan en una espléndida oracion
atribuida a Simeodn, Catholicos de
Seleucia-Ctesifonte, en Persia. Antes
de morir martir, juntamente con
muchos compaifieros, el 17 de abril
del afio 341, durante la persecucion
del rey Sapor II, dirigi6 a Cristo la
siguiente suplica:

"Sefnor, dame esta corona: tu sabes
cuanto la he deseado, porque te he
amado con toda mi alma y con toda
mi vida. Seré feliz al verte y tu me
daras el descanso. (...) Quiero
perseverar heroicamente en mi
vocacion, cumplir con fortaleza la
mision que me ha sido encomendada
y ser un ejemplo para todo el pueblo
de Oriente. (...) Recibiré la vida



donde ya no habra penas, ni
preocupaciones ni angustias, ni
perseguidores ni perseguidos, ni
opresores ni oprimidos, ni tiranos ni
victimas; alld ya no sufriré amenazas
de reyes, ni terrores de prefectos;
nadie me llevara a los tribunales ni
me infundira temor; nadie me
arrastrarad ni me asustara. Las
heridas de mis pies cicatrizaran
gracias a ti, oh camino de todos los
peregrinos; el cansancio de mis
miembros hallaran descanso en ti,
Cristo, crisma de nuestra uncion. En
ti, caliz de nuestra salvacion,
desaparecera la tristeza de mi
corazon; en ti, nuestra consolacion y
nuestra alegria, se enjugaran las
lagrimas de mis ojos" (A. Hamman,
Preghiere dei primi cristiani, Milan
1955, pp. 80-81).

Apocalipsis 11,17-18. 12,10-12

17 «Te damos gracias, Sefior, Dios
todopoderoso —el que es y el que era—



porque has ejercido tu inmenso
poder y has establecido tu Reino.

18 Los paganos se habian enfurecido,
pero llegd el tiempo de tu ira, asi
como también el momento de juzgar
a los muertos y de recompensar a tus
servidores, los profetas, y a los santos
y a todos aquellos que temen tu
Nombre —pequerfios y grandes-y el
momento de exterminar a los que
corrompian la tierra».

KoKk

10 Y escuché una voz potente que
resono en el cielo: «Ya llegd la
salvacion, el poder y el Reino de
nuestro Dios y la soberania de su
Mesias porque ha sido precipitado el
acusador de nuestros hermanos, el
que dia y noche los acusaba delante
de nuestro Dios.

11 Ellos mismos lo han vencido,
gracias a la sangre del Cordero y al
testimonio que dieron de él, porque



despreciaron su vida hasta la
muerte.

12 jQue se alegren entonces el cielo y
sus habitantes, pero ay de ustedes,
tierra y mar, porque el Diablo ha
descendido hasta ustedes con todo su
furor, sabiendo que le queda poco
tiempo!».

Accion de gracias. Miércoles 26 de
enero de 2005

Salmo 114

1. En el salmo 114, que se acaba de
proclamar, la voz del salmista
expresa su amor agradecido al Sefior,
porque ha escuchado su intensa
suplica: "Amo al Sefior, porque
escucha mi voz suplicante; porque
inclina su oido hacia mi el dia que lo
invoco" (vv. 1-2). Inmediatamente
después de esta declaracion de amor,
se describe de forma muy viva la
pesadilla mortal que atenazaba la
vida del orante (cf. vv. 3-6).



El drama se representa con los
simbolos habituales en los salmos: lo
envolvian las redes de la muerte, lo
habian alcanzado los lazos del
abismo, que quieren atraer a los
vivientes sin cesar (cf. Pr 30,15-16).

2. Se trata de la imagen de una presa
que ha caido en la trampa de un
cazador inexorable. La muerte es
como un cepo que ahoga (cf.Sal
114,3). Asi pues, el orante acaba de
superar un peligro de muerte,
pasando por una experiencia
psiquica dolorosa: "Cai en tristezas y
angustia” (v. 3). Pero desde ese
abismo tragico lanzé un grito hacia el
unico que puede extender la manoy
arrancar al orante angustiado de
aquella marafia inextricable: "Sefor,
salva mi vida" (v. 4).

Es una oracion breve pero intensa
del hombre que, encontrandose en
una situacion desesperada, se agarra
a la Unica tabla de salvacion. Asi, en



el Evangelio, gritaron los discipulos
durante la tempestad (cf. Mt 8,25), y
asi imploro Pedro cuando, al caminar
sobre el mar, comenzo6 a hundirse
(cf.Mt 14,30).

3. Una vez salvado, el orante
proclama que el Sefior es "benigno y
justo”, mas aun, "compasivo" (Sal
114,5). Este ultimo adjetivo, en el
original hebreo, remite a la ternura
de la madre, aludiendo a sus
"entranas".

La confianza auténtica siente
siempre a Dios como amor, aunque
en algan momento sea dificil
entender su manera de actuar. En
cualquier caso, existe la certeza de
que "el Sefior guarda a los
sencillos” (v. 6). Por tanto, en la
situacion de miseria y abandono
siempre se puede contar con él,
"padre de huérfanos, protector de
viudas" (Sal 67,6).



4. Ahora comienza un dialogo del
salmista con su alma, que proseguira
en el salmo 115, el sucesivo, que debe
considerarse una sola cosa con el
114. Es lo que ha hecho la tradicion
judia, dando origen al unico salmo
116, segun la numeracion hebrea del
Salterio. El salmista invita a su alma
a recobrar la calma después de la
pesadilla mortal (cf. Sal 114,7).

El Sefor, invocado con fe, ha tendido
la mano, ha roto los lazos que
envolvian al orante, ha enjugado las
lagrimas de sus ojos, ha detenido su
caida hacia el abismo infernal (cf. v.
8). El viraje ya es evidente y el canto
acaba con una escena de luz: el
orante vuelve al "pais de la vida", o
sea, a las sendas del mundo, para
caminar en la "presencia del Sefior".
Se une a la oracion comunitaria en el
templo, anticipacion de la comunion
con Dios que le espera al final de su
existencia (cf. v. 9).



5. Antes de concluir, repasemos los
pasajes mas importantes del Salmo,
sirviéndonos de la guia de un gran
escritor cristiano del siglo I1I,
Origenes, cuyo comentario en griego
al salmo 114 nos ha llegado en la
version latina de san Jeronimo.

Leyendo que el Sefior "escucha mi
voz suplicante"”, explica: "Nosotros
somos pequerios y bajos, y no
podemos aumentar nuestra estatura
y elevarnos; por eso, el Sefior inclina
su oido y se digna escucharnos. En
definitiva, dado que somos hombres
y no podemos convertirnos en dioses,
Dios se hizo hombre y se inclino,
segun lo que estd escrito: "Incling el
cielo y bajo" (Sal 17,10)".

En efecto, prosigue mas adelante el
Salmo, "el Sefior guarda a los
sencillos” (cf. Sal 114,6): «Siuno es
grande, se enorgullece y se
ensoberbece, y asi el Sefior no lo
protege; si uno se cree grande, el



Sefior no tiene compasion de él. En
cambio, si uno se humilla, el Sefior
tiene misericordia de él y lo protege.
Hasta tal punto que dice: "Aqui
estamos yo y los hijos que el Sefior
me ha dado" (Is 8,18). Y también: "Me
humillé y él me salvo"».

Asi, el que es pequefio y humilde
puede recobrar la paz, la calma,
como dice el salmo (cf. Sal 114,7) y
como comenta el mismo Origenes:
"Al decir: "Recobra tu calma", se
indica que antes habia calma y luego
la perdid... Dios nos cre6 buenos y
nos hizo arbitros de nuestras
decisiones, y nos puso a todos en el
paraiso, juntamente con Adan. Pero,
dado que, por nuestra decision libre,
perdimos esa felicidad, acabando en
este valle de lagrimas, por eso el
justo invita a su alma a volver al
lugar de donde habia caido... "Alma
mia, recobra tu calma, que el Sefior
fue bueno contigo". Si ty, alma mia,
vuelves al paraiso, no es porque seas



digna de él, sino porque es obra de la
misericordia de Dios. Si saliste del
paraiso, fue por culpa tuya; en
cambio, volver a él es obra de la
misericordia del Sefior. Digamos
también nosotros a nuestra alma:
"Recobra tu calma". Nuestra calma es
Cristo, nuestro

Dios" (Origenes-Jeronimo, 74 Omelie
sul libro dei Salmi, Milan 1993, pp.
409. 412-413).

Salmo 114

1Amo al Sefior, porque escucha

mi voz suplicante,

2 porque inclina su oido hacia mi,
el dia que lo invoco.

3 Me envolvian redes de muerte,
me alcanzaron los lazos del abismo,

cai en tristeza y angustia.



4 Invoqué el nombre del Sefior:
«Sefior, salva mi vida».

5 El Sefior es benigno y justo,
nuestro Dios es compasivo;

6 el Sefior guarda a los sencillos:
estando yo sin fuerzas me salva.
7 Alma mia, recobra tu calma,
que el Sefior fue bueno contigo:
8 arranco mi alma de la muerte,
mis ojos de las lagrimas,

mis pies de la caida.

9 Caminaré en presencia del Sefior

en el pais de la vida.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/salmos-juan-
pablo-ii-catequesis/ (25/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/
https://opusdei.org/es-ni/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/
https://opusdei.org/es-ni/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/

	Catequesis de san Juan Pablo II sobre los salmos

