
opusdei.org

Catequesis de
Benedicto XVI sobre
los salmos

Libro electrónico con las
catequesis sobre los salmos, del
4 de mayo de 2005 al 15 de
febrero de 2006, continuación
de la catequesis de san Juan
Pablo II sobre los salmos, que
predicó del 28 de marzo de
2001 al 26 de enero de 2005.

18/11/2024

Enlaces para descargar gratis
“Catequesis sobre los salmos”.



Google Play Books ► “Catequesis
sobre los salmos”.

Apple Books ► “Catequesis sobre los
salmos”.

ePub ► “Catequesis sobre los
salmos”.

PDF ► “Catequesis sobre los salmos”.

Libro relacionado: Catequesis de san
Juan Pablo II sobre los salmos

Sumario de la catequesis de
Benedicto XVI sobre los
salmos

El guardián de Israel
Salmo 120
Himno de adoración y alabanza
Apocalipsis, 15
Alabad el nombre del Señor
Salmo 112

• 
• 
• 
• 
• 
• 

https://play.google.com/store/books/details?id=L1EwEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=L1EwEQAAQBAJ
http://books.apple.com/us/book/id6738048978
http://books.apple.com/us/book/id6738048978
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-ii20241115174335707870.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-salmos-ii20241115174335707870.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-salmos-ii20241115174414740653.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/
https://opusdei.org/es-es/article/salmos-juan-pablo-ii-catequesis/


Acción de gracias en el templo
Salmo 115
Cristo, siervo de Dios
Filipenses 2,6-11
Grandes son las obras del Señor
Salmo 110
El Señor, esperanza del pueblo
Salmo 122
Nuestro auxilio es el nombre
del Señor
Salmo 123
Dios salvador
Efesios 1,3-14
Confiar en Dios como un niño
en brazos de su madre
Salmo 130
Dios, alegría y esperanza
nuestra
Salmo 125
El esfuerzo humano es inútil sin
Dios
Salmo 126
Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado de
entre los muertos
Colosenses 1,15-20

• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 

• 
• 
• 
• 

• 
• 

• 
• 

• 
• 

• 



Promesas a la casa de David
Salmo 131
Elección de David y de Sión
Salmo 131
Himno a Dios, realizador de
maravillas
Salmo 134
Sólo Dios es grande y eterno
Saludo a la ciudad santa de
Jerusalén
Salmo 121
"Desde lo hondo a ti grito"
Salmo 129
Cristo, siervo de Dios
Felicidad del justo
Salmo 111
Himno pascual
Salmo 135
Acción de gracias por la
salvación realizada por Dios
Dios salvador
Efesios 1,1-10
Junto a los canales de Babilonia
Salmo 136
Himno de acción de gracias
Salmo 137

• 
• 
• 
• 
• 

• 
• 
• 

• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 

• 
• 
• 
• 
• 
• 



Dios lo ve todo
Salmo 138
Señor, tú me sondeas y me
conoces
Cristo, primogénito de toda
criatura, primogénito de entre
los muertos
Colosenses 1,1-29
Oración del Rey por la victoria y
la paz
Salmo 143
Oración del Rey
Himno a la grandeza y bondad
de Dios
Salmo 144
Tu reino es un reino eterno
"Magníficat" Cántico de la
santísima Virgen María
Lucas 1,46-55. Magníficat

El guardián de Israel

Miércoles 4 de mayo de 2005

Salmo 120

• 
• 
• 

• 

• 
• 

• 
• 
• 

• 
• 
• 

• 



Amadísimos hermanos y hermanas:

1. Como ya anuncié el miércoles
pasado, he decidido reanudar en las
catequesis el comentario a los salmos
y cánticos que componen las
Vísperas, utilizando los textos
preparados por mi querido
predecesor el Papa Juan Pablo II.

Iniciamos hoy con el salmo 120. Este
salmo forma parte de la colección de
"cánticos de las ascensiones", o sea,
de la peregrinación hacia el
encuentro con el Señor en el templo
de Sión. Es un salmo de confianza,
pues en él resuena seis veces el verbo
hebreo shamar, "guardar, proteger".
Dios, cuyo nombre se invoca
repetidamente, se presenta como el
"guardián" que nunca duerme, atento
y solícito, el "centinela" que vela por
su pueblo para defenderlo de todo
riesgo y peligro.

El canto comienza con una mirada
del orante dirigida hacia las alturas,



"a los montes", es decir, a las colinas
sobre las que se alza Jerusalén: desde
allá arriba le vendrá la ayuda,
porque allá arriba mora el Señor en
su templo (cf. vv. 1-2). Con todo, los
"montes" pueden evocar también los
lugares donde surgen santuarios
dedicados a los ídolos, que suelen
llamarse "los altos", a menudo
condenados por el Antiguo
Testamento (cf. 1R 3,2; 2R 18,4). En
este caso se produciría un contraste:
mientras el peregrino avanza hacia
Sión, sus ojos se vuelven hacia los
templos paganos, que constituyen
una gran tentación para él. Pero su fe
es inquebrantable y su certeza es una
sola: "El auxilio me viene del Señor,
que hizo el cielo y la tierra" (Sal
120,2). También en la peregrinación
de nuestra vida suceden cosas
parecidas. Vemos alturas que se
abren y se presentan como una
promesa de vida: la riqueza, el
poder, el prestigio, la vida cómoda.
Alturas que son tentaciones, porque



se presentan como la promesa de la
vida. Pero, gracias a nuestra fe,
vemos que no es verdad y que esas
alturas no son la vida. La verdadera
vida, la verdadera ayuda viene del
Señor. Y nuestra mirada, por
consiguiente, se vuelve hacia la
verdadera altura, hacia el verdadero
monte: Cristo.

2. Esta confianza está ilustrada en el
Salmo mediante la imagen del
guardián y del centinela, que vigilan
y protegen. Se alude también al pie
que no resbala (cf. v. 3) en el camino
de la vida y tal vez al pastor que en la
pausa nocturna vela por su rebaño
sin dormir ni reposar (cf. v. 4). El
pastor divino no descansa en su obra
de defensa de su pueblo, de todos
nosotros.

Luego, en el Salmo, se introduce otro
símbolo, el de la "sombra", que
supone la reanudación del viaje
durante el día soleado (cf. v. 5). El



pensamiento se remonta a la
histórica marcha por el desierto del
Sinaí, donde el Señor camina al
frente de Israel "de día en columna
de nube para guiarlos por el
camino" (Ex 13,21). En el Salterio a
menudo se ora así: "A la sombra de
tus alas escóndeme..." (Sal 16,8; cf. 
Sal 90,1). Aquí también hay un
aspecto muy real de nuestra vida. A
menudo nuestra vida se desarrolla
bajo un sol despiadado. El Señor es la
sombra que nos protege, nos ayuda.

3. Después de la vela y la sombra,
viene el tercer símbolo: el del Señor
que "está a la derecha" de sus fieles
(cf. Sal 120,5). Se trata de la posición
del defensor, tanto en el ámbito
militar como en el procesal: es la
certeza de que el Señor no abandona
en el tiempo de la prueba, del asalto
del mal y de la persecución. En este
punto, el salmista vuelve a la idea del
viaje durante un día caluroso, en el



que Dios nos protege del sol
incandescente.

Pero al día sucede la noche. En la
antigüedad se creía que incluso los
rayos de la luna eran nocivos, causa
de fiebre, de ceguera o incluso de
locura; por eso, el Señor nos protege
también durante la noche (cf. v. 6),
en las noches de nuestra vida.

El Salmo concluye con una
declaración sintética de confianza.
Dios nos guardará con amor en cada
instante, protegiendo nuestra vida de
todo mal (cf. v. 7). Todas nuestras
actividades, resumidas en dos
términos extremos: "entradas" y
"salidas", están siempre bajo la
vigilante mirada del Señor.
Asimismo, lo están todos nuestros
actos y todo nuestro tiempo, "ahora y
por siempre" (v. 8).

4. Ahora, al final, queremos
comentar esta última declaración de
confianza con un testimonio



espiritual de la antigua tradición
cristiana. En efecto, en el 
Epistolariode Barsanufio de Gaza
(murió hacia mediados del siglo VI),
un asceta de gran fama, al que
consultaban monjes, eclesiásticos y
laicos por su clarividente
discernimiento, encontramos que
cita con frecuencia el versículo del
Salmo: "El Señor te guarda de todo
mal; él guarda tu alma". Con este
Salmo, con este versículo, Barsanufio
quería confortar a los que le
manifestaban sus aflicciones, las
pruebas de la vida, los peligros y las
desgracias.

En cierta ocasión, Barsanufio,
cuando un monje le pidió que orara
por él y por sus compañeros,
respondió así, incluyendo en sus
deseos la cita de ese versículo: "Hijos
míos queridos, os abrazo en el Señor,
y le suplico que os guarde de todo
mal y os dé paciencia como a Job,
gracia como a José, mansedumbre



como a Moisés y el valor en el
combate como a Josué, hijo de Nun,
dominio de los pensamientos como a
los jueces, victoria sobre los
enemigos como a los reyes David y
Salomón, la fertilidad de la tierra
como a los israelitas... Os conceda el
perdón de vuestros pecados con la
curación de vuestro cuerpo como al
paralítico. Os salve de las olas como a
Pedro y os libere de la tribulación
como a Pablo y a los demás
apóstoles.Os guarde de todo mal
como a sus hijos verdaderos, y os
conceda todos los anhelos de vuestro
corazón, para bien de vuestra alma y
de vuestro cuerpo, en su nombre.
Amén" (Barnasufio y Juan de Gaza, 
Epistolario, 194: Collana di Testi
Patristici, XCIII, Roma 1991, pp.
235-236).

Salmo 120

1 En mi aflicción invoqué al Señor, 



y él me respondió.

2 ¡Líbrame, Señor, de los labios
mentirosos

y de la lengua traicionera!

3 ¿Con qué te castigará el Señor,

lengua traicionera?

4 Con flechas afiladas de guerrero

y con brasas de retama.

5 ¡Ay de mí, que estoy desterrado en
Mésec,

y vivo en los campamentos de
Quedar!

6 Mucho tiempo he convivido

con los que odian la paz.

7 Cuando yo hablo de paz,

ellos declaran la guerra.



Volver al comentario

Himno de adoración y
alabanza

Miércoles 11 de mayo de 2005

Apocalipsis, 15

Queridos hermanos y hermanas:

1. Breve y solemne, incisivo y
grandioso en su tonalidad es el
cántico que acabamos de escuchar y
de hacer nuestro, elevándolo como
himno de alabanza al "Señor, Dios
todopoderoso" (Ap 15,3). Se trata de
uno de los muchos textos de oración
insertados en el Apocalipsis, el último
libro de la sagrada Escritura, libro de
juicio, de salvación y, sobre todo, de
esperanza.

En efecto, la historia no está en las
manos de potencias oscuras, de la
casualidad o únicamente de las
opciones humanas. Sobre las



energías malignas que se
desencadenan, sobre la acción
vehemente de Satanás y sobre los
numerosos azotes y males que
sobrevienen, se eleva el Señor,
árbitro supremo de las vicisitudes
históricas. Él las lleva sabiamente
hacia el alba del nuevo cielo y de la
nueva tierra, sobre los que se canta
en la parte final del libro con la
imagen de la nueva Jerusalén (cf. Ap
21-22).

Quienes entonan este cántico, que
queremos meditar ahora, son los
justos de la historia, los vencedores
de la bestia satánica, los que a través
de la aparente derrota del martirio
son en realidad los auténticos
constructores del mundo nuevo, con
Dios como artífice supremo.

2. Comienzan ensalzando las "obras
grandes y maravillosas" y los
"caminos justos y verdaderos" del
Señor (cf. v. 3). En este cántico se



utiliza el lenguaje característico del
éxodo de Israel de la esclavitud de
Egipto. El primer cántico de Moisés
—pronunciado después del paso del
mar Rojo— celebra al Señor "terrible
en prodigios, autor de
maravillas" (Ex 15,11). El segundo
cántico, referido por el Deuteronomio
al final de la vida del gran legislador,
reafirma que "su obra es consumada,
pues todos sus caminos son
justicia" (Dt 32,4).

Así pues, se quiere reafirmar que
Dios no es indiferente a las
vicisitudes humanas, sino que
penetra en ellas realizando sus
"caminos", o sea, sus proyectos y sus
"obras" eficaces.

3. Según nuestro himno, esta
intervención divina tiene una
finalidad muy precisa: ser un signo
que invita a todos los pueblos de la
tierra a la conversión. Por
consiguiente, el himno nos invita a



todos a convertirnos siempre de
nuevo. Las naciones deben aprender
a "leer" en la historia un mensaje de
Dios. La aventura de la humanidad
no es confusa y sin sentido, ni está
sin remedio a merced de la
prevaricación de los prepotentes y de
los perversos.

Existe la posibilidad de reconocer la
acción divina oculta en la historia.
También el concilio ecuménico
Vaticano II, en la constitución
pastoral Gaudium et spes, invita a los
creyentes a escrutar, a la luz del
Evangelio, los signos de los tiempos
para encontrar en ellos la
manifestación de la acción misma de
Dios (cf. nn. 4 y 11). Esta actitud de fe
lleva al hombre a descubrir la fuerza
de Dios que actúa en la historia y a
abrirse así al temor del nombre del
Señor.

En efecto, en el lenguaje bíblico este
"temor" de Dios no es miedo, no



coincide con el miedo; el temor de
Dios es algo muy diferente: es el
reconocimiento del misterio de la
trascendencia divina. Por eso, está en
la base de la fe y enlaza con el amor.
Dice la sagrada Escritura en el
Deuteronomio: "El Señor, tu Dios, te
pide que lo temas, que lo ames con
todo tu corazón y con toda tu
alma" (cf.Dt 10,12). Y san Hilario,
obispo del siglo IV, dijo: "Todo
nuestro temor está en el amor".

En esta línea, en nuestro breve
himno, tomado del Apocalipsis, se
unen el temor y la glorificación de
Dios. El himno dice: "¿Quién no
temerá, Señor, y glorificará tu
nombre?" (Ap 15,4). Gracias al temor
del Señor no se tiene miedo al mal
que abunda en la historia, y se
reanuda con entusiasmo el camino
de la vida. Precisamente gracias al
temor de Dios no tenemos miedo del
mundo y de todos estos problemas;



no tememos a los hombres, porque
Dios es más fuerte.

El Papa Juan XXIII dijo en cierta
ocasión: "Quien cree no tiembla,
porque, al tener temor de Dios, que
es bueno, no debe tener miedo del
mundo y del futuro". Y el profeta
Isaías dice: "Fortaleced las manos
débiles, afianzad las rodillas
vacilantes. Decid a los de corazón
intranquilo: ¡Ánimo, no temáis!" (Is
35,3-4).

4. El himno concluye con la previsión
de una procesión universal de los
pueblos, que se presentarán ante el
Señor de la historia, revelado por sus
"justos juicios" (cf. Ap 15,4). Se
postrarán en adoración. Y el único
Señor y Salvador parece repetirles
las palabras que pronunció en la
última tarde de su vida terrena,
cuando dijo a sus Apóstoles: "¡Ánimo!
Yo he vencido al mundo" (Jn 16,33).



Queremos concluir nuestra breve
reflexión sobre el cántico del
"Cordero victorioso" (cf. Ap 15, 3),
entonado por los justos del 
Apocalipsis,con un antiguo himno del
lucernario, es decir, de la oración
vespertina, ya conocido por san
Basilio de Cesarea. Ese himno dice:
"Al llegar al ocaso del sol, al ver la luz
de la tarde, cantamos al Padre, al
Hijo y al Espíritu Santo de Dios. Eres
digno de que te cantemos en todo
momento con voces santas, Hijo de
Dios, tú que das la vida. Por eso, el
mundo te glorifica" (S. Pricolo-M.
Simonetti,La preghiera dei cristiani,
Milán 2000, p. 97).

¡Gracias!

Apocalipsis, 15

1 Después vi en el cielo otro signo
grande y admirable: siete Ángeles
que llevaban las siete últimas plagas,



con las cuales debía consumarse la
ira de Dios.

2 También vi como un mar de cristal,
mezclado de fuego. Los que habían
vencido a la Bestia, a su imagen y la
cifra de su nombre, estaban de pie
sobre el mar, teniendo en sus manos
grandes arpas,

3 y cantaban el canto de Moisés, el
servidor de Dios, y el canto del
Cordero, diciendo: «¡Grandes y
admirables son tus obras, Señor, Dios
todopoderoso; justos y verdaderos
son tus caminos, Rey de los pueblos!
¿Quién dejará de temerte, Señor,
quién no alabará tu Nombre?

4 Sólo tú eres santo, y todas las
naciones vendrán a adorarte, porque
se ha manifestado la justicia de tus
actos».

5 Después de esto, vi abrirse en el
cielo el Templo, el tabernáculo del
Testimonio.



6 De él salieron los siete Ángeles que
tenían las siete plagas, y estaban
vestidos de lino puro y
resplandeciente, y ceñidos con
cinturones de oro.

7 Entonces, uno de los cuatro Seres
Vivientes entregó a los siete Ángeles
siete copas colmadas de la ira del
Dios que vive por los siglos de los
siglos.

8 Y el Templo se llenó del humo que
procede de la gloria de Dios y de su
poder, de manera que nadie pudo
entrar al Templo hasta que cesaron
las siete plagas de los siete Ángeles.

Volver al comentario

Alabad el nombre del señor

Miércoles 18 de mayo de 2005

Salmo 112

Queridos hermanos y hermanas:



Antes de introducirnos en una breve
interpretación del salmo que se ha
cantado, quisiera recordar que hoy
es el cumpleaños de nuestro amado
Papa Juan Pablo II. Habría cumplido
85 años y estamos seguros de que
desde allá arriba nos ve y está con
nosotros. En esta ocasión queremos
expresar nuestra profunda gratitud
al Señor por el don de este Papa y
queremos también dar gracias al
Papa por todo lo que hizo y sufrió.

1. Acaba de resonar, en su sencillez y
belleza, el salmo 112, verdadero
pórtico a una pequeña colección de
salmos que va del 112 al 117,
convencionalmente llamada "el
Hallel egipcio". Es el aleluya, o sea, el
canto de alabanza que exalta la
liberación de la esclavitud del faraón
y la alegría de Israel al servir al
Señor en libertad en la tierra
prometida (cf. Sal 113).



No por nada la tradición judía había
unido esta serie de salmos a la
liturgia pascual. La celebración de
ese acontecimiento, según sus
dimensiones histórico-sociales y
sobre todo espirituales, se sentía
como signo de la liberación del mal
en sus múltiples manifestaciones.

El salmo 112 es un breve himno que,
en el original hebreo, consta sólo de
sesenta palabras, todas ellas
impregnadas de sentimientos de
confianza, alabanza y alegría.

2. La primera estrofa (cf. Sal 112,1-3)
exalta "el nombre del Señor", que,
como es bien sabido, en el lenguaje
bíblico indica a la persona misma de
Dios, su presencia viva y operante en
la historia humana.

Tres veces, con insistencia
apasionada, resuena "el nombre del
Señor" en el centro de la oración de
adoración. Todo el ser y todo el
tiempo —"desde la salida del sol



hasta su ocaso", dice el Salmista (v. 3)
— está implicado en una única
acción de gracias. Es como si se
elevara desde la tierra una plegaria
incesante al cielo para ensalzar al
Señor, Creador del cosmos y Rey de
la historia.

3. Precisamente a través de este
movimiento hacia las alturas, el
Salmo nos conduce al misterio
divino. En efecto, la segunda parte
(cf. vv. 4-6) celebra la trascendencia
del Señor, descrita con imágenes
verticales que superan el simple
horizonte humano. Se proclama: "el
Señor se eleva sobre todos los
pueblos", "se eleva en su trono", y
nadie puede igualarse a él; incluso
para mirar al cielo debe "abajarse",
porque "su gloria está sobre el
cielo" (v. 4).

La mirada divina se dirige a toda la
realidad, a los seres terrenos y a los
celestes. Sin embargo, sus ojos no son



altaneros y lejanos, como los de un
frío emperador. El Señor —dice el
Salmista— "se abaja para mirar" (v.
6).

4. Así, se pasa al último movimiento
del Salmo (cf. vv. 7-9), que desvía la
atención de las alturas celestes a
nuestro horizonte terreno. El Señor
se abaja con solicitud por nuestra
pequeñez e indigencia, que nos
impulsaría a retraernos por timidez.
Él, con su mirada amorosa y con su
compromiso eficaz, se dirige a los
últimos y a los desvalidos del mundo:
"Levanta del polvo al desvalido; alza
de la basura al pobre" (v. 7).

Por consiguiente, Dios se inclina
hacia los necesitados y los que
sufren, para consolarlos; y esta
palabra encuentra su mayor
densidad, su mayor realismo en el
momento en que Dios se inclina
hasta el punto de encarnarse, de
hacerse uno de nosotros, y



precisamente uno de los pobres del
mundo. Al pobre le otorga el mayor
honor, el de "sentarlo con los
príncipes", sí, "con los príncipes de su
pueblo" (v. 8). A la mujer sola y
estéril, humillada por la antigua
sociedad como si fuera una rama
seca e inútil, Dios le da el honor y la
gran alegría de tener muchos hijos
(cf. v. 9). El Salmista, por tanto, alaba
a un Dios muy diferente de nosotros
por su grandeza, pero al mismo
tiempo muy cercano a sus criaturas
que sufren.

Es fácil intuir en estos versículos
finales del salmo 112 la prefiguración
de las palabras de María en el 
Magníficat, el cántico de las opciones
de Dios que "mira la humillación de
su esclava". María, más radical que
nuestro salmo, proclama que Dios
"derriba del trono a los poderosos y
enaltece a los humildes" (cf. Lc 1, 48.
52; Sal 112, 6-8).



5. Un "himno vespertino" muy
antiguo, conservado en las así
llamadasConstituciones de los
Apóstoles (VII, 48), recoge y
desarrolla el inicio gozoso de nuestro
salmo. Lo recordamos aquí, al final
de nuestra reflexión, para poner de
relieve la relectura "cristiana" que la
comunidad primitiva hacía de los
salmos: "Alabad, niños, al Señor;
alabad el nombre del Señor. Te
alabamos, te cantamos, te
bendecimos, por tu inmensa gloria.
Señor Rey, Padre de Cristo, Cordero
inmaculado que quita el pecado del
mundo. A ti la alabanza, a ti el
himno, a ti la gloria, a Dios Padre por
el Hijo en el Espíritu Santo, por los
siglos de los siglos. Amén" (S. Pricoco
M. Simonetti, La preghiera dei
cristiani, Milán 2000, p. 97).

Salmo 112

1 ¡Aleluya! Alaben, servidores del
Señor,



alaben el nombre del Señor.

2 Bendito sea el nombre del Señor,

desde ahora y para siempre.

3 Desde la salida del sol hasta su
ocaso,

sea alabado el nombre del Señor.

4 El Señor está sobre todas las
naciones,

su gloria se eleva sobre el cielo,

5 ¿Quién es como el Señor, nuestro
Dios,

que tiene su morada en las alturas,

6 y se inclina para contemplar

el cielo y la tierra?

7 El levanta del polvo al desvalido,

alza al pobre de su miseria,



8 para hacerlo sentar entre los
nobles,

entre los nobles y su pueblo;

9 él honra a la mujer estéril en su
hogar,

haciendo de ella una madre feliz.

Volver al comentario

Acción de gracias en el templo

Miércoles 25 de mayo de 2005

Salmo 115

1. El salmo 115, con el que acabamos
de orar, siempre se ha utilizado en la
tradición cristiana, desde san Pablo,
el cual, citando su inicio según la
traducción griega de los Setenta,
escribe así a los cristianos de Corinto:
"Teniendo aquel espíritu de fe
conforme a lo que está escrito: "Creí,
por eso hablé", también nosotros



creemos, y por eso hablamos" (2Co
4,13).

El Apóstol se siente espiritualmente
de acuerdo con el salmista en la
serena confianza y en el sincero
testimonio, a pesar de los
sufrimientos y las debilidades
humanas. Escribiendo a los
Romanos, san Pablo utilizará el
versículo 2 del Salmo y presentará
un contraste entre el Dios fiel y el
hombre incoherente: "Dios es veraz y
todo hombre mentiroso" (Rm 3,4).

La tradición cristiana ha leído, orado
e interpretado el texto en diversos
contextos y así se aprecia toda la
riqueza y la profundidad de la
palabra de Dios, que abre nuevas
dimensiones y nuevas situaciones.

Al inicio se leyó sobre todo como un
texto del martirio, pero luego,
cuando la Iglesia alcanzó la paz, se
transformó cada vez más en texto



eucarístico, por la referencia al "cáliz
de la salvación".

En realidad, Cristo es el primer
mártir. Dio su vida en un contexto de
odio y de falsedad, pero transformó
esta pasión —y así también este
contexto— en la Eucaristía: en una
fiesta de acción de gracias. La
Eucaristía es acción de gracias:
"Alzaré el cáliz de la salvación".

2. El salmo 115, en el original hebreo,
constituye una única composición
con el salmo anterior, el 114. Ambos
constituyen una acción de gracias
unitaria, dirigida al Señor que libera
de la pesadilla de la muerte, de los
contextos de odio y mentira.

En nuestro texto aflora la memoria
de un pasado angustioso: el orante
ha mantenido en alto la antorcha de
la fe, incluso cuando a sus labios
asomaba la amargura de la
desesperación y de la infelicidad (cf. 
Sal 115,10). En efecto, a su alrededor



se elevaba una especie de cortina
gélida de odio y engaño, porque el
prójimo se manifestaba falso e infiel
(cf. v. 11). Pero la súplica se
transforma ahora en gratitud porque
el Señor ha permanecido fiel en este
contexto de infidelidad, ha sacado a
su fiel del remolino oscuro de la
mentira (cf. v. 12). Y así este salmo es
siempre para nosotros un texto de
esperanza, porque el Señor no nos
abandona ni siquiera en las
situaciones difíciles; por ello,
debemos mantener elevada la
antorcha de la fe.

Por eso, el orante se dispone a
ofrecer un sacrificio de acción de
gracias, durante el cual se beberá en
el cáliz ritual, la copa de la libación
sagrada, que es signo de gratitud por
la liberación (cf. v. 13) y encuentra su
realización plena en el cáliz del
Señor. Así pues, la liturgia es la sede
privilegiada para elevar la alabanza
grata al Dios salvador.



3. En efecto, no sólo se alude al rito
sacrificial, sino también, de forma
explícita, a la asamblea de "todo el
pueblo", en cuya presencia el orante
cumple su voto y testimonia su fe (cf.
v. 14). En esta circunstancia hará
pública su acción de gracias,
consciente de que, incluso cuando se
cierne sobre él la muerte, el Señor lo
acompaña con amor. Dios no es
indiferente ante el drama de su
criatura, sino que rompe sus cadenas
(cf. v. 16).

El orante, salvado de la muerte, se
siente "siervo" del Señor, "hijo de su
esclava" (cf. v. 16), una hermosa
expresión oriental para indicar a
quien ha nacido en la misma casa del
amo. El salmista profesa
humildemente y con alegría su
pertenencia a la casa de Dios, a la
familia de las criaturas unidas a él en
el amor y en la fidelidad.



4. El Salmo, reflejando las palabras
del orante, concluye evocando de
nuevo el rito de acción de gracias
que se celebrará en el marco del
templo (cf. vv. 17-19). Así su oración
se situará en un ámbito comunitario.
Se narra su historia personal para
que sirva de estímulo a creer y amar
al Señor. En el fondo, por tanto,
podemos descubrir a todo el pueblo
de Dios mientras da gracias al Señor
de la vida, el cual no abandona al
justo en el seno oscuro del dolor y de
la muerte, sino que lo guía a la
esperanza y a la vida.

5. Concluyamos nuestra reflexión
con las palabras de san Basilio
Magno, el cual, en la Homilía sobre el
salmo 115, comenta así la pregunta y
la respuesta recogidas en el Salmo:
«"¿Cómo pagaré al Señor todo el bien
que me ha hecho? Alzaré el cáliz de
la salvación". El salmista ha
comprendido los numerosísimos
dones recibidos de Dios: del no ser ha



sido llevado al ser, ha sido plasmado
de la tierra y dotado de razón...;
luego ha conocido la economía de la
salvación en favor del género
humano, reconociendo que el Señor
se ha entregado a sí mismo en
redención en lugar de todos
nosotros, y, buscando entre todas las
cosas que le pertenecen, no sabe cuál
don será digno del Señor. "¿Cómo
pagaré al Señor?". No con sacrificios
ni con holocaustos..., sino con toda
mi vida. Por eso, dice: "Alzaré el cáliz
de la salvación", llamando cáliz al
sufrimiento en la lucha espiritual, al
resistir al pecado hasta la muerte.
Esto, por lo demás, es lo que nos
enseñó nuestro Salvador en el
Evangelio: "Padre, si es posible, pase
de mí este cáliz"; y de nuevo a los
discípulos, "¿Podéis beber el cáliz
que yo he de beber?", significando
claramente la muerte que aceptaba
para la salvación del mundo» (PG
XXX, 109), transformando así el
mundo del pecado en un mundo



redimido, en un mundo de acción de
gracias por la vida que nos ha dado
el Señor.

Salmo 115

1 Amo al Señor, porque él escucha

el clamor de mi súplica,

2 porque inclina su oído hacia mí,

cuando yo lo invoco.

3 Los lazos de la muerte me
envolvieron,

me alcanzaron las redes del Abismo,

caí en la angustia y la tristeza;

4 entonces invoqué al Señor:

«¡Por favor, sálvame la vida!».

5 El Señor es justo y bondadoso,

nuestro Dios es compasivo;



6 el Señor protege a los sencillos:

yo estaba en la miseria y me salvó.

7 Alma mía, recobra la calma,

porque el Señor ha sido bueno
contigo.

8 El libró mi vida de la muerte,

mis ojos de las lágrimas

y mis pies de la caída.

9 Yo caminaré en la presencia del
Señor,

en la tierra de los vivientes.

10 Tenía confianza, incluso cuando
dije:

«¡Qué grande es mi desgracia!».

11 Yo, que en mi turbación llegué a
decir:



«¡Los hombres son todos
mentirosos!».

12 ¿Con qué pagaré al Señor

todo el bien que me hizo?

13 Alzaré la copa de la salvación

e invocaré el nombre del Señor.

14 Cumpliré mis votos al Señor,

en presencia de todo su pueblo.

15 ¡Qué penosa es para el Señor

la muerte de sus amigos!

16 Yo, Señor, soy tu servidor,

tu servidor, lo mismo que mi madre:

por eso rompiste mis cadenas.

17 Te ofreceré un sacrificio de
alabanza,

e invocaré el nombre del Señor.



18 Cumpliré mis votos al Señor,

en presencia de todo su pueblo,

19 en los atrios de la Casa del Señor,

en medio de ti, Jerusalén.

¡Aleluya!

Volver al comentario

Cristo, siervo de Dios

Miércoles 1 de junio de 2005

Filipenses 2,6-11

1. En toda celebración dominical de
Vísperas, la liturgia nos propone el
breve pero denso himno cristológico
de la carta a los Filipenses (cf. Flp
2,6-11). Vamos a reflexionar ahora
sobre la primera parte de ese himno
(cf. vv. 6-8), que acaba de resonar,
donde se describe el paradójico
"despojarse" del Verbo divino, que



renuncia a su gloria y asume la
condición humana.

Cristo encarnado y humillado en la
muerte más infame, la de la
crucifixión, se propone como modelo
vital para el cristiano. En efecto, este,
como se afirma en el contexto, debe
tener "los mismos sentimientos de
Cristo Jesús" (v. 5), sentimientos de
humildad y donación,
desprendimiento y generosidad.

2. Ciertamente, Cristo posee la
naturaleza divina con todas sus
prerrogativas. Pero esta realidad
trascendente no se interpreta y vive
con vistas al poder, a la grandeza y al
dominio. Cristo no usa su igualdad
con Dios, su dignidad gloriosa y su
poder como instrumento de triunfo,
signo de distancia y expresión de
supremacía aplastante (cf. v. 6). Al
contrario, él "se despojó", se vació a
sí mismo, sumergiéndose sin
reservas en la miserable y débil



condición humana. La forma
(morphe) divina se oculta en Cristo
bajo la "forma" (morphe) humana, es
decir, bajo nuestra realidad marcada
por el sufrimiento, la pobreza, el
límite y la muerte (cf. v. 7).

Así pues, no se trata de un simple
revestimiento, de una apariencia
mudable, como se creía que sucedía
a las divinidades de la cultura
grecorromana: la realidad de Cristo
es divina en una experiencia
auténticamente humana. Dios no
sólo toma apariencia de hombre,
sino que se hace hombre y se
convierte realmente en uno de
nosotros, se convierte realmente en
"Dios con nosotros"; no se limita a
mirarnos con benignidad desde el
trono de su gloria, sino que se
sumerge personalmente en la
historia humana, haciéndose "carne",
es decir, realidad frágil,
condicionada por el tiempo y el
espacio (cf. Jn 1,14).



3. Esta participación radical y
verdadera en la condición humana,
excluido el pecado (cf. Hb 4,15), lleva
a Jesús hasta la frontera que es el
signo de nuestra finitud y caducidad,
la muerte. Ahora bien, su muerte no
es fruto de un mecanismo oscuro o
de una ciega fatalidad: nace de su
libre opción de obediencia al
designio de salvación del Padre (cf. 
Flp 2,8).

El Apóstol añade que la muerte a la
que Jesús sale al encuentro es la
muerte de cruz, es decir, la más
degradante, pues así quiere ser
verdaderamente hermano de todo
hombre y de toda mujer, incluso de
los que se ven arrastrados a un fin
atroz e ignominioso.

Pero precisamente en su pasión y
muerte Cristo testimonia su adhesión
libre y consciente a la voluntad del
Padre, como se lee en la carta a los
Hebreos: "A pesar de ser Hijo,



aprendió, sufriendo, a obedecer" (Hb
5,8).

Detengámonos aquí, en nuestra
reflexión sobre la primera parte del
himno cristológico, centrado en la
encarnación y en la pasión
redentora. Más adelante tendremos
ocasión de profundizar en el
itinerario sucesivo, el pascual, que
lleva de la cruz a la gloria. Creo que
el elemento fundamental de esta
primera parte del himno es la
invitación a tener los mismos
sentimientos de Jesús. Tener los
mismos sentimientos de Jesús
significa no considerar el poder, la
riqueza, el prestigio como los valores
supremos de nuestra vida, porque en
el fondo no responden a la sed más
profunda de nuestro espíritu, sino
abrir nuestro corazón al Otro, llevar
con el Otro el peso de nuestra vida y
abrirnos al Padre del cielo con
sentido de obediencia y confianza,
sabiendo que precisamente



obedeciendo al Padre seremos libres.
Tener los mismos sentimientos de
Jesús ha de ser el ejercicio diario de
los cristianos.

4. Concluyamos nuestra reflexión
con un gran testigo de la tradición
oriental, Teodoreto, que fue obispo
de Ciro, en Siria, en el siglo V: "La
encarnación de nuestro Salvador
representa la más elevada
realización de la solicitud divina en
favor de los hombres. En efecto, ni el
cielo ni la tierra, ni el mar ni el aire,
ni el sol ni la luna, ni los astros ni
todo el universo visible e invisible,
creado por su palabra o más bien
sacado a la luz por su palabra según
su voluntad, indican su
inconmensurable bondad como el
hecho de que el Hijo unigénito de
Dios, el que subsistía en la naturaleza
de Dios (cf. Flp 2,6), reflejo de su
gloria, impronta de su ser (cf. Hb 1,3),
que existía en el principio, estaba en
Dios y era Dios, por el cual fueron



hechas todas las cosas (cf. Jn 1,1-3),
después de tomar la condición de
esclavo, apareció en forma de
hombre, por su figura humana fue
considerado hombre, se le vio en la
tierra, se relacionó con los hombres,
cargó con nuestras debilidades y
tomó sobre sí nuestras
enfermedades" (Discursos sobre la
divina Providencia, 10: Collana di testi
patristici, LXXV, Roma 1998, pp.
250-251).

Teodoreto de Ciro prosigue su
reflexión poniendo de relieve
precisamente el estrecho vínculo,
que se destaca en el himno de la 
carta a los Filipenses, entre la
encarnación de Jesús y la redención
de los hombres. "El Creador, con
sabiduría y justicia, actuó por
nuestra salvación, dado que no quiso
servirse sólo de su poder para
concedernos el don de la libertad ni
armar únicamente la misericordia
contra aquel que ha sometido al



género humano, para que aquel no
acusara a la misericordia de
injusticia, sino que inventó un
camino rebosante de amor a los
hombres y, a la vez, dotado de
justicia. En efecto, después de unir a
sí la naturaleza del hombre ya
vencida, la lleva a la lucha y la
prepara para reparar la derrota, para
vencer a aquel que un tiempo había
logrado inicuamente la victoria, para
librarse de la tiranía de quien
cruelmente la había hecho esclava y
para recobrar la libertad
originaria" (ib., pp. 251-252).

Filipenses 2,6-11

6 El, que era de condición divina, 

no consideró esta igualdad con Dios 

como algo que debía guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonadó a sí
mismo, 



tomando la condición de servidor 

y haciéndose semejante a los
hombres. 

Y presentándose con aspecto
humano,

8 se humilló hasta aceptar por
obediencia la muerte 

y muerte de cruz.

9 Por eso, Dios lo exaltó 

y le dio el Nombre que está sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesús, 

se doble toda rodilla 

en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre: 

«Jesucristo es el Señor».



Volver al comentario

Grandes son las obras del
Señor

Miércoles 8 de junio de 2005

Salmo 110

Queridos hermanos y hermanas:

1. Hoy sentimos un viento fuerte. El
viento en la sagrada Escritura es
símbolo del Espíritu Santo.
Esperamos que el Espíritu Santo nos
ilumine ahora en la meditación del
salmo 110, que acabamos de
escuchar. Este salmo encierra un
himno de alabanza y acción de
gracias por los numerosos beneficios
que definen a Dios en sus atributos y
en su obra de salvación: se habla de
"misericordia", "clemencia",
"justicia", "fuerza", "verdad",
"rectitud", "fidelidad", "alianza",
"obras", "maravillas", incluso de



"alimento" que él da y, al final, de su
"nombre" glorioso, es decir, de su
persona. Así pues, la oración es
contemplación del misterio de Dios y
de las maravillas que realiza en la
historia de la salvación.

2. El Salmo comienza con el verbo de
acción de gracias que se eleva del
corazón del orante, pero también de
toda la asamblea litúrgica (cf. v. 1). El
objeto de esta oración, que incluye
también el rito de la acción de
gracias, se expresa con la palabra
"obras" (cf. vv. 2. 3. 6. 7). Esas obras
son las intervenciones salvíficas del
Señor, manifestación de su
"justicia" (cf. v. 3), término que en el
lenguaje bíblico indica ante todo el
amor que genera salvación.

Por tanto, el núcleo del Salmo se
transforma en un himno a la alianza
(cf. vv. 4-9), al vínculo íntimo que
une a Dios con su pueblo y que
comprende una serie de actitudes y



gestos. Así, se habla de "misericordia
y clemencia" (cf. v. 4), a la luz de la
gran proclamación del Sinaí: "El
Señor, el Señor, Dios misericordioso
y clemente, tardo a la cólera y rico en
amor y fidelidad" (Ex 34,6).

La "clemencia" es la gracia divina
que envuelve y transfigura al fiel,
mientras que la "misericordia" en el
original hebreo se expresa con un
término característico que remite a
las "vísceras" maternas del Señor,
más misericordiosas aún que las de
una madre (cf. Is 49,15).

3. Este vínculo de amor incluye el
don fundamental del alimento y, por
tanto, de la vida (cf. Sal 110,5), que,
en la relectura cristiana, se
identificará con la Eucaristía, como
dice san Jerónimo: "Como alimento
dio el pan bajado del cielo; si somos
dignos de él,
alimentémonos" (Breviarium in
Psalmos,110: PL XXVI, 1238-1239).



Luego viene el don de la tierra, "la
heredad de los gentiles" (Sal110, 6),
que alude al grandioso episodio del
Éxodo, cuando el Señor se reveló
como el Dios de la liberación. Por
tanto, la síntesis del cuerpo central
de este canto se ha de buscar en el
tema del pacto especial entre el
Señor y su pueblo, como declara de
modo lapidario el versículo 9:
"Ratificó para siempre su alianza".

4. El salmo 110 concluye con la
contemplación del rostro divino, de
la persona del Señor, expresada a
través de su "nombre" santo y
trascendente. Luego, citando un
dicho sapiencial (cf. Pr 1,7; 9,10;
15,33), el salmista invita a todos los
fieles a cultivar el "temor del
Señor" (Sal 110,10), principio de la
verdadera sabiduría. Este término no
se refiere al miedo ni al terror, sino
al respeto serio y sincero, que es
fruto del amor, a la adhesión genuina
y activa al Dios liberador. Y, si las



primeras palabras del canto habían
sido una acción de gracias, las
últimas son una alabanza: del mismo
modo que la justicia salvífica del
Señor "dura por siempre" (v. 3), así la
gratitud del orante no tiene pausa:
"La alabanza del Señor dura por
siempre" (v. 10).

Para resumir, el Salmo nos invita al
final a descubrir las muchas cosas
buenas que el Señor nos da cada día.
Nosotros vemos más fácilmente los
aspectos negativos de nuestra vida.
El Salmo nos invita a ver también las
cosas positivas, los numerosos dones
que recibimos, para sentir así la
gratitud, porque sólo un corazón
agradecido puede celebrar
dignamente la gran liturgia de la
gratitud, la Eucaristía.

5. Para concluir nuestra reflexión,
quisiéramos meditar con la tradición
eclesial de los primeros siglos
cristianos el versículo final con su



célebre declaración, reiterada en
otros lugares de la Biblia (cf. Pr 1,7):
"El principio de la sabiduría es el
temor del Señor" (Sal 110,10).

El escritor cristiano Barsanufio de
Gaza, en la primera mitad del siglo
VI, lo comenta así: "¿Qué es principio
de la sabiduría sino abstenerse de
todo lo que desagrada a Dios? ¿Y de
qué modo uno puede abstenerse sino
evitando hacer algo sin haber pedido
consejo, o no diciendo nada que no
se deba decir, y además
considerándose a sí mismo loco,
tonto, despreciable y totalmente
inútil?" (Epistolario,234: Collana di
testi patristici, XCIII, Roma 1991, pp.
265-266).

Con todo, Juan Casiano, que vivió
entre los siglos IV y V, prefería
precisar que "hay una gran
diferencia entre el amor, al que nada
le falta y que es el tesoro de la
sabiduría y de la ciencia, y el amor



imperfecto, denominado "principio
de la sabiduría"; este, por contener
en sí la idea del castigo, queda
excluido del corazón de los perfectos
al llegar la plenitud del
amor" (Conferencias a los monjes, 2,
11, 13: Collana di testi patristici, CLVI,
Roma 2000, p. 29). Así, en el camino
de nuestra vida hacia Cristo, el temor
servil que hay al inicio es sustituido
por un temor perfecto, que es amor,
don del Espíritu Santo.

Salmo 110

1 Doy gracias al Señor de todo
corazón,

en la reunión y en la asamblea de los
justos.

2 Grandes son las obras del Señor:

los que las aman desean
comprenderlas.

3 Su obra es esplendor y majestad,



su justicia permanece para siempre.

4 El hizo portentos memorables,

el Señor es bondadoso y compasivo.

5 Proveyó de alimento a sus fieles

y se acuerda eternamente de su
alianza.

6 Manifestó a su pueblo el poder de
sus obras,

dándole la herencia de las naciones.

7 Las obras de sus manos son verdad
y justicia;

todos sus preceptos son indefectibles:

8 están afianzados para siempre

y establecidos con lealtad y rectitud.

9 Él envió la redención a su pueblo,

promulgó su alianza para siempre:



Su Nombre es santo y temible.

10 El temor del Señor es el comienzo
de la sabiduría:

son prudentes los que lo practican.

Su alabanza por siempre permanece.

Volver al comentario

El Señor, esperanza del
pueblo

Miércoles 15 de junio de 2005

Salmo 122

Queridos hermanos y hermanas:

Por desgracia, habéis sufrido bajo la
lluvia. Ahora esperamos que el
tiempo mejore.

1. Jesús, en el evangelio, afirma con
gran fuerza que el ojo es un símbolo
que refleja el yo profundo, es un
espejo del alma (cf. Mt 6,22-23). Pues



bien, el salmo 122, que se acaba de
proclamar, incluye un entramado de
miradas: el fiel eleva sus ojos hacia el
Señor y espera una reacción divina,
para captar un gesto de amor, una
mirada de benevolencia. También
nosotros elevamos nuestra mirada y
esperamos un gesto de benevolencia
del Señor.

A menudo en el Salterio se habla de
la mirada del Altísimo, el cual
"observa desde el cielo a los hijos de
Adán, para ver si hay alguno sensato
que busque a Dios" (Sal 13,2). El
salmista, como hemos escuchado,
utiliza la imagen del esclavo y de la
esclava, que están pendientes de su
señor a la espera de una decisión
liberadora.

Aunque la escena corresponde a la
situación del mundo antiguo y a sus
estructuras sociales, la idea es clara y
significativa: esa imagen, tomada del
mundo del Oriente antiguo, quiere



exaltar la adhesión del pobre, la
esperanza del oprimido y la
disponibilidad del justo con respecto
al Señor.

2. El orante espera que las manos
divinas se muevan, porque actúan
según la justicia, destruyendo el mal.
Por eso, en el Salterio el orante a
menudo eleva los ojos hacia el Señor
poniendo en él su esperanza: "Tengo
los ojos puestos en el Señor, porque
él saca mis pies de la red" (Sal 24,15),
mientras "se me nublan los ojos de
tanto aguardar a mi Dios" (Sal 68,4).

El salmo 122 es una súplica en la que
la voz de un fiel se une a la de toda la
comunidad. En efecto, el Salmo pasa
de la primera persona singular —"A
ti levanto mis ojos"— a la plural
"nuestros ojos" y "Dios mío, ten
misericordia de nosotros" (cf. vv.
1-3). Se expresa la esperanza de que
las manos del Señor se abran para
derramar dones de justicia y



libertad. El justo espera que la
mirada de Dios se revele en toda su
ternura y bondad, como se lee en la
antigua bendición sacerdotal del 
libro de los Números: "Ilumine el
Señor su rostro sobre ti y te sea
propicio; el Señor te muestre su
rostro y te conceda la paz" (Nm
6,25-26).

3. La segunda parte del Salmo,
caracterizada por la invocación:
"Misericordia, Dios mío,
misericordia" (Sal 122,3), muestra
cuán importante es la mirada
amorosa de Dios. Está en
continuidad con el final de la
primera parte, donde se reafirma la
confianza "en el Señor, Dios nuestro,
esperando su misericordia" (v. 2).

Los fieles necesitan una intervención
de Dios, porque se encuentran en
una situación lamentable de
desprecio y burlas por parte de gente
prepotente. El salmista utiliza aquí la



imagen de la saciedad: "Estamos
saciados de desprecios; nuestra alma
está saciada del sarcasmo de los
satisfechos, del desprecio de los
orgullosos" (vv. 3-4).

A la tradicional saciedad bíblica de
alimento y de años, considerada un
signo de la bendición divina, se
opone una intolerable saciedad,
constituida por una cantidad
exorbitante de humillaciones. Y nos
consta que hoy también numerosas
naciones, numerosas personas
realmente están saciadas de burlas,
demasiado saciadas del sarcasmo de
los satisfechos, del desprecio de los
orgullosos.

Pidamos por ellos y ayudemos a estos
hermanos nuestros humillados.

Por eso, los justos han puesto su
causa en manos del Señor y él no
permanece indiferente a esos ojos
implorantes, no ignora su



invocación, y la nuestra, ni defrauda
su esperanza.

4. Al final, demos la palabra a san
Ambrosio, el gran arzobispo de
Milán, el cual, con el espíritu del
salmista, pondera poéticamente la
obra que Dios realiza a favor nuestro
en Jesús, nuestro Salvador: "Cristo lo
es todo para nosotros. Si quieres
curar una herida, él es médico; si
tienes sed, es fuente; si estás
oprimido por la iniquidad, es justicia;
si necesitas ayuda, es fuerza; si temes
la muerte, es vida; si deseas el cielo,
es camino; si huyes de las tinieblas,
es luz; si buscas alimento, es
comida" (La virginidad, 99: SAEMO,
XIV, 2, Milán-Roma 1989, p. 81).

Salmo 122

1 Canto de peregrinación.

Levanto mis ojos hacia ti,

que habitas en el cielo.



2 Como los ojos de los servidores

están fijos en las manos de su señor,

y los ojos de la servidora

en las manos de su dueña:

así miran nuestros ojos al Señor,
nuestro Dios,

hasta que se apiade de nosotros.

3 ¡Ten piedad, Señor,

ten piedad de nosotros,

porque estamos hartos de
desprecios!

4 Nuestra alma está saturada

de la burla de los arrogantes,

del desprecio de los orgullosos.

Volver al comentario



Nuestro auxilio es el nombre
del Señor

Miércoles 22 de junio de 2005

Salmo 123

Queridos hermanos y hermanas:

1. El salmo 123, que acabamos de
proclamar, es un canto de acción de
gracias entonado por toda la
comunidad orante, que eleva a Dios
la alabanza por el don de la
liberación. El salmista proclama al
inicio esta invitación: "Que lo diga
Israel" (v. 1), estimulando así a todo
el pueblo a elevar una acción de
gracias viva y sincera al Dios
salvador. Si el Señor no hubiera
estado de parte de las víctimas, ellas,
con sus escasas fuerzas, habrían sido
impotentes para liberarse y los
enemigos, como monstruos, las
habrían desgarrado y triturado.



Aunque se ha pensado en algún
acontecimiento histórico particular,
como el fin del exilio babilónico, es
más probable que el salmo sea un
himno compuesto para dar gracias a
Dios por los peligros evitados y para
implorar de él la liberación de todo
mal. En este sentido es un salmo muy
actual.

2. Después de la alusión inicial a
ciertos "hombres" que asaltaban a los
fieles y eran capaces de "tragarlos
vivos" (cf. vv. 2-3), dos son los
momentos del canto. En la primera
parte dominan las aguas que
arrollan, para la Biblia símbolo del
caos devastador, del mal y de la
muerte: "Nos habrían arrollado las
aguas, llegándonos el torrente hasta
el cuello; nos habrían llegado hasta el
cuello las aguas espumantes" (vv.
4-5). El orante experimenta ahora la
sensación de encontrarse en una
playa, salvado milagrosamente de la
furia impetuosa del mar.



La vida del hombre está plagada de
asechanzas de los malvados, que no
sólo atentan contra su existencia,
sino que también quieren destruir
todos los valores humanos. Vemos
cómo estos peligros existen también
ahora. Pero ―podemos estar seguros
también hoy― el Señor se presenta
para proteger al justo, y lo salva,
como se canta en el salmo 17: "Él
extiende su mano de lo alto para
asirme, para sacarme de las
profundas aguas; me libera de un
enemigo poderoso, de mis
adversarios más fuertes que yo. (...)
El Señor fue un apoyo para mí; me
sacó a espacio abierto, me salvó
porque me amaba" (vv. 17-20).
Realmente, el Señor nos ama; esta es
nuestra certeza, el motivo de nuestra
gran confianza.

3. En la segunda parte de nuestro
canto de acción de gracias se pasa de
la imagen marina a una escena de
caza, típica de muchos salmos de



súplica (cf. Sal 123,6-8). En efecto, se
evoca un fiera que aprieta entre sus
fauces una presa, o la trampa del
cazador, que captura un pájaro. Pero
la bendición expresada por el Salmo
nos permite comprender que el
destino de los fieles, que era un
destino de muerte, ha cambiado
radicalmente gracias a una
intervención salvífica: "Bendito sea
el Señor, que no nos entregó en presa
a sus dientes; hemos salvado la vida
como un pájaro de la trampa del
cazador: la trampa se rompió y
escapamos" (vv. 6-7).

La oración se transforma aquí en un
suspiro de alivio que brota de lo
profundo del alma: aunque se
desvanezcan todas las esperanzas
humanas, puede aparecer la fuerza
liberadora divina. Por tanto, el Salmo
puede concluir con una profesión de
fe, que desde hace siglos ha entrado
en la liturgia cristiana como premisa
ideal de todas nuestras oraciones: 



"Adiutorium nostrum in nomine
Domini, qui fecit caelum et terram",
"Nuestro auxilio es el nombre del
Señor, que hizo el cielo y la tierra" (v.
8). En particular, el Todopoderoso
está de parte de las víctimas y de los
perseguidos, "que claman a él día y
noche", y "les hará justicia
pronto" (cf. Lc 18,7-8).

4. San Agustín hace un comentario
articulado de este salmo. En un
primer momento, observa que
cantan adecuadamente este salmo
los "miembros de Cristo que han
conseguido la felicidad". Así pues, en
particular, "lo han cantado los santos
mártires, los cuales, habiendo salido
de este mundo, están con Cristo en la
alegría, dispuestos a retomar
incorruptos los mismos cuerpos que
antes eran corruptibles. En vida
sufrieron tormentos en el cuerpo,
pero en la eternidad estos tormentos
se transformarán en adornos de
justicia". Y San Agustín habla de los



mártires de todos los siglos, también
del nuestro.

Sin embargo, en un segundo
momento, el Obispo de Hipona nos
dice que también nosotros, no sólo
los bienaventurados en el cielo,
podemos cantar este salmo con
esperanza. Afirma: "También a
nosotros nos sostiene una segura
esperanza, y cantaremos con júbilo.
En efecto, para nosotros no son
extraños los cantores de este salmo...
Por tanto, cantemos todos con un
mismo espíritu: tanto los santos que
ya poseen la corona, como nosotros,
que con el afecto nos unimos en la
esperanza a su corona. Juntos
deseamos aquella vida que aquí en la
tierra no tenemos, pero que no
podremos tener jamás si antes no la
hemos deseado".

San Agustín vuelve entonces a la
primera perspectiva y explica:
"Reflexionan los santos en los



sufrimientos que han pasado, y
desde el lugar de bienaventuranza y
de tranquilidad donde ahora se
hallan miran el camino recorrido
para llegar allá; y, como habría sido
difícil conseguir la liberación si no
hubiera intervenido la mano del
Liberador para socorrerlos, llenos de
alegría exclaman: "Si el Señor no
hubiera estado de nuestra parte". Así
inicia su canto. Era tan grande su
júbilo, que ni siquiera han dicho de
qué habían sido
librados" (Esposizione sul Salmo
123,3: Nuova Biblioteca Agostiniana,
XXVIII, Roma 1977, p. 65).

Salmo 123

1 Si el Señor no hubiera estado de
nuestra parte

–que lo diga Israel–,

2 si el Señor no hubiera estado de
nuestra parte,



cuando los hombres se alzaron
contra nosotros,

3 nos habrían devorado vivos.

Cuando ardió su furor contra
nosotros,

4 las aguas nos habrían inundado,

un torrente nos habría sumergido,

5 nos habrían sumergido las aguas
turbulentas.

6 ¡Bendito sea el Señor,

que no nos entregó como presa de
sus dientes!

7 Nuestra vida se salvó como un
pájaro

de la trampa del cazador:

la trampa se rompió y nosotros
escapamos.



8 Nuestra ayuda está en el nombre
del Señor,

que hizo el cielo y la tierra.

Volver al comentario

Dios salvador

Miércoles 6 de julio de 2005

Efesios 1,3-14

Queridos hermanos y hermanas:

1. Hoy no hemos escuchado un
salmo, sino un himno tomado de la 
carta a los Efesios (cf. Ef 1,3-14), un
himno que se repite en la liturgia de
las Vísperas de cada una de las
cuatro semanas. Este himno es una
oración de bendición dirigida a Dios
Padre. Su desarrollo delinea las
diversas etapas del plan de salvación
que se realiza a través de la obra de
Cristo.



En el centro de la bendición resuena
el vocablo griego mysterion, un
término asociado habitualmente a
los verbos de revelación ("revelar",
"conocer", "manifestar"). En efecto,
este es el gran proyecto secreto que
el Padre había conservado en sí
mismo desde la eternidad (cf. v. 9), y
que decidió actuar y revelar "en la
plenitud de los tiempos" (cf. v. 10) en
Jesucristo, su Hijo.

En el himno las etapas de ese plan se
señalan mediante las acciones
salvíficas de Dios por Cristo en el
Espíritu. Ante todo —este es el
primer acto—, el Padre nos elige
desde la eternidad para que seamos
santos e irreprochables ante él por el
amor (cf. v. 4); después nos
predestina a ser sus hijos (cf. vv. 5-6);
además, nos redime y nos perdona
los pecados (cf. vv. 7-8); nos revela
plenamente el misterio de la
salvación en Cristo (cf. vv. 9-10); y,
por último, nos da la herencia eterna



(cf. vv. 11-12), ofreciéndonos ya
ahora como prenda el don del
Espíritu Santo con vistas a la
resurrección final (cf. vv. 13-14).

2. Así pues, son muchos los
acontecimientos salvíficos que se
suceden en el desarrollo del himno.
Implican a las tres Personas de la
santísima Trinidad: se parte del
Padre, que es el iniciador y el artífice
supremo del plan de salvación; se fija
la mirada en el Hijo, que realiza el
designio dentro de la historia; y se
llega al Espíritu Santo, que imprime
su "sello" a toda la obra de salvación.
Nosotros, ahora, nos detenemos
brevemente en las dos primeras
etapas, las de la santidad y la
filiación (cf. vv. 4-6).

El primer gesto divino, revelado y
actuado en Cristo, es la elección de
los creyentes, fruto de una iniciativa
libre y gratuita de Dios. Por tanto, al
principio, "antes de crear el



mundo" (v. 4), en la eternidad de
Dios, la gracia divina está dispuesta a
entrar en acción. Me conmueve
meditar esta verdad: desde la
eternidad estamos ante los ojos de
Dios y él decidió salvarnos. El
contenido de esta llamada es nuestra
"santidad", una gran palabra.
Santidad es participación en la
pureza del Ser divino. Pero sabemos
que Dios es caridad. Por tanto,
participar en la pureza divina
significa participar en la "caridad" de
Dios, configurarnos con Dios, que es
"caridad". "Dios es amor" (1Jn 4,8.
16): esta es la consoladora verdad
que nos ayuda a comprender que
"santidad" no es una realidad alejada
de nuestra vida, sino que, en cuanto
que podemos llegar a ser personas
que aman, con Dios entramos en el
misterio de la "santidad". El ágape se
transforma así en nuestra realidad
diaria. Por tanto, entramos en la
esfera sagrada y vital de Dios mismo.



3. En esta línea, se pasa a la otra
etapa, que también se contempla en
el plan divino desde la eternidad:
nuestra "predestinación" a hijos de
Dios. No sólo criaturas humanas, sino
realmente pertenecientes a Dios
como hijos suyos.

San Pablo, en otro lugar (cf. Ga 4,5; 
Rm 8,15. 23), exalta esta sublime
condición de hijos que implica y
resulta de la fraternidad con Cristo,
el Hijo por excelencia, "primogénito
entre muchos hermanos" (Rm 8,29), y
la intimidad con el Padre celestial, al
que ahora podemos invocar Abbá, al
que podemos decir "padre querido"
con un sentido de verdadera
familiaridad con Dios, con una
relación de espontaneidad y amor.
Por consiguiente, estamos en
presencia de un don inmenso, hecho
posible por el "beneplácito de la
voluntad" divina y por la "gracia",
luminosa expresión del amor que
salva.



4. Ahora, para concluir, citamos al
gran obispo de Milán, san Ambrosio,
que en una de sus cartas comenta las
palabras del apóstol san Pablo a los
Efesios, reflexionando precisamente
sobre el rico contenido de nuestro
himno cristológico. Subraya, ante
todo, la gracia sobreabundante con la
que Dios nos ha hecho hijos
adoptivos suyos en Cristo Jesús. "Por
eso, no se debe dudar de que los
miembros están unidos a su cabeza,
sobre todo porque desde el principio
hemos sido predestinados a ser hijos
adoptivos de Dios, por
Jesucristo" (Lettera XVI ad Ireneo,
4:SAEMO, XIX, Milán-Roma 1988, p.
161).

El santo obispo de Milán prosigue su
reflexión afirmando: "¿Quién es rico,
sino el único Dios, creador de todas
las cosas?". Y concluye: "Pero es
mucho más rico en misericordia,
puesto que ha redimido a todos y,
como autor de la naturaleza, nos ha



transformado a nosotros, que según
la naturaleza de la carne éramos
hijos de la ira y sujetos al castigo,
para que fuéramos hijos de la paz y
de la caridad" (n. 7: ib., p. 163).

Efesios 1,3-14

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Señor Jesucristo, 

que nos ha bendecido en Cristo 

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en él, antes de la
creación del mundo, 

para que fuéramos santos 

e irreprochables en su presencia, por
el amor.

5 Él nos predestinó a ser sus hijos
adoptivos 

por medio de Jesucristo, 



conforme al beneplácito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia, 

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En él hemos sido redimidos por su
sangre 

y hemos recibido el perdón de los
pecados, 

según la riqueza de su gracia,

8 que Dios derramó sobre nosotros, 

dándonos toda sabiduría y
entendimiento.

9 Él nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,

conforme al designio misericordioso 

que estableció de antemano en
Cristo,



10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos: 

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra, 

bajo un solo jefe, que es Cristo.

11 En él hemos sido constituidos
herederos, 

y destinados de antemano –según el
previo designio 

del que realiza todas las cosas
conforme a su voluntad–

12 a ser aquellos que han puesto su
esperanza en Cristo, 

para alabanza de su gloria.

13 En él, ustedes, 

los que escucharon la Palabra de la
verdad, 

la Buena Noticia de la salvación, 



y creyeron en ella, 

también han sido marcados con un
sello 

por el Espíritu Santo prometido.

14 Ese Espíritu es el anticipo de
nuestra herencia 

y prepara la redención del pueblo 

que Dios adquirió para sí, 

para alabanza de su gloria.

Volver al comentario

Confiar en Dios como un niño
en brazos de su madre

Miércoles 10 de agosto de 2005

Salmo 130

Queridos hermanos y hermanas:



1. Hemos escuchado sólo pocas
palabras, cerca de treinta en el
original hebreo del salmo 130. Sin
embargo, son palabras intensas, que
desarrollan un tema muy frecuente
en toda la literatura religiosa: la
infancia espiritual. De modo
espontáneo el pensamiento se dirige
inmediatamente a santa Teresa de
Lisieux, a su "caminito", a su
"permanecer pequeña" para "estar
entre los brazos de Jesús" (cf. 
Manoscritto "C", 2r-3v: Opere
complete, Ciudad del Vaticano 1997,
pp. 235-236).

En efecto, en el centro del Salmo
resalta la imagen de una madre con
su hijo, signo del amor tierno y
materno de Dios, como ya lo había
presentado el profetaOseas: "Cuando
Israel era niño, yo lo amé (...). Con
cuerdas humanas los atraía, con
lazos de amor, y era para ellos como
los que alzan a un niño contra su



mejilla, me inclinaba hacia él y le
daba de comer" (Os 11,1. 4).

2. El Salmo comienza con la
descripción de la actitud antitética a
la de la infancia, la cual es consciente
de su fragilidad, pero confía en la
ayuda de los demás. En cambio, el
Salmo habla de la ambición del
corazón, la altanería de los ojos y "las
grandezas y los prodigios" (cf. Sal
130,1). Es la representación de la
persona soberbia, descrita con
términos hebreos que indican
"altanería" y "exaltación", la actitud
arrogante de quien mira a los demás
con aires de superioridad,
considerándolos inferiores a él.

La gran tentación del soberbio, que
quiere ser como Dios, árbitro del
bien y del mal (cf. Gn 3,5), es
firmemente rechazada por el orante,
que opta por la confianza humilde y
espontánea en el único Señor.



3. Así, se pasa a la inolvidable
imagen del niño y de la madre. El
texto original hebreo no habla de un
niño recién nacido, sino más bien de
un "niño destetado" (Sal 130,2).
Ahora bien, es sabido que en el
antiguo Próximo Oriente el destete
oficial se realizaba alrededor de los
tres años y se celebraba con una
fiesta (cf. Gn 21,8; 1S 1,20-23; 2M
7,27).

El niño al que alude el salmista está
vinculado a su madre por una
relación ya más personal e íntima y,
por tanto, no por el mero contacto
físico y la necesidad de alimento. Se
trata de un vínculo más consciente,
aunque siempre inmediato y
espontáneo. Esta es la parábola ideal
de la verdadera "infancia" del
espíritu, que no se abandona a Dios
de modo ciego y automático, sino
sereno y responsable.



4. En este punto, la profesión de
confianza del orante se extiende a
toda la comunidad: "Espere Israel en
el Señor ahora y por siempre" (Sal
130,3). Ahora la esperanza brota en
todo el pueblo, que recibe de Dios
seguridad, vida y paz, y se mantiene
en el presente y en el futuro, "ahora y
por siempre".

Es fácil continuar la oración
utilizando otras frases del Salterio
inspiradas en la misma confianza en
Dios: "Desde el seno pasé a tus
manos, desde el vientre materno tú
eres mi Dios" (Sal 21,11). "Si mi padre
y mi madre me abandonan, el Señor
me recogerá" (Sal 26,10). "Tú, Dios
mío, eres mi esperanza y mi
confianza, Señor, desde mi juventud.
En el vientre materno ya me apoyaba
en ti, en el seno tú me sostenías" (Sal
70,5-6).

5. Como hemos visto, a la confianza
humilde se contrapone la soberbia.



Un escritor cristiano de los siglos IV y
V, Juan Casiano, advierte a los fieles
de la gravedad de este vicio, que
"destruye todas las virtudes en su
conjunto y no sólo ataca a los
mediocres y a los débiles, sino
principalmente a los que han logrado
cargos de responsabilidad con el uso
de la fuerza". Y prosigue: "Por este
motivo el bienaventurado David
custodia con tanta circunspección su
corazón, hasta el punto de que se
atreve a proclamar ante Aquel a
quien ciertamente no se ocultaban
los secretos de su conciencia: "Señor,
mi corazón no es ambicioso, ni mis
ojos altaneros; no pretendo
grandezas que superan mi
capacidad". (...) Y, sin embargo,
conociendo bien cuán difícil es
también para los perfectos esa
custodia, no presume de apoyarse
únicamente en sus fuerzas, sino que
suplica con oraciones al Señor que le
ayude a evitar los dardos del
enemigo y a no ser herido: "Que el



pie del orgullo no me alcance" (Sal
35,12)" (Le istituzioni cenobitiche, XII,
6, Abadía de Praglia, Bresseo di
Teolo, Padua 1989, p. 289).

De modo análogo, un antiguo texto
anónimo de los Padres del desierto
nos ha transmitido esta declaración,
que se hace eco del Salmo 130: "No
he superado nunca mi rango para
subir más arriba, ni me he turbado
jamás en caso de humillación,
porque todos mis pensamientos se
reducían a pedir al Señor que me
despojara del hombre viejo" (I Padri
del deserto. Detti, Roma 1980, p. 287).

Salmo 130

1 Mi corazón no se ha ensoberbecido,
Señor,

ni mis ojos se han vuelto altaneros.

No he pretendido grandes cosas



ni he tenido aspiraciones
desmedidas.

2 No, yo aplaco y modero mis deseos:

como un niño tranquilo en brazos de
su madre,

así está mi alma dentro de mí.

3 Espere Israel en el Señor,

desde ahora y para siempre.

Volver al comentario

Dios, alegría y esperanza
nuestra

Miércoles 17 de agosto de 2005

Salmo 125

Queridos hermanos y hermanas:

1. Al escuchar las palabras del salmo
125 se tiene la impresión de
contemplar con los propios ojos el



acontecimiento cantado en la
segunda parte del libro de Isaías: el
"nuevo éxodo". Es el regreso de Israel
del exilio babilónico a la tierra de los
padres, tras el edicto del rey persa
Ciro en el año 558 a.C. Entonces se
repitió la experiencia gozosa del
primer éxodo, cuando el pueblo
hebreo fue liberado de la esclavitud
egipcia.

Este salmo cobraba un significado
particular cuando se cantaba en los
días en que Israel se sentía
amenazado y atemorizado, porque
debía afrontar de nuevo una prueba.
En efecto, el Salmo comprende una
oración por el regreso de los
prisioneros del momento (cf. v. 4).
Así, se transforma en una oración del
pueblo de Dios en su itinerario
histórico, lleno de peligros y pruebas,
pero siempre abierto a la confianza
en Dios salvador y liberador,
defensor de los débiles y los
oprimidos.



2. El Salmo introduce en un clima de
júbilo: se sonríe, se festeja la libertad
obtenida, afloran a los labios cantos
de alegría (cf. vv. 1-2).

La reacción ante la libertad
recuperada es doble. Por un lado, las
naciones paganas reconocen la
grandeza del Dios de Israel: "El Señor
ha estado grande con ellos" (v. 2). La
salvación del pueblo elegido se
convierte en una prueba nítida de la
existencia eficaz y poderosa de Dios,
presente y activo en la historia. Por
otro lado, es el pueblo de Dios el que
profesa su fe en el Señor que salva:
"El Señor ha estado grande con
nosotros" (v. 3).

3. El pensamiento va después al
pasado, revivido con un
estremecimiento de miedo y
amargura. Centremos nuestra
atención en la imagen agrícola que
usa el salmista: "Los que sembraban
con lágrimas cosechan entre



cantares" (v. 5). Bajo el peso del
trabajo, a veces el rostro se cubre de
lágrimas: se está realizando una
siembra fatigosa, que tal vez resulte
inútil e infructuosa. Pero, cuando
llega la cosecha abundante y gozosa,
se descubre que el dolor ha sido
fecundo.

En este versículo del Salmo se
condensa la gran lección sobre el
misterio de fecundidad y de vida que
puede encerrar el sufrimiento.
Precisamente como dijo Jesús en
vísperas de su pasión y muerte: "Si el
grano de trigo no cae en tierra y
muere, queda él solo; pero si muere,
da mucho fruto" (Jn 12,24).

4. El horizonte del Salmo se abre así
a la cosecha festiva, símbolo de la
alegría engendrada por la libertad, la
paz y la prosperidad, que son fruto
de la bendición divina. Así pues, esta
oración es un canto de esperanza, al
que se puede recurrir cuando se está



inmerso en el tiempo de la prueba,
del miedo, de la amenaza externa y
de la opresión interior.

Pero puede convertirse también en
una exhortación más general a vivir
la vida y hacer las opciones en un
clima de fidelidad. La perseverancia
en el bien, aunque encuentre
incomprensiones y obstáculos, al
final llega siempre a una meta de luz,
de fecundidad y de paz.

Es lo que san Pablo recordaba a los
Gálatas: "El que siembra en el
espíritu, del espíritu cosechará vida
eterna. No nos cansemos de obrar el
bien; que a su tiempo nos vendrá la
cosecha si no desfallecemos" (Ga
6,8-9).

5. Concluyamos con una reflexión de
san Beda el Venerable (672-735)
sobre el salmo 125 comentando las
palabras con que Jesús anunció a sus
discípulos la tristeza que les
esperaba y, al mismo tiempo, la



alegría que brotaría de su aflicción
(cf.Jn 16, 20).

Beda recuerda que "lloraban y se
lamentaban los que amaban a Cristo
cuando vieron que los enemigos lo
prendieron, lo ataron, lo llevaron a
juicio, lo condenaron, lo flagelaron,
se burlaron de él y, por último, lo
crucificaron, lo hirieron con la lanza
y lo sepultaron. Al contrario, los que
amaban el mundo se alegraban (...)
cuando condenaron a una muerte
infamante a aquel que les molestaba
sólo al verlo. Los discípulos se
entristecieron por la muerte del
Señor, pero, conocida su
resurrección, su tristeza se convirtió
en alegría; visto después el prodigio
de la Ascensión, con mayor alegría
todavía alababan y bendecían al
Señor, como testimonia el
evangelista san Lucas (cf. Lc 24,53).
Pero estas palabras del Señor se
pueden aplicar a todos los fieles que,
a través de las lágrimas y las



aflicciones del mundo, tratan de
llegar a las alegrías eternas, y que
con razón ahora lloran y están
tristes, porque no pueden ver aún a
aquel que aman, y porque, mientras
estén en el cuerpo, saben que están
lejos de la patria y del reino, aunque
estén seguros de llegar al premio a
través de las fatigas y las luchas. Su
tristeza se convertirá en alegría
cuando, terminada la lucha de esta
vida, reciban la recompensa de la
vida eterna, según lo que dice el
Salmo: "Los que sembraban con
lágrimas, cosechan entre
cantares"" (Omelie sul Vangelo, 2, 13:
Collana di Testi Patristici, XC, Roma
1990, pp. 379-380).

Salmo 125

1 Cuando el Señor cambió la suerte
de Sión,

nos parecía que soñábamos:



2 nuestra boca se llenó de risas

y nuestros labios, de canciones.

Hasta los mismos paganos decían:

«¡El Señor hizo por ellos grandes
cosas!».

3 ¡Grandes cosas hizo el Señor por
nosotros

y estamos rebosantes de alegría!

4 ¡Cambia, Señor, nuestra suerte

como los torrentes del Négueb!

5 Los que siembran entre lágrimas

cosecharán entre canciones.

6 El sembrador va llorando

cuando esparce la semilla,

pero vuelve cantando

cuando trae las gavillas.



Volver al comentario

El esfuerzo humano es inútil
sin Dios

Miércoles 31 de agosto de 2005

Salmo 126

Queridos hermanos y hermanas:

1. El salmo 126, que se acaba de
proclamar, nos presenta un
espectáculo en movimiento: una casa
en construcción, la ciudad con sus
centinelas, la vida de las familias, las
vigilias nocturnas, el trabajo diario,
los pequeños y grandes secretos de la
existencia. Pero sobre todo ello se
eleva una presencia decisiva, la del
Señor que se cierne sobre las obras
del hombre, como sugiere el inicio
incisivo del Salmo: "Si el Señor no
construye la casa, en vano se cansan
los albañiles" (v. 1).



Ciertamente, una sociedad sólida
nace del compromiso de todos sus
miembros, pero necesita la bendición
y la ayuda de Dios, que por desgracia
a menudo se ve excluido o ignorado.
El libro de los Proverbios subraya el
primado de la acción divina para el
bienestar de una comunidad y lo
hace de modo radical, afirmando que
"la bendición del Señor es la que
enriquece, y nada le añade el trabajo
a que obliga" (Pr 10,22).

2. Este salmo sapiencial, fruto de la
meditación sobre la realidad de la
vida de todo hombre, está construido
fundamentalmente sobre un
contraste: sin el Señor, en vano se
intenta construir una casa estable,
edificar una ciudad segura, hacer
que el propio esfuerzo dé fruto (cf. 
Sal 126,1-2). En cambio, con el Señor
se tiene prosperidad y fecundidad,
una familia con muchos hijos y
serena, una ciudad bien fortificada y



defendida, libre de peligros e
inseguridades (cf. vv. 3-5).

El texto comienza aludiendo al Señor
representado como constructor de la
casa y centinela que vela por la
ciudad (cf. Sal 120,1-8). El hombre
sale por la mañana a trabajar para
sustentar a su familia y contribuir al
desarrollo de la sociedad. Es un
trabajo que ocupa sus energías,
provocando el sudor de su frente (cf. 
Gn 3, 19) a lo largo de toda la jornada
(cf. Sal 126,2).

3. Pues bien, el salmista, aun
reconociendo la importancia del
trabajo, no duda en afirmar que todo
ese trabajo es inútil si Dios no está al
lado del que lo realiza. Y, por el
contrario, afirma que Dios premia
incluso el sueño de sus amigos. Así el
salmista quiere exaltar el primado de
la gracia divina, que da consistencia
y valor a la actividad humana,
aunque esté marcada por el límite y



la caducidad. En el abandono sereno
y fiel de nuestra libertad al Señor,
también nuestras obras se vuelven
sólidas, capaces de un fruto
permanente. Así nuestro "sueño" se
transforma en un descanso
bendecido por Dios, destinado a
sellar una actividad que tiene sentido
y consistencia.

4. En este punto, el salmo nos
presenta otra escena. El Señor ofrece
el don de los hijos, considerados
como una bendición y una gracia,
signo de la vida que continúa y de la
historia de la salvación orientada
hacia nuevas etapas (cf. v. 3). El
salmista destaca, en particular, a "los
hijos de la juventud": el padre que ha
tenido hijos en su juventud no sólo
los verá en todo su vigor, sino que
además ellos serán su apoyo en la
vejez. Así podrá afrontar con
seguridad el futuro, como un
guerrero armado con las "saetas"



afiladas y victoriosas que son los
hijos (cf. vv. 4-5).

Esta imagen, tomada de la cultura del
tiempo, tiene como finalidad
celebrar la seguridad, la estabilidad,
la fuerza de una familia numerosa,
como se repetirá en el salmo sucesivo
—el 127—, en el que se presenta el
retrato de una familia feliz.

El cuadro final describe a un padre
rodeado por sus hijos, que es
recibido con respeto a las puertas de
la ciudad, sede de la vida pública. Así
pues, la generación es un don que
aporta vida y bienestar a la sociedad.
Somos conscientes de ello en
nuestros días al ver naciones a las
que el descenso demográfico priva
de lozanía, de energías, del futuro
encarnado por los hijos. Sin
embargo, sobre todo ello se eleva la
presencia de Dios que bendice,
fuente de vida y de esperanza.



5. Los autores espirituales han usado
a menudo el salmo 126 precisamente
con el fin de exaltar esa presencia
divina, decisiva para avanzar por el
camino del bien y del reino de Dios.
Así, el monje Isaías (que murió en
Gaza en el año 491), en su Asceticon
(Logos 4, 118), recordando el ejemplo
de los antiguos patriarcas y profetas,
enseña: "Se situaron bajo la
protección de Dios, implorando su
ayuda, sin poner su confianza en los
esfuerzos que realizaban. Y la
protección de Dios fue para ellos una
ciudad fortificada, porque sabían
que nada podían sin la ayuda de
Dios, y su humildad les impulsaba a
decir, con el salmista: "Si el Señor no
construye la casa, en vano se cansan
los albañiles; si el Señor no guarda la
ciudad, en vano vigilan los
centinelas"" (Recueil ascétique,
Abbaye de Bellefontaine 1976, pp.
74-75).



Eso vale también para hoy: sólo la
comunión con el Señor puede
custodiar nuestras casas y nuestras
ciudades.

Salmo 126

1 Canto de peregrinación. De
Salomón.

Si el Señor no edifica la casa,

en vano trabajan los albañiles;

si el Señor no custodia la ciudad

en vano vigila el centinela.

2 Es inútil que ustedes madruguen;

es inútil que velen hasta muy tarde

y se desvivan por ganar el pan:

¡Dios lo da a sus amigos mientras
duermen!

3 Los hijos son un regalo del Señor,



el fruto del vientre es una
recompensa;

4 como flechas en la mano de un
guerrero

son los hijos de la juventud.

5 ¡Feliz el hombre que llena con ellos
su aljaba!

No será humillado al discutir con sus
enemigos

en la puerta de la ciudad.

Volver al comentario

Cristo, primogénito de toda
criatura y primer resucitado
de entre los muertos

Miércoles 7 de septiembre de 2005

Colosenses 1,15-20

Queridos hermanos y hermanas:



1. En catequesis anteriores hemos
contemplado el grandioso cuadro de
Cristo, Señor del universo y de la
historia, que domina el himno
recogido al inicio de lacarta de san
Pablo a los Colosenses. En efecto, este
cántico marca las cuatro semanas en
que se articula la liturgia de las
Vísperas.

El núcleo del himno está constituido
por los versículos 15-20, donde entra
en escena de modo directo y solemne
Cristo, definido "imagen de Dios
invisible" (v. 15). San Pablo emplea
con frecuencia el término griego 
ekån, icono. En sus cartas lo usa
nueve veces, aplicándolo tanto a
Cristo, icono perfecto de Dios (cf. 2Co
4,4), como al hombre, imagen y
gloria de Dios (cf. 1Co11,7). Sin
embargo, el hombre, con el pecado,
"cambió la gloria del Dios
incorruptible por una representación
en forma de hombre
corruptible" (Rm 1,23), prefiriendo



adorar a los ídolos y haciéndose
semejante a ellos.

Por eso, debemos modelar
continuamente nuestro ser y nuestra
vida según la imagen del Hijo de Dios
(cf. 2Co 3,18), pues Dios "nos ha
sacado del dominio de las tinieblas y
nos ha trasladado al reino de su Hijo
querido" (Col 1,13). Este es el primer
imperativo de nuestro himno:
modelar nuestra vida según la
imagen del Hijo de Dios, entrando en
sus sentimientos y en su voluntad, en
su pensamiento.

2. Luego, se proclama a Cristo
"primogénito (engendrado antes) de
toda criatura" (v. 15). Cristo precede
a toda la creación (cf. v. 17), al haber
sido engendrado desde la eternidad:
por eso "por él y para él fueron
creadas todas las cosas" (v. 16).
También en la antigua tradición
judía se afirmaba que "todo el



mundo ha sido creado con vistas al
Mesías" (Sanhedrin 98 b).

Para el apóstol san Pablo, Cristo es el
principio de cohesión ("todo se
mantiene en él"), el mediador ("por
él") y el destino final hacia el que
converge toda la creación. Él es el
"primogénito entre muchos
hermanos" (Rm 8,29), es decir, el Hijo
por excelencia en la gran familia de
los hijos de Dios, en la que nos
inserta el bautismo.

3. En este punto, la mirada pasa del
mundo de la creación al de la
historia: Cristo es "la cabeza del
cuerpo: de la Iglesia" (Col 1,18) y lo es
ya por su Encarnación. En efecto,
entró en la comunidad humana para
regirla y componerla en un "cuerpo",
es decir, en una unidad armoniosa y
fecunda. La consistencia y el
crecimiento de la humanidad tienen
en Cristo su raíz, su perno vital y su
"principio".



Precisamente con este primado
Cristo puede llegar a ser el principio
de la resurrección de todos, el
"primogénito de entre los muertos",
porque "todos revivirán en Cristo.
(...) Cristo como primicia; luego, en su
venida, los de Cristo" (1Co 15,22-23).

4. El himno se encamina a su
conclusión celebrando la "plenitud",
en griego pleroma, que Cristo tiene
en sí como don de amor del Padre. Es
la plenitud de la divinidad, que se
irradia tanto sobre el universo como
sobre la humanidad,
transformándose en fuente de paz,
de unidad y de armonía perfecta (cf. 
Col 1,19-20).

Esta "reconciliación" y "pacificación"
se realiza por "la sangre de la cruz",
que nos ha justificado y santificado.
Al derramar su sangre y entregarse a
sí mismo, Cristo trajo la paz que, en
el lenguaje bíblico, es síntesis de los
bienes mesiánicos y plenitud



salvífica extendida a toda la realidad
creada.

Por eso, el himno concluye con un
luminoso horizonte de
reconciliación, unidad, armonía y
paz, sobre el que se yergue solemne
la figura de su artífice, Cristo, "Hijo
amado" del Padre.

5. Sobre este denso texto han
reflexionado los escritores de la
antigua tradición cristiana. San Cirilo
de Jerusalén, en uno de sus diálogos,
cita el cántico de lacarta a los
Colosenses para responder a un
interlocutor anónimo que le había
preguntado: "¿Podemos decir que el
Verbo engendrado por Dios Padre ha
sufrido por nosotros en su carne?".
La respuesta, siguiendo la línea del
cántico, es afirmativa. En efecto,
afirma san Cirilo, "la imagen de Dios
invisible, el primogénito de toda
criatura, visible e invisible, por el
cual y en el cual todo existe, ha sido



dado ―dice san Pablo― como cabeza
a la Iglesia; además, él es el primer
resucitado de entre los muertos", es
decir, el primero en la serie de los
muertos que resucitan. Él ―prosigue
san Cirilo― "hizo suyo todo lo que es
propio de la carne del hombre y
"soportó la cruz sin miedo a la
ignominia" (Hb 12,2). Nosotros
decimos que no fue un simple
hombre, colmado de honores, no sé
cómo, el que uniéndose a él se
sacrificó por nosotros, sino que fue
crucificado el mismo Señor de la
gloria" (Perché Cristo è uno, Colección
de textos patrísticos, XXXVII, Roma
1983, p. 101).

Ante este Señor de la gloria, signo del
amor supremo del Padre, también
nosotros elevamos nuestro canto de
alabanza y nos postramos para
adorarlo y darle gracias.



Colosenses 1,15-20

15 Él es la Imagen del Dios invisible,

el Primogénito de toda la creación,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas,

tanto en el cielo como en la tierra

los seres visibles y los invisibles,

Tronos, Dominaciones, Principados y
Potestades:

todo fue creado por medio de él y
para él.

17 El existe antes que todas las cosas

y todo subsiste en él.

18 Él es también la Cabeza del
Cuerpo,

es decir, de la Iglesia.

Él es el Principio,



el Primero que resucitó de entre los
muertos,

a fin de que él tuviera la primacía en
todo,

19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.

20 Por él quiso reconciliar consigo

todo lo que existe en la tierra y en el
cielo,

restableciendo la paz por la sangre
de su cruz.

Volver al comentario

Promesas a la casa de David

Miércoles 14 de septiembre de 2005

Salmo 131

Queridos hermanos y hermanas:



1.Hemos escuchado la primera parte
del salmo 131, un himno que la 
liturgia de Vísperas nos presenta en
dos momentos distintos. Muchos
estudiosos piensan que este canto
resonó en la celebración solemne del
traslado del arca del Señor, signo de
la presencia divina en medio del
pueblo de Israel, en Jerusalén, la
nueva capital elegida por David.

En el relato de este acontecimiento,
tal como nos lo presenta la Biblia, se
lee que el rey David "danzaba y
giraba con todas sus fuerzas ante el
Señor, ceñido de un efod de lino.
David y toda la casa de Israel hacían
subir el arca del Señor entre
clamores y resonar de cuernos" (2S
6,14-15).

Otros estudiosos, en cambio, afirman
que el salmo 131 se refiere a una
celebración conmemorativa de ese
acontecimiento antiguo, después de
la institución del culto en el



santuario de Sión precisamente por
obra de David.

2.Nuestro himno parece suponer una
dimensión litúrgica: probablemente
se utilizaba durante el desarrollo de
una procesión, con la presencia de
sacerdotes y fieles, y con la
intervención de un coro.

Siguiendo la liturgia de Vísperas,
reflexionaremos en los primeros diez
versículos del Salmo, los que se
acaban de proclamar. En el centro de
esta sección se encuentra el solemne
juramento que pronunció David. En
efecto, se dice que, una vez superado
el duro contraste que tuvo con su
predecesor el rey Saúl, "juró al Señor
e hizo voto al Fuerte de Jacob" (Sal
131,2). El contenido de este
compromiso solemne, expresado en
los versículos 3-5, es claro: el
soberano no pisará el palacio real de
Jerusalén, no irá tranquilo a



descansar, si antes no ha encontrado
una morada para el arca del Señor.

Y esto es muy importante, porque
demuestra que en el centro de la vida
social de una ciudad, de una
comunidad, de un pueblo, debe estar
una presencia que evoca el misterio
de Dios trascendente, precisamente
un espacio para Dios, una morada
para Dios. El hombre no puede
caminar bien sin Dios, debe caminar
juntamente con Dios en la historia, y
el templo, la morada de Dios, tiene la
misión de indicar de modo visible
esta comunión, este dejarse guiar por
Dios.

3.En este punto, después de las
palabras de David, aparece, tal vez
mediante las palabras de un coro
litúrgico, el recuerdo del pasado. En
efecto, se evoca el descubrimiento
del arca en los campos de Jaar, en la
región de Efratá (cf. v. 6): allí había
permanecido largo tiempo, después



de ser restituida por los filisteos a
Israel, que la había perdido durante
una batalla (cf. 1S 7,1; 2S 6,2.11).

Por eso, desde esa provincia es
llevada a la futura ciudad santa, y
nuestro pasaje termina con una
celebración festiva, en la que por un
lado está el pueblo que adora (cf. Sal
131,7.9), o sea, la asamblea litúrgica;
y, por otro, el Señor, que vuelve a
hacerse presente y operante
mediante el signo del arca colocada
en Sión (cf. v. 8), así en el centro de
su pueblo.

El alma de la liturgia está en este
encuentro entre sacerdotes y fieles,
por una parte, y el Señor con su
poder, por otra.

4.Como sello de la primera parte del
salmo 131 resuena una aclamación
orante en favor de los reyes
sucesores de David: "Por amor a tu
siervo David, no niegues audiencia a
tu ungido" (v. 10).



Así pues, se refiere al futuro sucesor
de David, "tu ungido". Es fácil intuir
una dimensión mesiánica en esta
súplica, destinada inicialmente a
pedir ayuda para el soberano judío
en las pruebas de la vida. En efecto,
el término "ungido" traduce el
término hebreo "Mesías": así, la
mirada del orante se dirige más allá
de las vicisitudes del reino de Judá y
se proyecta hacia la gran espera del
"Ungido perfecto", el Mesías, que será
siempre grato a Dios, por él amado y
bendecido. Y no será sólo de Israel,
sino el "ungido", el rey de todo el
mundo. Dios está con nosotros y se
espera este "ungido", que vino en la
persona de Jesucristo.

5.Esta interpretación mesiánica del
"ungido" futuro ha sido común en la
relectura cristiana y se ha extendido
a todo el Salmo.

Es significativa, por ejemplo, la
aplicación que Hexiquio de



Jerusalén, un presbítero de la
primera mitad del siglo V, hizo del
versículo 8 a la encarnación de
Cristo. En su Segunda homilía sobre
la Madre de Dios se dirige así a la
Virgen. "Sobre ti y sobre Aquel que
de ti ha nacido, David no cesa de
cantar con la cítara: "Levántate,
Señor, ven a tu mansión, ven con el
arca de tu poder" (Sal 131,8)".

¿Quién es "el arca de tu poder"?
Hexiquio responde: "Evidentemente,
la Virgen, la Madre de Dios, pues si tú
eres la perla, ella es con verdad el
arca; si tú eres el sol, la Virgen será
denominada necesariamente el cielo;
y si tú eres la flor incontaminada, la
Virgen será entonces planta de
incorrupción, paraíso de
inmortalidad" (Testi mariani del
primo millennio, I, Roma 1988, pp.
532-533).

Me parece muy importante esta
doble interpretación. El "ungido" es



Cristo. Cristo, el Hijo de Dios, se
encarnó. Y el Arca de la alianza, la
verdadera morada de Dios en el
mundo, no hecha de madera sino de
carne y sangre, es la Virgen, que se
ofrece al Señor como Arca de la
alianza y nos invita a ser también
nosotros morada viva de Dios en el
mundo.

Salmo 131

1Acuérdate, Señor, en favor de
David,

de todos sus desvelos,

2 del juramento que prestó al Señor,

del voto que hizo al Fuerte de Jacob:

3 «No entraré bajo el techo de mi
casa

ni me acostaré en mi propio lecho;

4 no daré descanso a mis ojos



ni reposo a mis párpados,

5 hasta que encuentre un lugar para
el Señor,

una Morada para el Fuerte de Jacob».

6 Sí, oímos hablar del Arca de Efratá,

y la encontramos en los campos de
Jaar.

7 ¡Entremos en su Morada,

postrémonos ante el estrado de sus
pies!

8 ¡Levántate, Señor, entra en el lugar
de tu Reposo,

tú y tu Arca poderosa!

9 Que tus sacerdotes se revistan de
justicia

y tus fieles griten de alegría.

10 Por amor a David, tu servidor,



no rechaces a tu Ungido.

11 El Señor hizo un juramento a
David,

una firme promesa, de la que no se
retractará:

«Yo pondré sobre tu trono

a uno de tus descendientes.

12 Si tus descendientes observan mi
alianza

y los preceptos que yo les enseñaré,

también se sentarán sus hijos 

en tu trono para siempre».

13 Porque el Señor eligió a Sión,

y la deseó para que fuera su Morada.

14 «Este es mi Reposo para siempre;

aquí habitaré, porque lo he deseado.



15 Yo lo bendeciré con abundantes
provisiones

y saciaré de pan a sus pobres;

16 revestiré a los sacerdotes con la
salvación,

y sus fieles gritarán de alegría.

17 Allí haré germinar el poder de
David:

yo preparé una lámpara para mi
ungido.

18 Cubriré de vergüenza a sus
enemigos,

y su insignia real florecerá sobre él».

Volver al comentario

Elección de David y de Sión

Miércoles 21 de septiembre de 2005

Salmo 131



Queridos hermanos y hermanas:

1. Acaba de resonar la segunda parte
del salmo 131, un canto que evoca un
acontecimiento capital en la historia
de Israel: el traslado del arca del
Señor a la ciudad de Jerusalén.

David fue el artífice de este traslado,
atestiguado en la primera parte del
Salmo, sobre el que ya hemos
reflexionado. En efecto, el rey había
hecho el juramento de no
establecerse en el palacio real si
antes no encontraba una morada
para el arca de Dios, signo de la
presencia del Señor en medio de su
pueblo (cf. vv. 3-5).

A ese juramento del rey responde
ahora el juramento de Dios mismo:
"El Señor ha jurado a David una
promesa que no retractará" (v. 11).
Esta solemne promesa, en su esencia,
es la misma que el profeta Natán
había hecho, en nombre de Dios, al
mismo David; se refiere a la



descendencia davídica futura,
destinada a reinar establemente (cf. 
2S 7,8-16).

2. Con todo, el juramento divino
implica el esfuerzo humano, hasta el
punto de que está condicionado por
un "si": "Si tus hijos guardan mi
alianza" (Sal 131,12). A la promesa y
al don de Dios, que no tiene nada de
mágico, debe responder la adhesión
fiel y activa del hombre, en un
diálogo que implica dos libertades: la
divina y la humana.

En este punto, el Salmo se
transforma en un canto que exalta
los efectos estupendos tanto del don
del Señor como de la fidelidad de
Israel. En efecto, se experimentará la
presencia de Dios en medio del
pueblo (cf. vv. 13-14): él será como un
habitante entre los habitantes de
Jerusalén, como un ciudadano que
vive con los demás ciudadanos las



vicisitudes de la historia, pero
ofreciendo el poder de su bendición.

3. Dios bendecirá las cosechas,
preocupándose de los pobres para
que puedan saciar su hambre (cf. v.
15); extenderá su manto protector
sobre los sacerdotes, ofreciéndoles su
salvación; hará que todos los fieles
vivan con alegría y confianza (cf. v.
16).

La bendición más intensa se reserva
una vez más para David y su
descendencia: "Haré germinar el
vigor de David, enciendo una
lámpara para mi ungido. A sus
enemigos los vestiré de ignominia,
sobre él brillará mi diadema" (vv.
17-18).

Una vez más, como había sucedido
en la primera parte del Salmo (cf. v.
10), entra en escena la figura del
"Ungido", en hebreo "Mesías",
uniendo así la descendencia davídica
al mesianismo que, en la relectura



cristiana, encuentra plena
realización en la figura de Cristo. Las
imágenes usadas son vivaces: a
David se le representa como un
vástago que crece con vigor. Dios
ilumina al descendiente davídico con
una lámpara brillante, símbolo de
vitalidad y de gloria; una diadema
espléndida marcará su triunfo sobre
los enemigos y, por consiguiente, la
victoria sobre el mal.

4. En Jerusalén, en el templo donde
se conserva el arca y en la dinastía
davídica, se realiza la doble
presencia del Señor: la presencia en
el espacio y la presencia en la
historia. Así, el salmo 131 se
transforma en una celebración del
Dios-Emmanuel, que está con sus
criaturas, vive a su lado y las llena de
beneficios, con tal de que
permanezcan unidas a él en la
verdad y en la justicia. El centro
espiritual de este himno ya es un
preludio de la proclamación de san



Juan: "El Verbo se hizo carne y habitó
entre nosotros" (Jn 1,14).

5. Concluyamos recordando que los
Padres de la Iglesia usaron
habitualmente el inicio de esta
segunda parte del salmo 131 para
describir la encarnación del Verbo en
el seno de la Virgen María.

Ya san Ireneo, refiriéndose a la
profecía de Isaías sobre la virgen que
da a luz, explicaba: "Las palabras:
"Escuchad, pues, casa de David" (Is
7,13) dan también a entender que el
Rey eterno, que Dios había
prometido a David suscitar del "fruto
de su seno" (Sal 131,11), es el mismo
que nació de la Virgen, descendiente
de David. Porque por esto le había
prometido Dios un rey que sería el
"fruto de su vientre" ―lo que era
propio de una virgen embarazada―
(...). Así, por tanto, la Escritura (...)
pone y afirma vigorosamente la
expresión "fruto del vientre" para



proclamar de antemano la
generación de Aquel que debía nacer
de la Virgen, tal como Isabel, llena
del Espíritu Santo, atestiguó,
diciendo a María: "Bendita tú entre
las mujeres y bendito el fruto de tu
vientre" (Lc 1,42). Por estas palabras
el Espíritu Santo indica, a los que
quieren entender, que la promesa
hecha por Dios a David de suscitar
un Rey "del fruto de su vientre" se
cumplió cuando la Virgen, es decir,
María dio a luz" (Adversus hareses,
III, 21, 5).

Así, en el gran arco que va del Salmo
antiguo hasta la encarnación del
Señor, vemos la fidelidad de Dios. En
el Salmo ya se pone de manifiesto el
misterio de un Dios que habita con
nosotros, que se hace uno de
nosotros en la Encarnación. Y esta
fidelidad de Dios es nuestra
confianza en medio de los cambios
de la historia, es nuestra alegría.



Salmo 131

1Acuérdate, Señor, en favor de
David,

de todos sus desvelos,

2 del juramento que prestó al Señor,

del voto que hizo al Fuerte de Jacob:

3 «No entraré bajo el techo de mi
casa

ni me acostaré en mi propio lecho;

4 no daré descanso a mis ojos

ni reposo a mis párpados,

5 hasta que encuentre un lugar para
el Señor,

una Morada para el Fuerte de Jacob».

6 Sí, oímos hablar del Arca de Efratá,

y la encontramos en los campos de
Jaar.



7 ¡Entremos en su Morada,

postrémonos ante el estrado de sus
pies!

8 ¡Levántate, Señor, entra en el lugar
de tu Reposo,

tú y tu Arca poderosa!

9 Que tus sacerdotes se revistan de
justicia

y tus fieles griten de alegría.

10 Por amor a David, tu servidor,

no rechaces a tu Ungido.

11 El Señor hizo un juramento a
David,

una firme promesa, de la que no se
retractará:

«Yo pondré sobre tu trono

a uno de tus descendientes.



12 Si tus descendientes observan mi
alianza

y los preceptos que yo les enseñaré,

también se sentarán sus hijos 

en tu trono para siempre».

13 Porque el Señor eligió a Sión,

y la deseó para que fuera su Morada.

14 «Este es mi Reposo para siempre;

aquí habitaré, porque lo he deseado.

15 Yo lo bendeciré con abundantes
provisiones

y saciaré de pan a sus pobres;

16 revestiré a los sacerdotes con la
salvación,

y sus fieles gritarán de alegría.

17 Allí haré germinar el poder de
David:



yo preparé una lámpara para mi
ungido.

18 Cubriré de vergüenza a sus
enemigos,

y su insignia real florecerá sobre él».

Volver al comentario

Himno a Dios, realizador de
maravillas

Miércoles 28 de septiembre de 2005

Salmo 134

Queridos hermanos y hermanas:

1. Se presenta ahora ante nosotros la
primera parte del salmo 134, un
himno de índole litúrgica, entretejido
de alusiones, reminiscencias y
referencias a otros textos bíblicos. En
efecto, la liturgia compone a menudo
sus textos tomando del gran
patrimonio de la Biblia un rico



repertorio de temas y de oraciones,
que sostienen el camino de los fieles.

Sigamos la trama orante de esta
primera sección (cf. Sal 134,1-12),
que se abre con una amplia y
apasionada invitación a alabar al
Señor (cf. vv. 1-3). El llamamiento se
dirige a los "siervos del Señor que
estáis en la casa del Señor, en los
atrios de la casa de nuestro Dios" (vv.
1-2).

Por tanto, estamos en el clima vivo
del culto que se desarrolla en el
templo, el lugar privilegiado y
comunitario de la oración. Allí se
experimenta de modo eficaz la
presencia de "nuestro Dios", un Dios
"bueno" y "amable", el Dios de la
elección y de la alianza (cf. vv. 3-4).

Después de la invitación a la
alabanza, un solista proclama la
profesión de fe, que inicia con la
fórmula "Yo sé" (v. 5). Este Credo
constituirá la esencia de todo el



himno, que se presenta como una
proclamación de la grandeza del
Señor (ib.), manifestada en sus obras
maravillosas.

2. La omnipotencia divina se
manifiesta continuamente en el
mundo entero, "en el cielo y en la
tierra, en los mares y en los océanos".
Él es quien produce nubes,
relámpagos, lluvia y vientos,
imaginados como encerrados en
"silos" o depósitos (cf. vv. 6-7).

Sin embargo, es sobre todo otro
aspecto de la actividad divina el que
se celebra en esta profesión de fe. Se
trata de la admirable intervención en
la historia, donde el Creador muestra
el rostro de redentor de su pueblo y
de soberano del mundo. Ante los ojos
de Israel, recogido en oración, pasan
los grandes acontecimientos del
Éxodo.

Ante todo, la conmemoración
sintética y esencial de las "plagas" de



Egipto, los flagelos suscitados por el
Señor para doblegar al opresor (cf.
vv. 8-9). Luego, se evocan las
victorias obtenidas por Israel
después de su larga marcha por el
desierto. Se atribuyen a la potente
intervención de Dios, que "hirió de
muerte a pueblos numerosos, mató a
reyes poderosos" (v. 10). Por último,
la meta tan anhelada y esperada, la
tierra prometida: "Dio su tierra en
heredad, en heredad a Israel, su
pueblo" (v. 12).

El amor divino se hace concreto y
casi se puede experimentar en la
historia con todas sus vicisitudes
dolorosas y gloriosas. La liturgia
tiene la tarea de hacer siempre
presentes y eficaces los dones
divinos, sobre todo en la gran
celebración pascual, que es la raíz de
toda otra solemnidad, y constituye el
emblema supremo de la libertad y de
la salvación.



3. Recogemos el espíritu del salmo y
de su alabanza a Dios, proponiéndolo
de nuevo a través de la voz de san
Clemente Romano, tal como resuena
en la larga oración conclusiva de su 
Carta a los Corintios. Él observa que,
así como en el salmo 134 se
manifiesta el rostro del Dios
redentor, así también su protección,
que concedió a los antiguos padres,
ahora llega a nosotros en Cristo: "Oh
Señor, muestra tu rostro sobre
nosotros para el bien en la paz, para
ser protegidos por tu poderosa mano,
y líbrenos de todo pecado tu brazo
excelso, y de cuantos nos aborrecen
sin motivo. Danos concordia y paz a
nosotros y a todos los que habitan
sobre la tierra, como se la diste a
nuestros padres que te invocaron
santamente en fe y verdad. (...) A ti,
el único que puedes hacer esos
bienes y mayores que esos por
nosotros, a ti te confesamos por el
sumo Sacerdote y protector de
nuestras almas, Jesucristo, por el cual



sea a ti gloria y magnificencia ahora
y de generación en generación, y por
los siglos de los siglos" (60, 3-4; 61, 3: 
Padres Apostólicos, BAC, Madrid
1993, pp. 234-235).

Sí, esta oración de un Papa del siglo
primero la podemos rezar también
nosotros, en nuestro tiempo, como
nuestra oración para el día de hoy:
"Oh Señor, haz resplandecer tu
rostro sobre nosotros hoy, para el
bien de la paz. Concédenos en estos
tiempos concordia y paz a nosotros y
a todos los habitantes de la tierra,
por Jesucristo, que reina de
generación en generación y por los
siglos de los siglos. Amén".

Salmo 134

¡Aleluya!

1 Alaben el nombre del Señor,

alábenlo, servidores del Señor,



2 los que están en la Casa del Señor,

en los atrios del Templo de nuestro
Dios.

3 Alaben al Señor, porque es bueno,

canten a su Nombre, porque es
amable;

4 porque el Señor eligió a Jacob,

a Israel, para que fuera su posesión.

5 Sí, yo sé que el Señor es grande,

nuestro Dios está sobre todos los
dioses.

6 el Señor hace todo lo que quiere en
el cielo y en la tierra,

en el mar y en los océanos.

7 Levanta las nubes desde el
horizonte,

con los relámpagos provoca la lluvia,



saca a los vientos de sus depósitos.

8 El hirió a los primogénitos de
Egipto,

tanto a los hombres como a los
animales:

9 realizó señales y prodigios

–en medio de ti, Egipto–

contra el Faraón y todos sus
ministros.,

10 Derrotó a muchas naciones

y mató a reyes poderosos:

11 a Sijón, rey de los amorreos,

a Og, rey de Basán,

y a todos los reyes de Canaán.

12 Y dio sus territorios en herencia,

en herencia a su pueblo, Israel.



13 Tu Nombre, Señor, permanece
para siempre,

y tu recuerdo, por todas las
generaciones:

14 porque el Señor defiende a su
pueblo

y se compadece de sus servidores.

15 Los ídolos de las naciones son
plata y oro,

obra de las manos de los hombres:

16 tienen boca, pero no hablan;

tienen ojos, pero no ven;

17 tienen orejas, pero no oyen,

y no hay aliento en su boca.

18 ¡Qué sean como ellos los que los
fabrican,

y también los que confían en ellos!



19 Pueblo de Israel, bendice al Señor;

familia de Aarón, bendice al Señor;

20 familia de Leví, bendice al Señor;

fieles del Señor, bendigan al Señor.

21 ¡Bendito sea el Señor desde Sión,

el que habita en Jerusalén!

¡Aleluya!

Volver al comentario

Sólo Dios es grande y eterno

Miércoles 5 de octubre de 2005

Salmo 134

Queridos hermanos y hermanas:

1. La liturgia de las Vísperas nos
presenta el salmo 134, un canto con
tono pascual, en dos pasajes
distintos. El que acabamos de



escuchar contiene la segunda parte
(cf. vv. 13-21), la cual concluye con el
aleluya, exclamación de alabanza al
Señor con la que se había iniciado el
Salmo.

El salmista, después de conmemorar,
en la primera parte del himno, el
acontecimiento del Éxodo, centro de
la celebración pascual de Israel,
ahora compara con gran relieve dos
concepciones religiosas diversas. Por
un lado, destaca la figura del Dios
vivo y personal que está en el centro
de la fe auténtica (cf. vv. 13-14). Su
presencia es eficaz y salvífica; el
Señor no es una realidad inmóvil y
ausente, sino una persona viva que
"gobierna" a sus fieles, "se
compadece" de ellos y los sostiene
con su poder y su amor.

2. Por otro lado, se presenta la
idolatría (cf. vv. 15-18),
manifestación de una religiosidad
desviada y engañosa. En efecto, el



ídolo no es más que "hechura de
manos humanas", un producto de los
deseos humanos; por tanto, es
incapaz de superar los límites
propios de las criaturas. Ciertamente,
tiene una forma humana, con boca,
ojos, orejas, garganta, pero es inerte,
no tiene vida, como sucede
precisamente a una estatua
inanimada (cf. Sal 113,4-8).

El destino de quienes adoran a estos
objetos sin vida es llegar a ser
semejantes a ellos: impotentes,
frágiles, inertes. En esta descripción
de la idolatría como religión falsa se
representa claramente la eterna
tentación del hombre de buscar la
salvación en "las obras de sus
manos", poniendo su esperanza en la
riqueza, en el poder, en el éxito, en lo
material. Por desgracia, a quienes
actúan de esa manera, adorando la
riqueza, lo material, les sucede lo que
ya describía de modo eficaz el
profeta Isaías: "A quien se apega a la



ceniza, su corazón engañado le
extravía. No salvará su vida. Nunca
dirá: "¿Acaso lo que tengo en la mano
es engañoso?" (Is 44,20).

3. El salmo 134, después de esta
meditación sobre la religión
verdadera y la falsa, sobre la fe
auténtica en el Señor del universo y
de la historia, y sobre la idolatría,
concluye con una bendición litúrgica
(cf. vv. 19-21), que pone en escena
una serie de figuras presentes en el
culto tributado en el templo de Sión
(cf. Sal 113,9-13).

Toda la comunidad congregada en el
templo eleva en coro a Dios, creador
del universo y salvador de su pueblo
en la historia, una bendición,
expresada con variedad de voces y
con la humildad de la fe.

La liturgia es el lugar privilegiado
para la escucha de la palabra divina,
que hace presentes los actos
salvíficos del Señor, pero también es



el ámbito en el cual se eleva la
oración comunitaria que celebra el
amor divino. Dios y el hombre se
encuentran en un abrazo de
salvación, que culmina precisamente
en la celebración litúrgica.
Podríamos decir que es casi una
definición de la liturgia: realiza un
abrazo de salvación entre Dios y el
hombre.

4. Comentando los versículos de este
salmo referentes a los ídolos y la
semejanza que tienen con ellos los
que confían en los mismos (cf. Sal
134,15-18), san Agustín explica: "En
efecto, creedme hermanos, esas
personas tienen cierta semejanza con
sus ídolos: ciertamente, no en su
cuerpo, sino en su hombre interior.
Tienen orejas, pero no escuchan lo
que Dios les dice: "El que tenga oídos
para oír, que oiga". Tienen ojos, pero
no ven; es decir, tienen los ojos del
cuerpo pero no el ojo de la fe". No
perciben la presencia de Dios. Tienen



ojos y no ven. Y del mismo modo,
"tienen narices pero no perciben
olores. No son capaces de percibir el
olor del que habla el Apóstol: Somos
el buen olor de Cristo en todos los
lugares (cf. 2Co 2,15). ¿De qué les
sirve tener narices, si con ellas no
logran respirar el suave perfume de
Cristo?".

Es verdad ―reconoce san Agustín―,
hay aún personas que viven en la
idolatría; y esto vale también para
nuestro tiempo, con su materialismo,
que es una idolatría. San Agustín
añade: aunque hay aún personas así,
aunque persiste esta idolatría, sin
embargo, "cada día hay gente que,
convencida por los milagros de Cristo
nuestro Señor, abraza la fe, ―y
gracias a Dios esto también sucede
hoy―. Cada día se abren ojos a los
ciegos y oídos a los sordos,
comienzan a respirar narices antes
obstruidas, se sueltan las lenguas de
los mudos, se consolidan las piernas



de los paralíticos, se enderezan los
pies de los lisiados. De todas estas
piedras salen hijos de Abraham (cf. 
Mt 3,9). Así pues, hay que decirles a
todos esos: "Casa de Israel, bendice al
Señor"... Bendecid al Señor, vosotros,
pueblos en general; esto significa:
casa de Israel. Bendecidlo vosotros,
prelados de la Iglesia; esto significa:
casa de Aarón. Bendecidlo vosotros,
ministros; esto significa: casa de Leví.
Y ¿qué decir de las demás naciones?
"Vosotros, que teméis al Señor,
bendecid al Señor"" (Exposición sobre
el salmo 134,24-25): Nuova Biblioteca
Agostiniana, XXVIII, Roma 1997, pp.
375. 377).

Hagamos nuestra esta invitación y
bendigamos, alabemos y adoremos al
Señor, al Dios vivo y verdadero.

Salmo 134

¡Aleluya!



1 Alaben el nombre del Señor,

alábenlo, servidores del Señor,

2 los que están en la Casa del Señor,

en los atrios del Templo de nuestro
Dios.

3 Alaben al Señor, porque es bueno,

canten a su Nombre, porque es
amable;

4 porque el Señor eligió a Jacob,

a Israel, para que fuera su posesión.

5 Sí, yo sé que el Señor es grande,

nuestro Dios está sobre todos los
dioses.

6 el Señor hace todo lo que quiere en
el cielo y en la tierra,

en el mar y en los océanos.



7 Levanta las nubes desde el
horizonte,

con los relámpagos provoca la lluvia,

saca a los vientos de sus depósitos.

8 El hirió a los primogénitos de
Egipto,

tanto a los hombres como a los
animales:

9 realizó señales y prodigios

–en medio de ti, Egipto–

contra el Faraón y todos sus
ministros.,

10 Derrotó a muchas naciones

y mató a reyes poderosos:

11 a Sijón, rey de los amorreos,

a Og, rey de Basán,

y a todos los reyes de Canaán.



12 Y dio sus territorios en herencia,

en herencia a su pueblo, Israel.

13 Tu Nombre, Señor, permanece
para siempre,

y tu recuerdo, por todas las
generaciones:

14 porque el Señor defiende a su
pueblo

y se compadece de sus servidores.

15 Los ídolos de las naciones son
plata y oro,

obra de las manos de los hombres:

16 tienen boca, pero no hablan;

tienen ojos, pero no ven;

17 tienen orejas, pero no oyen,

y no hay aliento en su boca.



18 ¡Qué sean como ellos los que los
fabrican,

y también los que confían en ellos!

19 Pueblo de Israel, bendice al Señor;

familia de Aarón, bendice al Señor;

20 familia de Leví, bendice al Señor;

fieles del Señor, bendigan al Señor.

21 ¡Bendito sea el Señor desde Sión,

el que habita en Jerusalén!

¡Aleluya!

Volver al comentario

Saludo a la ciudad santa de
Jerusalén

Miércoles 12 de octubre de 2005

Salmo 121

Queridos hermanos y hermanas:



1. La oración que acabamos de
escuchar y gustar es uno de los más
hermosos y apasionados cánticos de
las subidas. Se trata del salmo 121,
una celebración viva y comunitaria
en Jerusalén, la ciudad santa hacia la
que suben los peregrinos.

En efecto, al inicio, se funden dos
momentos vividos por el fiel: el del
día en que aceptó la invitación a "ir a
la casa del Señor" (v. 1) y el de la
gozosa llegada a los "umbrales" de
Jerusalén (cf. v. 2). Sus pies ya pisan,
por fin, la tierra santa y amada.
Precisamente entonces sus labios se
abren para elevar un canto de fiesta
en honor de Sión, considerada en su
profundo significado espiritual.

2. Jerusalén, "ciudad bien
compacta" (v. 3), símbolo de
seguridad y estabilidad, es el corazón
de la unidad de las doce tribus de
Israel, que convergen hacia ella
como centro de su fe y de su culto. En



efecto, a ella suben "a celebrar el
nombre del Señor" (v. 4) en el lugar
que la "ley de Israel" (Dt12,13-14; 16,
16) estableció como único santuario
legítimo y perfecto.

En Jerusalén hay otra realidad
importante, que es también signo de
la presencia de Dios en Israel: son
"los tribunales de justicia en el
palacio de David" (Sal 121, 5); es
decir, en ella gobierna la dinastía
davídica, expresión de la acción
divina en la historia, que
desembocaría en el Mesías (cf. 2S
7,8-16).

3. Se habla de "los tribunales de
justicia en el palacio de David" (v. 5)
porque el rey era también el juez
supremo. Así, Jerusalén, capital
política, era también la sede judicial
más alta, donde se resolvían en
última instancia las controversias: de
ese modo, al salir de Sión, los



peregrinos judíos volvían a sus
aldeas más justos y pacificados.

El Salmo ha trazado, así, un retrato
ideal de la ciudad santa en su
función religiosa y social, mostrando
que la religión bíblica no es abstracta
ni intimista, sino que es fermento de
justicia y solidaridad. Tras la
comunión con Dios viene
necesariamente la comunión de los
hermanos entre sí.

4. Llegamos ahora a la invocación
final (cf. vv. 6-9). Toda ella está
marcada por la palabra hebrea 
shalom, "paz", tradicionalmente
considerada como parte del nombre
mismo de la ciudad santa: 
Jerushalajim, interpretada como
"ciudad de la paz".

Como es sabido, shalom alude a la
paz mesiánica, que entraña alegría,
prosperidad, bien, abundancia. Más
aún, en la despedida que el
peregrino dirige al templo, a la "casa



del Señor, nuestro Dios", además de
la paz se añade el "bien": "te deseo
todo bien" (v. 9). Así,
anticipadamente, se tiene el saludo
franciscano: "¡Paz y bien!". Todos
tenemos algo de espíritu franciscano.
Es un deseo de bendición sobre los
fieles que aman la ciudad santa,
sobre su realidad física de muros y
palacios, en los que late la vida de un
pueblo, y sobre todos los hermanos y
los amigos. De este modo, Jerusalén
se transformará en un hogar de
armonía y paz.

5. Concluyamos nuestra meditación
sobre el salmo 121 con la reflexión
de uno de los Santos Padres, para los
cuales la Jerusalén antigua era signo
de otra Jerusalén, también "fundada
como ciudad bien compacta". Esta
ciudad ―recuerda san Gregorio
Magno en sus Homilías sobre
Ezequiel― "ya tiene aquí un gran
edificio en las costumbres de los
santos. En un edificio una piedra



soporta la otra, porque se pone una
piedra sobre otra, y la que soporta a
otra es a su vez soportada por otra.
Del mismo modo, exactamente así,
en la santa Iglesia cada uno soporta
al otro y es soportado por el otro. Los
más cercanos se sostienen
mutuamente, para que por ellos se
eleve el edificio de la caridad. Por eso
san Pablo recomienda: "Ayudaos
mutuamente a llevar vuestras cargas
y cumplid así la ley de Cristo" (Ga
6,2). Subrayando la fuerza de esta ley,
dice: "La caridad es la ley en su
plenitud" (Rm 13,10). En efecto, si yo
no me esfuerzo por aceptaros a
vosotros tal como sois, y vosotros no
os esforzáis por aceptarme tal como
soy, no puede construirse el edificio
de la caridad entre nosotros, que
también estamos unidos por amor
recíproco y paciente". Y, para
completar la imagen, no conviene
olvidar que "hay un cimiento que
soporta todo el peso del edificio, y es
nuestro Redentor; él solo nos soporta



a todos tal como somos. De él dice el
Apóstol: "nadie puede poner otro
cimiento que el ya puesto,
Jesucristo" (1Co 3,11). El cimiento
soporta las piedras, y las piedras no
lo soportan a él; es decir, nuestro
Redentor soporta el peso de todas
nuestras culpas, pero en él no hubo
ninguna culpa que sea necesario
soportar" (2, 1, 5: Opere di Gregorio
Magno, III/2, Roma 1993, pp. 27. 29).

Así, el gran Papa san Gregorio nos
explica lo que significa el Salmo en
concreto para la práctica de nuestra
vida. Nos dice que debemos ser en la
Iglesia de hoy una verdadera
Jerusalén, es decir, un lugar de paz,
"soportándonos los unos a los otros"
tal como somos; "soportándonos
mutuamente" con la gozosa certeza
de que el Señor nos "soporta" a todos.
Así crece la Iglesia como una
verdadera Jerusalén, un lugar de paz.
Pero también queremos orar por la
ciudad de Jerusalén, para que sea



cada vez más un lugar de encuentro
entre las religiones y los pueblos;
para que sea realmente un lugar de
paz.

Salmo 121

1.¡Qué alegría cuando me dijeron:

«Vamos a la Casa del Señor»!

2 Nuestros pies ya están pisando

tus umbrales, Jerusalén.

3 Jerusalén, que fuiste construida

como ciudad bien compacta y
armoniosa.

4 Allí suben las tribus, las tribus del
Señor

–según es norma en Israel–

para celebrar el nombre del Señor.



5 Porque allí está el trono de la
justicia,

el trono de la casa de David.

6 Auguren la paz a Jerusalén:

«¡Vivan seguros los que te aman!

7 ¡Haya paz en tus muros

y seguridad en tus palacios!».

8 Por amor a mis hermanos y amigos,

diré: «La paz esté contigo».

9 Por amor a la Casa del Señor,
nuestro Dios,

buscaré tu felicidad.

Volver al comentario

"Desde lo hondo a ti grito"

Miércoles 19 de octubre de 2005

Salmo 129



Queridos hermanos y hermanas:

1. Se ha proclamado uno de los
salmos más célebres y arraigados en
la tradición cristiana: el De profundis,
llamado así por sus primeras
palabras en la versión latina.
Juntamente con el Miserere ha
llegado a ser uno de los salmos
penitenciales preferidos en la piedad
popular.

Más allá de su aplicación fúnebre, el
texto es, ante todo, un canto a la
misericordia divina y a la
reconciliación entre el pecador y el
Señor, un Dios justo pero siempre
dispuesto a mostrarse "compasivo y
misericordioso, lento a la ira y rico
en amor y fidelidad, que mantiene su
amor por mil generaciones, que
perdona la iniquidad, la rebeldía y el
pecado" (Ex 34,6-7). Precisamente por
este motivo, el Salmo se encuentra
insertado en la liturgia vespertina de
Navidad y de toda la octava de



Navidad, así como en la del IV
domingo de Pascua y de la
solemnidad de la Anunciación del
Señor.

2. El salmo 129 comienza con una
voz que brota de las profundidades
del mal y de la culpa (cf. vv. 1-2). El
orante se dirige al Señor, diciendo:
"Desde lo hondo a ti grito, Señor".
Luego, el Salmo se desarrolla en tres
momentos dedicados al tema del
pecado y del perdón. En primer
lugar, se dirige a Dios, interpelándolo
directamente con el "tú": "Si llevas
cuentas de los delitos, Señor, ¿quién
podrá resistir? Pero de ti procede el
perdón, y así infundes respeto" (vv.
3-4).

Es significativo que lo que produce el
temor, una actitud de respeto
mezclado con amor, no es el castigo
sino el perdón. Más que la ira de
Dios, debe provocar en nosotros un
santo temor su magnanimidad



generosa y desarmante. En efecto,
Dios no es un soberano inexorable
que condena al culpable, sino un
padre amoroso, al que debemos
amar no por miedo a un castigo, sino
por su bondad dispuesta a perdonar.

3. En el centro del segundo momento
está el "yo" del orante, que ya no se
dirige al Señor, sino que habla de él:
"Mi alma espera en el Señor, espera
en su palabra; mi alma aguarda al
Señor, más que el centinela a la
aurora" (vv. 5-6). Ahora en el corazón
del salmista arrepentido florecen la
espera, la esperanza, la certeza de
que Dios pronunciará una palabra
liberadora y borrará el pecado.

La tercera y última etapa en el
desarrollo del Salmo se extiende a
todo Israel, al pueblo a menudo
pecador y consciente de la necesidad
de la gracia salvífica de Dios:
"Aguarde Israel al Señor (...); porque
del Señor viene la misericordia, la



redención copiosa: y él redimirá a
Israel de todos sus delitos" (vv. 7-8).

La salvación personal, implorada
antes por el orante, se extiende ahora
a toda la comunidad. La fe del
salmista se inserta en la fe histórica
del pueblo de la alianza, "redimido"
por el Señor no sólo de las angustias
de la opresión egipcia, sino también
"de todos sus delitos". Pensemos que
el pueblo de la elección, el pueblo de
Dios, somos ahora nosotros. También
nuestra fe nos inserta en la fe común
de la Iglesia. Y precisamente así nos
da la certeza de que Dios es bueno
con nosotros y nos libra de nuestras
culpas.

Partiendo del abismo tenebroso del
pecado, la súplica del De profundis
llega al horizonte luminoso de Dios,
donde reina "la misericordia y la
redención", dos grandes
características de Dios, que es amor.



4. Releamos ahora la meditación que
sobre este salmo ha realizado la
tradición cristiana. Elijamos la
palabra de san Ambrosio: en sus
escritos recuerda a menudo los
motivos que llevan a implorar de
Dios el perdón.

"Tenemos un Señor bueno, que
quiere perdonar a todos", recuerda
en el tratado sobre La penitencia, y
añade: "Si quieres ser justificado,
confiesa tu maldad: una humilde
confesión de los pecados deshace el
enredo de las culpas... Mira con qué
esperanza de perdón te impulsa a
confesar" (2, 6, 40-41:Sancti Ambrosii
Episcopi Mediolanensis Opera
SAEMO, XVII, Milán-Roma 1982, p.
253).

En la Exposición del Evangelio según
san Lucas, repitiendo la misma
invitación, el Obispo de Milán
manifiesta su admiración por los
dones que Dios añade a su perdón:



"Mira cuán bueno es Dios; está
dispuesto a perdonar los pecados. Y
no sólo te devuelve lo que te había
quitado, sino que además te concede
dones inesperados". Zacarías, padre
de Juan Bautista, se había quedado
mudo por no haber creído al ángel,
pero luego, al perdonarlo, Dios le
había concedido el don de profetizar
en el canto del Benedictus: "El que
poco antes era mudo, ahora ya
profetiza —observa san Ambrosio—;
una de las mayores gracias del Señor
es que precisamente los que lo han
negado lo confiesen. Por tanto, nadie
pierda la confianza, nadie desespere
de las recompensas divinas, aunque
le remuerdan antiguos pecados. Dios
sabe cambiar de parecer, si tú sabes
enmendar la culpa" (2, 33: SAEMO,
XI, Milán-Roma 1978, p. 175).

Salmo 129

1 Desde lo más profundo te invoco,
Señor,



2 ¡Señor, oye mi voz!

Estén tus oídos atentos

al clamor de mi plegaria.

3 Si tienes en cuenta las culpas,
Señor,

¿quién podrá subsistir?

4 Pero en ti se encuentra el perdón,

para que seas temido.

5 Mi alma espera en el Señor,

y yo confío en su palabra.

6 Mi alma espera al Señor,

más que el centinela la aurora.

Como el centinela espera la aurora,

7 espere Israel al Señor,

porque en él se encuentra la
misericordia



y la redención en abundancia:

8 él redimirá a Israel

de todos sus pecados.

Volver al comentario

Cristo, siervo de Dios

Miércoles 26 de octubre de 2005

Filipenses 2,6-11

Queridos hermanos y hermanas:

1. Una vez más, siguiendo el
recorrido propuesto por la liturgia de
las Vísperas con los diversos salmos y
cánticos, hemos escuchado el
admirable y esencial himno
insertado por san Pablo en la carta a
los Filipenses (Flp 2,6-11).

Ya subrayamos en otra ocasión que el
texto tiene un movimiento
descendente y otro ascendente. En el
primero, Cristo Jesús, desde el



esplendor de su divinidad, que le
pertenece por naturaleza, elige
descender hasta la humillación de la
“muerte de cruz”. Así se hace
realmente hombre y nuestro
redentor, con una auténtica y plena
participación en nuestra realidad
humana de dolor y muerte.

2. El segundo movimiento,
ascendente, revela la gloria pascual
de Cristo que, después de la muerte,
se manifiesta de nuevo en el
esplendor de su majestad divina.

El Padre, que había aceptado el acto
de obediencia del Hijo en la
Encarnación y en la Pasión, ahora lo
“exalta” de modo supereminente,
como dice el texto griego. Esta
exaltación no sólo se expresa con la
entronización a la diestra de Dios,
sino también con la concesión a
Cristo de un “nombre sobre todo
nombre” (v. 9).



Ahora bien, en el lenguaje bíblico, el
“nombre” indica la verdadera
esencia y la función específica de
una persona; manifiesta su realidad
íntima y profunda. Al Hijo, que por
amor se humilló en la muerte, el
Padre le confiere una dignidad
incomparable, el “nombre” más
excelso, el de “Señor”, propio de Dios
mismo.

3. En efecto, la proclamación de fe,
entonada en coro por el cielo, la
tierra y el abismo postrados en
adoración, es clara y explícita:
“Jesucristo es Señor” (v. 11). En
griego se afirma que Jesús es Kyrios,
un título ciertamente regio, que en la
traducción griega de la Biblia se
usaba en vez del nombre de Dios
revelado a Moisés, nombre sagrado e
impronunciable. Con este nombre,
“Kyrios”, se reconoce a Jesucristo
verdadero Dios.



Así pues, por una parte, se produce
un reconocimiento del señorío
universal de Jesucristo, que recibe el
homenaje de toda la creación, vista
como un súbdito postrado a sus pies.
Pero, por otra, la aclamación de fe
declara a Cristo subsistente en la
forma o condición divina, por
consiguiente presentándolo como
digno de adoración.

4. En este himno, la referencia al
escándalo de la cruz (cf. 1Co 1,23) y,
antes aún, a la verdadera humanidad
del Verbo hecho carne (cf. Jn 1,14), se
entrelaza y culmina con el
acontecimiento de la resurrección. A
la obediencia sacrificial del Hijo
sigue la respuesta glorificadora del
Padre, a la que se une la adoración
por parte de la humanidad y de la
creación. La singularidad de Cristo
deriva de su función de Señor del
mundo redimido, que le fue
conferida por su obediencia perfecta
“hasta la muerte”. El proyecto de



salvación tiene en el Hijo su pleno
cumplimiento y los fieles son
invitados —sobre todo en la liturgia
— a proclamarlo y a vivir sus frutos.

Esta es la meta a la que lleva el
himno cristológico que, desde hace
siglos, la Iglesia medita, canta y
considera guía de su vida: “Tened los
mismos sentimientos de Cristo
Jesús” (Flp 2,5).

5. Veamos ahora la meditación que
san Gregorio Nacianceno escribió
sabiamente sobre nuestro himno. En
un canto en honor de Cristo, ese gran
doctor de la Iglesia del siglo IV
declara que Jesucristo “no se despojó
de ninguna parte constitutiva de su
naturaleza divina y a pesar de ello
me salvó como un médico que se
inclina hasta tocar las heridas
fétidas. (…) Era del linaje de David,
pero fue el creador de Adán. Llevaba
la carne, pero también era ajeno al
cuerpo. Fue engendrado por una



madre, pero por una madre virgen;
era limitado, pero también inmenso.
Y lo pusieron en un pesebre, pero
una estrella hizo de guía a los Magos,
que llegaron llevándole dones y ante
él se postraron. Como un mortal se
enfrentó al demonio, pero, siendo
invencible, superó al tentador
después de una triple batalla. (…) Fue
víctima, pero también sumo
sacerdote; fue sacrificador, pero era
Dios. Ofreció a Dios su sangre y de
este modo purificó a todo el mundo.
Una cruz lo mantuvo elevado de la
tierra, pero el pecado quedó clavado.
(…) Bajó al lugar de los muertos, pero
salió del abismo y resucitó a muchos
que estaban muertos. El primer
acontecimiento es propio de la
miseria humana, pero el segundo
corresponde a la riqueza del ser
incorpóreo. (…) El Hijo inmortal
asumió esa forma terrena porque te
ama” (Carmina arcana, 2: Collana di
Testi Patristici, LVIII, Roma 1986, pp.
236-238).



Al final de esta meditación, quisiera
subrayar dos palabras para nuestra
vida. Ante todo, esta exhortación de
san Pablo: “Tened los mismos
sentimientos de Cristo Jesús”.
Aprender a sentir como sentía Jesús;
conformar nuestro modo de pensar,
de decidir, de actuar, a los
sentimientos de Jesús. Si nos
esforzamos por conformar nuestros
sentimientos a los de Jesús, vamos
por el camino correcto. La otra
palabra es de san Gregorio
Nacianceno: “Jesús te ama”. Esta
palabra, llena de ternura, es para
nosotros un gran consuelo, pero
también una gran responsabilidad
cada día.

Filipenses 2,6-11

6 El, que era de condición divina, 

no consideró esta igualdad con Dios 



como algo que debía guardar
celosamente:

7 al contrario, se anonadó a sí
mismo, 

tomando la condición de servidor 

y haciéndose semejante a los
hombres. 

Y presentándose con aspecto
humano,

8 se humilló hasta aceptar por
obediencia la muerte 

y muerte de cruz.

9 Por eso, Dios lo exaltó 

y le dio el Nombre que está sobre
todo nombre,

10 para que al nombre de Jesús, 

se doble toda rodilla 



en el cielo, en la tierra y en los
abismos,

11 y toda lengua proclame para
gloria de Dios Padre: 

«Jesucristo es el Señor».

Volver al comentario

Felicidad del justo

Miércoles 2 de noviembre de 2005

Salmo 111

Queridos hermanos y hermanas:

1. Después de celebrar ayer la
solemne fiesta de Todos los Santos
del cielo, hoy conmemoramos a todos
los Fieles Difuntos. La liturgia nos
invita a orar por nuestros seres
queridos que han fallecido,
dirigiendo nuestro pensamiento al
misterio de la muerte, herencia
común de todos los hombres.



Iluminados por la fe, contemplamos
el enigma humano de la muerte con
serenidad y esperanza. Según la
Escritura, más que un final, es un
nuevo nacimiento, es el paso
obligado a través del cual pueden
llegar a la vida plena los que
conforman su vida terrena según las
indicaciones de la palabra de Dios.

El salmo 111, composición de índole
sapiencial, nos presenta la figura de
estos justos, los cuales temen al
Señor, reconocen su trascendencia y
se adhieren con confianza y amor a
su voluntad a la espera de
encontrarse con él después de la
muerte.

A esos fieles está reservada una
"bienaventuranza": "Dichoso el que
teme al Señor" (v. 1). El salmista
precisa inmediatamente en qué
consiste ese temor: se manifiesta en
la docilidad a los mandamientos de
Dios. Llama dichoso a aquel que



"ama de corazón sus mandatos" y los
cumple, hallando en ellos alegría y
paz.

2. La docilidad a Dios es, por tanto,
raíz de esperanza y armonía interior
y exterior. El cumplimiento de la ley
moral es fuente de profunda paz de
la conciencia. Más aún, según la
visión bíblica de la "retribución",
sobre el justo se extiende el manto de
la bendición divina, que da
estabilidad y éxito a sus obras y a las
de sus descendientes: "Su linaje será
poderoso en la tierra, la
descendencia del justo será bendita.
En su casa habrá riquezas y
abundancia" (vv. 2-3; cf. v. 9).
Ciertamente, a esta visión optimista
se oponen las observaciones amargas
del justo Job, que experimenta el
misterio del dolor, se siente
injustamente castigado y sometido a
pruebas aparentemente sin sentido.
Job representa a muchas personas
justas, que sufren duras pruebas en



el mundo. Así pues, conviene leer
este salmo en el contexto global de la
sagrada Escritura, hasta la cruz y la
resurrección del Señor. La
Revelación abarca la realidad de la
vida humana en todos sus aspectos.

Con todo, sigue siendo válida la
confianza que el salmista quiere
transmitir y hacer experimentar a
quienes han escogido seguir el
camino de una conducta moral
intachable, contra cualquier
alternativa de éxito ilusorio obtenido
mediante la injusticia y la
inmoralidad.

3. El centro de esta fidelidad a la
palabra divina consiste en una
opción fundamental, es decir, la
caridad con los pobres y necesitados:
"Dichoso el que se apiada y presta
(...). Reparte limosna a los
pobres" (vv. 5. 9). Por consiguiente, el
fiel es generoso: respetando la norma
bíblica, concede préstamos a los



hermanos que pasan necesidad, sin
intereses (cf. Dt 15,7-11) y sin caer en
la infamia de la usura, que arruina la
vida de los pobres.

El justo, acogiendo la advertencia
constante de los profetas, se pone de
parte de los marginados y los
sostiene con ayudas abundantes.
"Reparte limosna a los pobres", se
dice en el versículo 9, expresando así
una admirable generosidad,
completamente desinteresada.

4. El salmo 111, juntamente con el
retrato del hombre fiel y caritativo,
"justo, clemente y compasivo",
presenta al final, en un solo versículo
(cf. v. 10), también el perfil del
malvado. Este individuo asiste al
éxito del justo recomiéndose de rabia
y envidia. Es el tormento de quien
tiene una mala conciencia, a
diferencia del hombre generoso cuyo
"corazón está firme" y "seguro" (vv.
7-8).



Nosotros fijamos nuestra mirada en
el rostro sereno del hombre fiel, que
"reparte limosna a los pobres" y, para
nuestra reflexión conclusiva,
acudimos a las palabras de Clemente
Alejandrino, el Padre de la Iglesia del
siglo II, que comenta una afirmación
difícil del Señor. En la parábola sobre
el administrador injusto aparece la
expresión según la cual debemos
hacer el bien con "dinero injusto".

Aquí surge la pregunta: el dinero, la
riqueza, ¿son de por sí injustos? o
¿qué quiere decir el Señor? Clemente
Alejandrino lo explica muy bien en
su homilía titulada "¿Cuál rico se
salvará?" Y dice: Jesús "declara
injusta por naturaleza cualquier
posesión que uno conserva para sí
mismo como bien propio y no la
pone al servicio de los necesitados;
pero declara también que partiendo
de esta injusticia se puede realizar
una obra justa y saludable, ayudando
a alguno de los pequeños que tienen



una morada eterna junto al Padre (cf.
Mt 10,42; 18, 10)" (31, 6: Collana di
Testi Patristici, CXLVIII, Roma 1999,
pp. 56-57).

Y, dirigiéndose al lector, Clemente
añade: "Mira, en primer lugar, que
no te ha mandado esperar a que te
rueguen o te supliquen, te pide que
busques tú mismo a los que son
dignos de ser escuchados, en cuanto
discípulos del Salvador" (31, 7: ib., p.
57).

Luego, recurriendo a otro texto
bíblico, comenta: "Así pues, es
hermosa la afirmación del Apóstol:
"Dios ama a quien da con
alegría" (2Co 9,7), a quien goza dando
y no siembra con mezquindad, para
no recoger del mismo modo, sino que
comparte sin tristeza, sin hacer
distinciones y sin dolor; esto es
auténticamente hacer el bien" (31, 8: 
ib.).



En el día de la conmemoración de los
difuntos, como dije al principio,
todos estamos llamados a
confrontarnos con el enigma de la
muerte y, por tanto, con la cuestión
de cómo vivir bien, cómo encontrar
la felicidad. Y este salmo responde:
dichoso el hombre que da; dichoso el
hombre que no utiliza la vida para sí
mismo, sino que da; dichoso el
hombre que es "justo, clemente y
compasivo"; dichoso el hombre que
vive amando a Dios y al prójimo. Así
vivimos bien y así no debemos tener
miedo a la muerte, porque tenemos
la felicidad que viene de Dios y que
dura para siempre.

Salmo 111

1 ¡Aleluya!

Feliz el hombre que teme al Señor

y se complace en sus mandamientos.



2 Su descendencia será fuerte en la
tierra:

la posteridad de los justos es
bendecida.

3 En su casa habrá abundancia y
riqueza,

su generosidad permanecerá para
siempre.

4 Para los buenos brilla una luz en
las tinieblas:

es el Bondadoso, el Compasivo y el
Justo.

5 Dichoso el que se compadece y da
prestado,

y administra sus negocios con
rectitud.

6 El justo no vacilará jamás,

su recuerdo permanecerá para
siempre.



7 No tendrá que temer malas
noticias:

su corazón está firme, confiado en el
Señor.

8 Su ánimo está seguro, y no temerá,

hasta que vea la derrota de sus
enemigos.

9 El da abundantemente a los pobres:

su generosidad permanecerá para
siempre,

y alzará su frente con dignidad.

10 El malvado, al verlo, se enfurece,

rechinan sus dientes y se consume;

pero la ambición de los malvados se
frustrará.

Volver al comentario



Himno pascual

Miércoles 9 de noviembre de 2005

Salmo 135

Queridos hermanos y hermanas:

1. Ha sido llamado “el gran Hallel”, es
decir, la alabanza solemne y
grandiosa que el judaísmo entonaba
durante la liturgia pascual.
Hablamos del salmo 135, cuya
primera parte acabamos de
escuchar, según la división propuesta
por la liturgia de las Vísperas (cf. Vv.
1-9).

Reflexionemos ante todo en el
estribillo: “Es eterna su
misericordia”. En esa frase destaca la
palabra “misericordia”, que en
realidad es una traducción legítima,
pero limitada, del vocablo originario
hebreo hesed. En efecto, este vocablo
forma parte del lenguaje
característico que usa la Biblia para



hablar de la relación que existe entre
Dios y su pueblo. El término trata de
definir las actitudes que se
establecen dentro de esa relación: la
fidelidad, la lealtad, el amor y,
evidentemente, la misericordia de
Dios.

Aquí tenemos la representación
sintética del vínculo profundo e
interpersonal que instaura el
Creador con su criatura. Dentro de
esa relación, Dios no aparece en la
Biblia como un Señor impasible e
implacable, ni como un ser oscuro e
indescifrable, semejante al hado,
contra cuya fuerza misteriosa es
inútil luchar. Al contrario, él se
manifiesta como una persona que
ama a sus criaturas, vela por ellas,
las sigue en el camino de la historia y
sufre por las infidelidades que a
menudo el pueblo opone a su hesed,
a su amor misericordioso y paterno.



2. El primer signo visible de esta
caridad divina —dice el salmista—
ha de buscarse en la creación. Luego
entrará en escena la historia. La
mirada, llena de admiración y
asombro, se detiene ante todo en la
creación: los cielos, la tierra, las
aguas, el sol, la luna y las estrellas.

Antes de descubrir al Dios que se
revela en la historia de un pueblo,
hay una revelación cósmica, al
alcance de todos, ofrecida a toda la
humanidad por el único Creador,
“Dios de los dioses” y “Señor de los
señores” (vv. 2-3).

Como había cantado el salmo 18, “el
cielo proclama la gloria de Dios, el
firmamento pregona la obra de sus
manos: el día al día le pasa el
mensaje, la noche a la noche se lo
susurra” (vv. 2-3). Así pues, existe un
mensaje divino, grabado
secretamente en la creación y signo
del hesed, de la fidelidad amorosa de



Dios, que da a sus criaturas el ser y la
vida, el agua y el alimento, la luz y el
tiempo.

Hay que tener ojos limpios para
captar esta revelación divina,
recordando lo que dice el libro de la
Sabiduría: “De la grandeza y
hermosura de las criaturas se llega,
por analogía, a contemplar a su
Autor” (Sb 13,5; cf. Rm 1,20). Así, la
alabanza orante brota de la
contemplación de las “maravillas” de
Dios (cf.Sal 135,4), expuestas en la
creación, y se transforma en gozoso
himno de alabanza y acción de
gracias al Señor.

3. Por consiguiente, de las obras
creadas se asciende hasta la
grandeza de Dios, hasta su
misericordia amorosa. Es lo que nos
enseñan los Padres de la Iglesia, en
cuya voz resuena la constante 
Tradición cristiana.



Así, san Basilio Magno, en una de las
páginas iniciales de su primera
homilía sobre el Exameron, en la que
comenta el relato de la creación
según el capítulo primero del libro
del Génesis, se detiene a considerar la
acción sabia de Dios, y llega a
reconocer en la bondad divina el
centro propulsor de la creación. He
aquí algunas expresiones tomadas de
la larga reflexión del santo obispo de
Cesarea de Capadocia:

«”En el principio creó Dios los cielos
y la tierra”. Mi palabra se rinde
abrumada por el asombro ante este
pensamiento» (1, 2, 1: Sulla Genesi, en
Omelie sull’Esamerone, Milán 1990,
pp. 9. 11). En efecto, aunque algunos,
“engañados por el ateísmo que
llevaban en su interior, imaginaron
que el universo no tenía guía ni
orden, como si estuviera gobernado
por la casualidad”, el escritor
sagrado “en seguida nos ha
iluminado la mente con el nombre de



Dios al inicio del relato, diciendo: “En
el principio creó Dios". Y ¡qué belleza
hay en este orden!" (1, 2, 4: ib., p. 11).
"Así pues, si el mundo tiene un
principio y ha sido creado, busca al
que lo ha creado, busca al que le ha
dado inicio, al que es su Creador. (...)
Moisés nos ha prevenido con su
enseñanza imprimiendo en nuestras
almas como sello y filacteria el
santísimo nombre de Dios, cuando
dijo: "En el principio creó Dios". La
naturaleza bienaventurada, la
bondad sin envidia, el que es objeto
de amor por parte de todos los seres
racionales, la belleza más deseable
que ninguna otra, el principio de los
seres, la fuente de la vida, la luz
intelectiva, la sabiduría inaccesible,
es decir, Dios "en el principio creó los
cielos y la tierra"" (1, 2, 6-7: ib., p. 13).

Creo que las palabras de este Santo
Padre del siglo IV tienen una
actualidad sorprendente cuando
dice: "Algunos, engañados por el



ateísmo que llevaban en su interior,
imaginaron que el universo no tenía
guía ni orden, como si estuviera
gobernado por la casualidad".
¡Cuántos son hoy los que piensan así!
Engañados por el ateísmo,
consideran y tratan de demostrar
que es científico pensar que todo
carece de guía y de orden, como si
estuviera gobernado por la
casualidad. El Señor, con la sagrada
Escritura, despierta la razón que
duerme y nos dice: "En el inicio está
la Palabra creadora. Y la Palabra
creadora que está en el inicio -la
Palabra que lo ha creado todo, que
ha creado este proyecto inteligente
que es el cosmos- es también amor".

Por consiguiente, dejémonos
despertar por esta Palabra de Dios;
pidamos que esta Palabra ilumine
también nuestra mente, para que
podamos captar el mensaje de la
creación —inscrito también en
nuestro corazón—: que el principio



de todo es la Sabiduría creadora, y
que esta Sabiduría es amor, es
bondad; "es eterna su misericordia".

Salmo 135

1 ¡Aleluya! ¡Den gracias al Señor,
porque es bueno,

porque es eterno su amor!

2 ¡Den gracias al Dios de los Dioses,

porque es eterno su amor!

3 ¡Den gracias al Señor de los
señores,

porque es eterno su amor!

4 Al único que hace maravillas,

¡porque es eterno su amor!

5 al que hizo los cielos sabiamente,

¡porque es eterno su amor!



6 al que afirmó la tierra sobre las
aguas,

¡porque es eterno su amor!

7 Al que hizo los grandes astros,

¡porque es eterno su amor!

8 el sol, para gobernar el día,

¡porque es eterno su amor!

9 la luna y las estrellas para gobernar
la noche,

¡porque es eterno su amor!

10 Al que hirió a los primogénitos de
Egipto,

¡porque es eterno su amor!

11 y sacó de allí a su pueblo,

¡porque es eterno su amor!

12 con mano fuerte y brazo
poderoso,



¡porque es eterno su amor!

13 Al que abrió en dos partes el Mar
Rojo,

¡porque es eterno su amor!

14 al que hizo pasar por el medio a
Israel,

¡porque es eterno su amor!

15 y hundió en el Mar Rojo al Faraón
con sus tropas,

¡porque es eterno su amor!

16 Al que guió a su pueblo por el
desierto

¡porque es eterno su amor!

17 al que derrotó a reyes poderosos,

¡porque es eterno su amor!

18 y dio muerte a reyes temibles,

¡porque es eterno su amor!



19 a Sijón, rey de los amorreos,

¡porque es eterno su amor!

20 y a Og, rey de Basán,

¡porque es eterno su amor!

21 Al que dio sus territorios en
herencia,

¡porque es eterno su amor!

22 en herencia a Israel, su servidor,

¡porque es eterno su amor!

23 al que en nuestra humillación se
acordó de nosotros,

¡porque es eterno su amor!

24 y nos libró de nuestros opresores,

¡porque es eterno su amor!

25 Al que da el alimento a todos los
vivientes,



¡porque es eterno su amor!

26 ¡Den gracias al Dios de los cielos,

porque es eterno su amor!

Volver al comentario

Acción de gracias por la
salvación realizada por Dios

Miércoles 16 de noviembre de 2005

Salmo 135

Queridos hermanos y hermanas:

1. Nuestra reflexión vuelve al himno
de alabanza del salmo 135 que la 
liturgia de las Vísperas propone en
dos etapas sucesivas, siguiendo una
distinción específica que la
composición ofrece a nivel temático.
En efecto, la celebración de las obras
del Señor se delinea entre dos
ámbitos, el del espacio y el del
tiempo.



En la primera parte (cf. vv. 1-9), que
fue objeto de nuestra meditación
precedente, desempeñaba un papel
destacado la acción divina en la
creación, que dio origen a las
maravillas del universo. Así, en esa
parte del salmo se proclama la fe en
Dios creador, que se revela a través
de sus criaturas cósmicas. Ahora, en
cambio, el gozoso canto del salmista,
llamado por la tradición judía "el
gran Hallel", o sea, la alabanza más
elevada dirigida al Señor, nos
conduce a un horizonte diverso, el de
la historia. La primera parte, por
tanto, trata de la creación como
reflejo de la belleza de Dios, la
segunda habla de la historia y del
bien que Dios ha realizado por
nosotros en el curso del tiempo.

Sabemos que la revelación bíblica
proclama repetidamente que la
presencia de Dios salvador se
manifiesta de modo particular en la



historia de la salvación (cf. Dt26,5-9; 
Jos 24,1-13).

2. Así pues, pasan ante los ojos del
orante las acciones liberadoras del
Señor, que tienen su centro en el
acontecimiento fundamental del
éxodo de Egipto. A este está
profundamente vinculado el arduo
viaje por el desierto del Sinaí, cuya
última etapa es la tierra prometida,
el don divino que Israel sigue
experimentando en todas las páginas
de la Biblia.

El célebre paso a través del mar Rojo,
"dividido en dos partes", casi
desgarrado y domado como un
monstruo vencido (cf. Sal 135,13),
hace surgir el pueblo libre y llamado
a una misión y a un destino glorioso
(cf. vv. 14-15; Ex 15,1-21), que
encuentra su relectura cristiana en la
plena liberación del mal con la gracia
bautismal (cf. 1Co 10,1-4). Se abre,
además, el itinerario por el desierto:



allí el Señor es representado como
un guerrero que, prosiguiendo la
obra de liberación iniciada en el paso
del mar Rojo, defiende a su pueblo,
hiriendo a sus adversarios. Por tanto,
desierto y mar representan el paso a
través del mal y la opresión, para
recibir el don de la libertad y de la
tierra prometida (cf.Sal 135,16-20).

3. Al final, el Salmo alude al país que
la Biblia exalta de modo entusiasta
como "tierra buena, tierra de
torrentes, de fuentes y hontanares
(...), tierra de trigo y de cebada, de
viñas, higueras y granados, tierra de
olivares, de aceite y de miel, tierra
donde el pan que comas no te será
racionado y donde no carecerás de
nada; tierra donde las piedras tienen
hierro y de cuyas montañas
extraerás el bronce" (Dt 8,7-9).

Esta celebración exaltante, que va
más allá de la realidad de aquella
tierra, quiere ensalzar el don divino



dirigiendo nuestra expectativa hacia
el don más alto de la vida eterna con
Dios. Un don que permite al pueblo
ser libre, un don que nace —como se
sigue repitiendo en la antífona que
articula cada versículo— del heseddel
Señor, es decir, de su "misericordia",
de su fidelidad al compromiso
asumido en la alianza con Israel, de
su amor, que sigue revelándose a
través del "recuerdo" (cf. Sal 135,23).
En el tiempo de la "humillación", o
sea, de las sucesivas pruebas y
opresiones, Israel descubrirá
siempre la mano salvadora del Dios
de la libertad y del amor. También en
el tiempo del hambre y de la miseria
el Señor entrará en escena para
ofrecer el alimento a toda la
humanidad, confirmando su
identidad de creador (cf. v. 25).

4. Por consiguiente, en el salmo 135
se entrelazan dos modalidades de la
única revelación divina, la cósmica
(cf. vv. 4-9) y la histórica (cf. vv.



10-25). Ciertamente, el Señor es
trascendente como creador y dueño
absoluto del ser; pero también está
cerca de sus criaturas, entrando en el
espacio y en el tiempo. No se queda
fuera, en el cielo lejano. Más aún, su
presencia en medio de nosotros
alcanza su ápice en la encarnación
de Cristo.

Esto es lo que la relectura cristiana
del salmo proclama de modo
límpido, como testimonian los Padres
de la Iglesia, que ven la cumbre de la
historia de la salvación y el signo
supremo del amor misericordioso del
Padre en el don del Hijo, como
salvador y redentor de la humanidad
(cf. Jn 3,16).

Así, san Cipriano, mártir del siglo III,
al inicio de su tratado sobre Las
obras de caridad y la limosna,
contempla con asombro las obras
que Dios realizó en Cristo su Hijo en
favor de su pueblo, prorrumpiendo



por último en un apasionado
reconocimiento de su misericordia.
"Amadísimos hermanos, muchos y
grandes son los beneficios de Dios,
que la bondad generosa y copiosa de
Dios Padre y de Cristo ha realizado y
siempre realizará para nuestra
salvación; en efecto, para
preservarnos, darnos una nueva vida
y poder redimirnos, el Padre envió al
Hijo; el Hijo, que había sido enviado,
quiso ser llamado también Hijo del
hombre, para hacernos hijos de Dios:
se humilló, para elevar al pueblo que
antes yacía en la tierra, fue herido
para curar nuestras heridas, se hizo
esclavo para conducirnos a la
libertad a nosotros, que éramos
esclavos. Aceptó morir, para poder
ofrecer a los mortales la
inmortalidad. Estos son los
numerosos y grandes dones de la
divina misericordia" (1: Trattati:
Collana di Testi Patristici, CLXXV,
Roma 2004, p. 108).



Con estas palabras el santo Doctor de
la Iglesia desarrolla el Salmo con una
enumeración de los beneficios que
Dios nos ha hecho, añadiendo a lo
que el Salmista no conocía todavía,
pero que ya esperaba, el verdadero
don que Dios nos ha hecho: el don
del Hijo, el don de la Encarnación, en
la que Dios se nos dio a nosotros y
permanece con nosotros, en la
Eucaristía y en su Palabra, cada día,
hasta el final de la historia. El peligro
nuestro está en que la memoria del
mal, de los males sufridos, a menudo
sea más fuerte que el recuerdo del
bien. El Salmo sirve para despertar
en nosotros también el recuerdo del
bien, de tanto bien como el Señor nos
ha hecho y nos hace, y para que
podamos ver si nuestro corazón se
hace más atento: en verdad, la
misericordia de Dios es eterna, está
presente día tras día.



Salmo 135

1 ¡Aleluya! ¡Den gracias al Señor,
porque es bueno,

porque es eterno su amor!

2 ¡Den gracias al Dios de los Dioses,

porque es eterno su amor!

3 ¡Den gracias al Señor de los
señores,

porque es eterno su amor!

4 Al único que hace maravillas,

¡porque es eterno su amor!

5 al que hizo los cielos sabiamente,

¡porque es eterno su amor!

6 al que afirmó la tierra sobre las
aguas,

¡porque es eterno su amor!



7 Al que hizo los grandes astros,

¡porque es eterno su amor!

8 el sol, para gobernar el día,

¡porque es eterno su amor!

9 la luna y las estrellas para gobernar
la noche,

¡porque es eterno su amor!

10 Al que hirió a los primogénitos de
Egipto,

¡porque es eterno su amor!

11 y sacó de allí a su pueblo,

¡porque es eterno su amor!

12 con mano fuerte y brazo
poderoso,

¡porque es eterno su amor!

13 Al que abrió en dos partes el Mar
Rojo,



¡porque es eterno su amor!

14 al que hizo pasar por el medio a
Israel,

¡porque es eterno su amor!

15 y hundió en el Mar Rojo al Faraón
con sus tropas,

¡porque es eterno su amor!

16 Al que guió a su pueblo por el
desierto

¡porque es eterno su amor!

17 al que derrotó a reyes poderosos,

¡porque es eterno su amor!

18 y dio muerte a reyes temibles,

¡porque es eterno su amor!

19 a Sijón, rey de los amorreos,

¡porque es eterno su amor!



20 y a Og, rey de Basán,

¡porque es eterno su amor!

21 Al que dio sus territorios en
herencia,

¡porque es eterno su amor!

22 en herencia a Israel, su servidor,

¡porque es eterno su amor!

23 al que en nuestra humillación se
acordó de nosotros,

¡porque es eterno su amor!

24 y nos libró de nuestros opresores,

¡porque es eterno su amor!

25 Al que da el alimento a todos los
vivientes,

¡porque es eterno su amor!

26 ¡Den gracias al Dios de los cielos,



porque es eterno su amor!

Volver al comentario

Dios salvador

Miércoles 23 de noviembre de 2005

Efesios 1,1-10

Queridos hermanos y hermanas:

1. Cada semana la liturgia de las
Vísperas propone a la Iglesia orante
el solemne himno de apertura de la 
carta a los Efesios, el texto que acaba
de proclamarse. Pertenece al género
de las berakot, o sea, las
"bendiciones", que ya aparecen en el
Antiguo Testamento y tendrán una
difusión ulterior en la tradición
judía. Por tanto, se trata de un
constante hilo de alabanza que sube
a Dios, a quien, en la fe cristiana, se
celebra como "Padre de nuestro
Señor Jesucristo".



Por eso, en nuestro himno de
alabanza es central la figura de
Cristo, en la que se revela y se realiza
la obra de Dios. En efecto, los tres
verbos principales de este largo y
compacto cántico nos conducen
siempre al Hijo.

2. Dios "nos eligió en la persona de
Cristo" (Ef 1,4): es nuestra vocación a
la santidad y a la filiación adoptiva y,
por tanto, a la fraternidad con Cristo.
Este don, que transforma
radicalmente nuestro estado de
criaturas, se nos ofrece "por obra de
Cristo" (v. 5), una obra que entra en
el gran proyecto salvífico divino, en
el amoroso "beneplácito de la
voluntad" (v. 6) del Padre, a quien el
Apóstol está contemplando con
conmoción.

El segundo verbo, después del de la
elección ("nos eligió"), designa el don
de la gracia: "La gracia que tan
generosamente nos ha concedido en



su querido Hijo" (ib.). En griego
tenemos dos veces la misma raíz 
charisy echaritosen, para subrayar la
gratuidad de la iniciativa divina que
precede a toda respuesta humana.
Así pues, la gracia que el Padre nos
da en el Hijo unigénito es
manifestación de su amor, que nos
envuelve y nos transforma.

3. He aquí el tercer verbo
fundamental del cántico paulino:
tiene siempre por objeto la gracia
divina, que "ha prodigado sobre
nosotros" (v. 8). Por consiguiente,
estamos ante un verbo de plenitud,
podríamos decir —según su tenor
originario— de exceso, de entrega sin
límites y sin reservas.

Así, llegamos a la profundidad
infinita y gloriosa del misterio de
Dios, abierto y revelado por gracia a
quien ha sido llamado por gracia y
por amor, al ser esta revelación
imposible de alcanzar con la sola



dotación de la inteligencia y de las
capacidades humanas. "Lo que ni el
ojo vio, ni el oído oyó, ni al corazón
del hombre llegó, lo que Dios
preparó para los que le aman.
Porque a nosotros nos lo reveló Dios
por medio del Espíritu; y el Espíritu
todo lo sondea, hasta las
profundidades de Dios" (1Co 2,9-10).

4. El "misterio de la voluntad" divina
tiene un centro que está destinado a
coordinar todo el ser y toda la
historia, conduciéndolos a la
plenitud querida por Dios: es "el
designio de recapitular en Cristo
todas las cosas" (Ef1,10). En este
"designio", en griego oikonomia, o
sea, en este proyecto armonioso de la
arquitectura del ser y del existir, se
eleva Cristo como jefe del cuerpo de
la Iglesia, pero también como eje que
recapitula en sí "todas las cosas, las
del cielo y las de la tierra". La
dispersión y el límite se superan y se
configura la "plenitud", que es la



verdadera meta del proyecto que la
voluntad divina había preestablecido
desde los orígenes.

Por tanto, estamos ante un grandioso
fresco de la historia de la creación y
de la salvación, sobre el que ahora
querríamos meditar y profundizar a
través de las palabras de san Ireneo,
un gran Doctor de la Iglesia del siglo
II, el cual, en algunas páginas
magistrales de su tratado Contra las
herejías, había desarrollado una
reflexión articulada precisamente
acerca de la recapitulación realizada
por Cristo.

5. La fe cristiana —afirma—
reconoce que "no hay más que un
solo Dios Padre y un solo Cristo Jesús,
Señor nuestro, que ha venido por
medio de toda "economía" y que ha
recapitulado en sí todas las cosas. En
esto de "todas las cosas" queda
comprendido también el hombre,
esta obra modelada por Dios, y así ha



recapitulado también en sí al
hombre; de invisible haciéndose
visible, de inasible asible, de
impasible pasible y de Verbo
hombre" (III, 16, 6: Già e non ancora,
CCCXX, Milán 1979, p. 268).

Por eso, "el Verbo de Dios se hizo
carne" realmente, no en apariencia,
porque entonces "su obra no podía
ser verdadera". En cambio, "lo que
aparentaba ser, era eso
precisamente, o sea Dios
recapitulando en sí la antigua
plasmación del hombre, a fin de
matar el pecado, destruyendo la
muerte y vivificar al hombre; por eso
eran verdaderas sus obras" (III, 18, 7:
ib., pp. 277-278).

Se ha constituido Jefe de la Iglesia
para atraer a todos a sí en el
momento justo. Con el espíritu de
estas palabras de san Ireneo oremos:
sí, Señor, atráenos a ti, atrae al
mundo a ti y danos la paz, tu paz.



Efesios 1,1-10

1 Pablo, Apóstol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, saluda a los santos
que creen en Cristo Jesús.

2 Llegue a ustedes la gracia y la paz
de parte de Dios, nuestro Padre, y del
Señor Jesucristo.

3 Bendito sea Dios, el Padre de
nuestro Señor Jesucristo, 

que nos ha bendecido en Cristo 

con toda clase de bienes espirituales
en el cielo,

4 y nos ha elegido en él, antes de la
creación del mundo, 

para que fuéramos santos 

e irreprochables en su presencia, por
el amor.

5 Él nos predestinó a ser sus hijos
adoptivos 



por medio de Jesucristo, 

conforme al beneplácito de su
voluntad,

6 para alabanza de la gloria de su
gracia, 

que nos dio en su Hijo muy querido.

7 En él hemos sido redimidos por su
sangre 

y hemos recibido el perdón de los
pecados, 

según la riqueza de su gracia,

8 que Dios derramó sobre nosotros, 

dándonos toda sabiduría y
entendimiento.

9 Él nos hizo conocer el misterio de
su voluntad,

conforme al designio misericordioso 



que estableció de antemano en
Cristo,

10 para que se cumpliera en la
plenitud de los tiempos: 

reunir todas las cosas, las del cielo y
las de la tierra, 

bajo un solo jefe, que es Cristo.

Volver al comentario

Junto a los canales de
Babilonia

Miércoles 30 de noviembre de 2005

Salmo 136

Queridos hermanos y hermanas:

1. En este primer miércoles de
Adviento, tiempo litúrgico de
silencio, vigilancia y oración como
preparación para la Navidad,
meditamos el salmo 136, que se ha



hecho célebre en la versión latina de
su inicio, Super flumina Babylonis. El
texto evoca la tragedia que vivió el
pueblo judío durante la destrucción
de Jerusalén, acaecida en el año 586
a.C., y el sucesivo y consiguiente
destierro en Babilonia. Se trata de un
canto nacional de dolor, marcado por
una profunda nostalgia por lo que se
había perdido.

Esta apremiante invocación al Señor
para que libre a sus fieles de la
esclavitud babilónica expresa
también los sentimientos de
esperanza y espera de la salvación
con los que hemos iniciado nuestro
camino de Adviento.

La primera parte del Salmo (cf. vv.
1-4) tiene como telón de fondo la
tierra del destierro, con sus ríos y
canales, que regaban la llanura de
Babilonia, sede de los judíos
deportados. Es casi la anticipación
simbólica de los campos de



concentración, en los que el pueblo
judío —en el siglo que acaba de
concluir— sufrió una operación
infame de muerte, que ha quedado
como una vergüenza indeleble en la
historia de la humanidad.

La segunda parte del Salmo (cf. vv.
5-6), por el contrario, está
impregnada del recuerdo amoroso
de Sión, la ciudad perdida pero viva
en el corazón de los desterrados.

2. En sus palabras, el salmista se
refiere a la mano, la lengua, el
paladar, la voz y las lágrimas. La
mano es indispensable para el
músico que toca la cítara, pero está
paralizada (cf. v. 5) por el dolor,
entre otras causas porque las cítaras
están colgadas de los sauces.

La lengua es necesaria para el
cantor, pero está pegada al paladar
(cf. v. 6). En vano los verdugos
babilonios "los invitan a cantar, para
divertirlos" (cf. v. 3). Los "cantos de



Sión" son "cantos del Señor" (vv. 3-4);
no son canciones folclóricas, para
espectáculo. Sólo pueden elevarse al
cielo en la liturgia y en la libertad de
un pueblo.

3. Dios, que es el árbitro último de la
historia, sabrá comprender y acoger
según su justicia también el grito de
las víctimas, por encima de los
graves acentos que a veces asume.

Vamos a utilizar una meditación de
san Agustín sobre este salmo. En ella
el gran Padre de la Iglesia introduce
una nota sorprendente y de gran
actualidad: sabe que incluso entre los
habitantes de Babilonia hay personas
comprometidas en favor de la paz y
del bien de la comunidad, aunque no
comparten la fe bíblica, es decir,
aunque no conocen la esperanza en
la ciudad eterna a la que aspiramos.
Llevan en sí mismos una chispa de
deseo de algo desconocido, de algo
más grande, de algo trascendente, de



una verdadera redención. Y él dice
que incluso entre los perseguidores,
entre los no creyentes, se encuentran
personas con esa chispa, con una
especie de fe, de esperanza, en la
medida que les es posible en las
circunstancias en que viven. Con esta
fe también en una realidad
desconocida, están realmente en
camino hacia la verdadera Jerusalén,
hacia Cristo. Y con esta apertura de
esperanza también para los
babilonios —como los llama Agustín
—, para los que no conocen a Cristo,
y ni siquiera a Dios, y a pesar de ello
desean algo desconocido, algo eterno,
nos exhorta también a nosotros a no
fijarnos simplemente en las cosas
materiales del momento presente,
sino a perseverar en el camino hacia
Dios. Sólo con esta esperanza más
grande podemos también
transformar este mundo, de modo
adecuado. San Agustín lo dice con
estas palabras: "Si somos ciudadanos
de Jerusalén, (...) y debemos vivir en



esta tierra, en la confusión del
mundo presente, en esta Babilonia,
donde no vivimos como ciudadanos
sino como prisioneros, es necesario
que no sólo cantemos lo que dice el
Salmo, sino que también lo vivamos:
esto se hace con una aspiración
profunda del corazón, plena y
religiosamente deseoso de la ciudad
eterna".

Y añade, refiriéndose a la "ciudad
terrestre llamada Babilonia": "Tiene
personas que, impulsadas por el
amor a ella, se esfuerzan por
garantizar la paz —la paz temporal
—, sin alimentar en su corazón otra
esperanza, más aún, poniendo en
esto toda su alegría, sin buscar nada
más. Y vemos que se esfuerzan al
máximo por ser útiles a la sociedad
terrena. Ahora bien, si se
comprometen con conciencia pura
en este esfuerzo, Dios no permitirá
que perezcan con Babilonia, pues los
ha predestinado a ser ciudadanos de



Jerusalén, pero con tal de que,
viviendo en Babilonia, no tengan su
soberbia, su lujo caduco y su
irritante arrogancia. (...) Ve su
esclavitud y les mostrará la otra
ciudad, por la que deben suspirar
verdaderamente y hacia la cual
deben dirigir todo
esfuerzo" (Esposizioni sui Salmi, 136,
1-2:Nuova Biblioteca Agostiniana,
XXVIII, Roma 1977, pp. 397. 399).

Pidamos al Señor que en todos
nosotros se despierte este deseo, esta
apertura hacia Dios, y que también
los que no conocen a Cristo sean
tocados por su amor, de forma que
todos juntos estemos en
peregrinación hacia la ciudad
definitiva y la luz de esta ciudad
brille también en nuestro tiempo y
en nuestro mundo.

Salmo 136

1 Junto a los ríos de Babilonia,



nos sentábamos a llorar,

acordándonos de Sión,

2 En los sauces de las orillas

teníamos colgadas nuestras cítaras.

3 Allí nuestros carceleros nos pedían
cantos,

y nuestros opresores, alegría:

«¡Canten para nosotros un canto de
Sión!».

4 ¿Cómo podíamos cantar un canto
del Señor

en tierra extranjera?

5 Si me olvidara de ti, Jerusalén,

que se paralice mi mano derecha;

6 que la lengua se me pegue al
paladar

si no me acordara de ti,



si no pusiera a Jerusalén

por encima de todas mis alegrías.

7 Recuerda, Señor, contra los
edomitas,

el día de Jerusalén,

cuando ellos decían: «¡Arrásenla!

¡Arrasen hasta sus cimientos!».

8 ¡Ciudad de Babilonia, la
devastadora,

feliz el que te devuelva el mal que
nos hiciste!

9 ¡Feliz el que tome a tus hijos

y los estrelle contra las rocas!

Volver al comentario

Himno de acción de gracias

Miércoles 7 de diciembre de 2005



Salmo 137

Queridos hermanos y hermanas:

1. El himno de acción de gracias que
acabamos de escuchar, y que
constituye el salmo 137, atribuido
por la tradición judía al rey David,
aunque probablemente fue
compuesto en una época posterior,
comienza con un canto personal del
orante. Alza su voz en el marco de la
asamblea del templo o, por lo menos,
teniendo como referencia el
santuario de Sión, sede de la
presencia del Señor y de su
encuentro con el pueblo de los fieles.

En efecto, el salmista afirma que “se
postrará hacia el santuario” de
Jerusalén (cf. V. 2): en él canta ante
Dios, que está en los cielos con su
corte de ángeles, pero que también
está a la escucha en el espacio
terreno del templo (cf. V. 1). El orante
tiene la certeza de que el “nombre”
del Señor, es decir, su realidad



personal viva y operante, y sus
virtudes de fidelidad y misericordia,
signos de la alianza con su pueblo,
son el fundamento de toda confianza
y de toda esperanza (cf. V. 2).

2. Aquí la mirada se dirige por un
instante al pasado, al día del
sufrimiento: la voz divina había
respondido entonces al clamor del
fiel angustiado. Dios había infundido
valor al alma turbada (cf. V. 3). El
original hebreo habla literalmente
del Señor que “agita la fuerza en el
alma” del justo oprimido: es como si
se produjera la irrupción de un
viento impetuoso que barre las
dudas y los temores, infunde una
energía vital nueva y aumenta la
fortaleza y la confianza.

Después de esta premisa,
aparentemente personal, el salmista
ensancha su mirada al mundo e
imagina que su testimonio abarca
todo el horizonte: “todos los reyes de



la tierra”, en una especie de adhesión
universal, se asocian al orante en
una alabanza común en honor de la
grandeza y el poder soberanos del
Señor (cf. Vv. 4-6).

3. El contenido de esta alabanza coral
que elevan todos los pueblos permite
ver ya a la futura Iglesia de los
paganos, la futura Iglesia universal.
Este contenido tiene como primer
tema la “gloria” y los “caminos del
Señor” (cf. V. 5), es decir, sus
proyectos de salvación y su
revelación. Así se descubre que Dios,
ciertamente, es “sublime” y
trascendente, pero “se fija en el
humilde” con afecto, mientras que
aleja de su rostro al soberbio como
señal de rechazo y de juicio (cf. V. 6).

Como proclama Isaías, “así dice el
Excelso y Sublime, el que mora por
siempre y cuyo nombre es Santo: “En
lo excelso y sagrado yo moro, y estoy
también con el humillado y abatido



de espíritu, para avivar el espíritu de
los abatidos, para avivar el ánimo de
los humillados”” (Is 57,15). Por
consiguiente, Dios opta por defender
a los débiles, a las víctimas, a los
humildes. Esto se da a conocer a
todos los reyes, para que sepan cuál
debe ser su opción en el gobierno de
las naciones.

Naturalmente, no sólo se dice a los
reyes y a todos los gobiernos, sino
también a todos nosotros, porque
también nosotros debemos saber qué
opción hemos de tomar: ponernos
del lado de los humildes, de los
últimos, de los pobres y los débiles.

4. Después de este llamamiento, con
dimensión mundial, a los
responsables de las naciones, no sólo
de aquel tiempo sino también de
todos los tiempos, el orante vuelve a
la alabanza personal (cf. Sal 137,7-8).
Con una mirada que se dirige hacia
el futuro de su vida, implora una



ayuda de Dios también para las
pruebas que aún le depare la
existencia. Y todos nosotros oramos
así juntamente con el orante de aquel
tiempo.

Se habla, de modo sintético, de la “ira
del enemigo” (v. 7), una especie de
símbolo de todas las hostilidades que
puede afrontar el justo durante su
camino en la historia. Pero él sabe,
como sabemos también nosotros, que
el Señor no lo abandonará nunca y
que extenderá su mano para
sostenerlo y guiarlo. Las palabras
conclusivas del Salmo son, por tanto,
una última y apasionada profesión
de confianza en Dios porque su
misericordia es eterna. “No
abandonará la obra de sus manos”,
es decir, su criatura (cf. V. 8). Y
también nosotros debemos vivir
siempre con esta confianza, con esta
certeza en la bondad de Dios.



Debemos tener la seguridad de que,
por más pesadas y tempestuosas que
sean las pruebas que debamos
afrontar, nunca estaremos
abandonados a nosotros mismos,
nunca caeremos fuera de las manos
del Señor, las manos que nos han
creado y que ahora nos siguen en el
itinerario de la vida. Como confesará
san Pablo, “Aquel que inició en
vosotros la obra buena, él mismo la
llevará a su cumplimiento” (Flp 1,6).

5. Así hemos orado también nosotros
con un salmo de alabanza, de acción
de gracias y de confianza. Ahora
queremos seguir entonando este
himno de alabanza con el testimonio
de un cantor cristiano, el gran san
Efrén el Sirio (siglo IV), autor de
textos de extraordinaria elevación
poética y espiritual.

“Por más grande que sea nuestra
admiración por ti, Señor, tu gloria
supera lo que nuestra lengua puede



expresar”, canta san Efrén en un
himno (Inni sulla Verginità,7: L’arpa
dello Spirito, Roma 1999, p. 66), y en
otro: “Alabanza a ti, para quien todas
las cosas son fáciles, porque eres
todopoderoso” (Inni sulla Natività,
11: ib., p. 48); y este es un motivo
ulterior de nuestra confianza: que
Dios tiene el poder de la misericordia
y usa su poder para la misericordia.
Una última cita de san Efrén: “Que te
alaben todos los que comprenden tu
verdad” (Inni sulla Fede, 14: ib., p.
27).

Salmo 137

1 Te doy gracias, Señor, de todo
corazón,

te cantaré en presencia de los
ángeles.

2 Me postraré ante tu santo Templo,

y daré gracias a tu Nombre



por tu amor y tu fidelidad,

porque tu promesa ha superado tu
renombre.

3 Me respondiste cada vez que te
invoqué

y aumentaste la fuerza de mi alma.

4 Que los reyes de la tierra te
bendigan

al oír las palabras de tu boca,

5 y canten los designios del Señor,

porque la gloria del Señor es grande.

6 El Señor está en las alturas,

pero se fija en el humilde

y reconoce al orgulloso desde lejos,

7 Si camino entre peligros, me
conservas la vida,



extiendes tu mano contra el furor de
mi enemigo,

y tu derecha me salva.

8 El Señor lo hará todo por mí.

Señor, tu amor es eterno,

¡no abandones la obra de tus manos!

Volver al comentario

Dios lo ve todo

Miércoles 14 de diciembre de 2005

Salmo 138

Queridos hermanos y hermanas:

1. En dos etapas distintas, la liturgia
de las Vísperas —cuyos salmos y
cánticos estamos meditando— nos
propone la lectura de un himno
sapiencial de gran belleza y fuerte
impacto emotivo: el salmo 138. Hoy
reflexionaremos sobre la primera



parte de la composición (cf. Vv. 1-12),
es decir, sobre las primeras dos
estrofas, que exaltan
respectivamente la omnisciencia de
Dios (cf. Vv. 1-6) y su omnipresencia
en el espacio y en el tiempo (cf. Vv.
7-12).

El vigor de las imágenes y de las
expresiones tiene como finalidad la
celebración del Creador: “Si es
notable la grandeza de las obras
creadas —afirma Teodoreto de Ciro,
escritor cristiano del siglo V—,
¡cuánto más grande debe de ser su
Creador!” (Discursos sobre la
Providencia, 4: Collana di Testi
patristici, LXXV, Roma 1988, p. 115).
Con su meditación el salmista desea
sobre todo penetrar en el misterio
del Dios trascendente, pero cercano a
nosotros.

2. El mensaje fundamental que nos
transmite es muy claro: Dios lo sabe
todo y está presente al lado de sus



criaturas, que no pueden sustraerse a
él. Pero su presencia no es agobiante,
como la de un inspector; ciertamente,
su mirada sobre el mal es severa,
pues no puede quedar indiferente
ante él.

Con todo, el elemento fundamental
es una presencia salvífica, capaz de
abarcar todo el ser y toda la historia.
Es prácticamente el escenario
espiritual al que alude san Pablo,
hablando en el Areópago de Atenas,
con la cita de un poeta griego: “En él
vivimos, nos movemos y
existimos” (Hch 17,28).

3. El primer pasaje (cf. Sal 138,1-6),
como decíamos, es la celebración de
la omnisciencia divina. En efecto, se
repiten los verbos de conocimiento,
como “sondear”, “conocer”, “saber”,
“penetrar”, “comprender”,
“distinguir”. Como es sabido, el
conocimiento bíblico supera el puro
y simple aprender y comprender



intelectivo; es una especie de
comunión entre el que conoce y lo
conocido: por consiguiente, el Señor
tiene intimidad con nosotros,
mientras pensamos y actuamos.

El segundo pasaje de nuestro salmo
(cf. Vv. 7-12), en cambio, está
dedicado a la omnipresencia divina.
En él se describe de modo muy vivo
la ilusoria voluntad del hombre de
sustraerse a esa presencia. Ocupa
todo el espacio: está ante todo el eje
vertical “cielo-abismo” (cf. V. 8);
luego viene la dimensión horizontal,
que va desde la aurora, es decir,
desde el oriente, y llega hasta “el
confín del mar” Mediterráneo, o sea,
hasta occidente (cf. V. 9). Todos los
ámbitos del espacio, incluso los más
secretos, contienen una presencia
activa de Dios.

El salmista, a continuación, introduce
también la otra realidad en la que
estamos inmersos: el tiempo,



representado simbólicamente por la
noche y la luz, las tinieblas y el día
(cf. Vv. 11-12). Incluso la oscuridad,
en la que nos resulta difícil caminar
y ver, está penetrada por la mirada y
la epifanía del Señor del ser y del
tiempo. Su mano siempre está
dispuesta a aferrar la nuestra para
guiarnos en nuestro itinerario
terreno (cf. V. 10). Por consiguiente,
es una cercanía no de juicio, que
infundiría temor, sino de apoyo y
liberación.

Así, podemos comprender cuál es el
contenido último, el contenido
esencial de este salmo: es un canto de
confianza. Dios está siempre con
nosotros. No nos abandona ni
siquiera en las noches más oscuras
de nuestra vida. Está presente
incluso en los momentos más
difíciles. El Señor no nos abandona
ni siquiera en la última noche, en la
última soledad, en la que nadie
puede acompañarnos, en la noche de



la muerte. Nos acompaña incluso en
esta última soledad de la noche de la
muerte

Por eso, los cristianos podemos tener
confianza: nunca estamos solos. La
bondad de Dios está siempre con
nosotros.

4. Comenzamos con una cita del
escritor cristiano Teodoreto de Ciro.
Concluyamos con una reflexión del
mismo autor, en su IV Discurso sobre
la Providencia divina,porque en
definitiva este es el tema del Salmo.
Comentando el versículo 6, en el que
el orante exclama: “Tanto saber me
sobrepasa; es sublime y no lo
abarco”, Teodoreto explica el pasaje
dirigiéndose a la interioridad de su
conciencia y de su experiencia
personal y afirma: “Volviéndome
hacia mí mismo, entrando hasta lo
más íntimo de mí mismo y
alejándome de los ruidos exteriores,
quise sumergirme en la



contemplación de mi naturaleza…
Reflexionando sobre estas cosas y
pensando en la armonía entre la
naturaleza mortal y la inmortal,
quedé asombrado ante tan gran
prodigio y, dado que no logré
comprender este misterio, reconozco
mi derrota; más aún, mientras
proclamo la victoria de la sabiduría
del Creador y le canto himnos de
alabanza, grito: “Tanto saber me
sobrepasa; es sublime y no lo
abarco”” (Collana di Testi patristici,
LXXV, Roma 1988, pp. 116-117).

Salmo 138

1 Señor, tú me sondeas y me conoces

2 tú sabes si me siento o me levanto;

de lejos percibes lo que pienso,

3 te das cuenta si camino o si
descanso,

y todos mis pasos te son familiares.



4 Antes que la palabra esté en mi
lengua,

tú, Señor, la conoces plenamente;

5 me rodeas por detrás y por delante

y tienes puesta tu mano sobre mí;

6 una ciencia tan admirable me
sobrepasa:

es tan alta que no puedo alcanzarla.

7 ¿A dónde iré para estar lejos de tu
espíritu?

¿A dónde huiré de tu presencia?

8 Si subo al cielo, allí estás tú;

si me tiendo en el Abismo, estás
presente.

9 Si tomara las alas de la aurora

y fuera a habitar en los confines del
mar,



10 también allí me llevaría tu mano

y me sostendría tu derecha.

11 Si dijera: «¡Que me cubran las
tinieblas

y la luz sea como la noche a mi
alrededor!»,

12 las tinieblas no serían oscuras
para ti

y la noche será clara como el día.

13 Tú creaste mis entrañas,

me plasmaste en el seno de mi
madre:

14 te doy gracias porque fui formado

de manera tan admirable.

¡Qué maravillosas son tus obras!

Tú conocías hasta el fondo de mi
alma



15 y nada de mi ser se te ocultaba,

cuando yo era formado en lo secreto,

cuando era tejido en lo profundo de
la tierra.

16 Tus ojos ya veían mis acciones,

todas ellas estaban en tu Libro;

mis días estaban escritos y señalados,

antes que uno solo de ellos existiera.

17 ¡Qué difíciles son para mí tus
designios!

¡Y qué inmenso, Dios mío, es el
conjunto de ellos!

18 Si me pongo a contarlos,

son más que la arena;

y si terminara de hacerlo,

aún entonces seguiría a tu lado.



19 ¡Ojalá, Dios mío, hicieras morir a
los malvados

y se apartaran de mí los hombres
sanguinarios,

20 esos que hablan de ti con perfidia

y en vano se rebelan contra ti!

21 ¿Acaso yo no odio a los que te
odian

y aborrezco a los que te desprecian?

22 Yo los detesto implacablemente,

y son para mí verdaderos enemigos.

23 Sondéame, Dios mío, y penetra mi
interior;

examíname y conoce los que pienso;

24 observa si estoy en un camino
falso

y llévame por el camino eterno.



Volver al comentario

Señor, tú me sondeas y me
conoces

Miércoles 28 de diciembre de 2005

Salmo 138

Queridos hermanos y hermanas:

1. En esta audiencia general del
miércoles de la octava de Navidad,
fiesta litúrgica de los Santos
Inocentes, reanudamos nuestra
meditación sobre el salmo 138, cuya
lectura orante nos propone la liturgia
de las Vísperas en dos etapas
distintas. Después de contemplar en
la primera parte (cf. Vv. 1-12) al Dios
omnisciente y omnipotente, Señor
del ser y de la historia, ahora este
himno sapiencial de intensa belleza y
pasión se fija en la realidad más alta
y admirable de todo el universo, el
hombre, definido como el “prodigio”



de Dios (cf. V. 14). En realidad, se
trata de un tema en profunda
sintonía con el clima navideño que
estamos viviendo en estos días, en los
que celebramos el gran misterio del
Hijo de Dios hecho hombre, más aún,
hecho Niño por nuestra salvación.

Después de considerar la mirada y la
presencia del Creador que se
extienden por todo el horizonte
cósmico, en la segunda parte del
salmo que meditamos hoy, la mirada
amorosa de Dios se fija en el ser
humano, considerado en su inicio
pleno y completo. Aún es un ser
“informe” en el seno materno:
algunos estudiosos de la Biblia
interpretan la palabra hebrea que
usa el salmo como equivalente a
“embrión”, descrito mediante esa
palabra como una pequeña realidad
oval, enrollada, pero sobre la cual ya
se posa la mirada benévola y
amorosa de los ojos de Dios (cf. V.
16).



2. El salmista, para definir la acción
divina dentro del seno materno,
recurre a las clásicas imágenes
bíblicas, mientras que la cavidad
generadora de la madre se compara
a “lo profundo de la tierra”, es decir,
a la constante vitalidad de la gran
madre tierra (cf. V. 15).

Ante todo, se utiliza el símbolo del
alfarero y del escultor, que “forma”,
que plasma su creación artística, su
obra maestra, precisamente como se
decía en el libro del Génesis con
respecto a la creación del hombre:
“El Señor Dios formó al hombre con
polvo del suelo” (Gn 2,7). Luego viene
el símbolo del “tejido”, que evoca la
delicadeza de la piel, de la carne, de
los nervios “entretejidos” sobre el
esqueleto.

También Job evocaba con fuerza
estas y otras imágenes para exaltar la
obra maestra que es la persona
humana, a pesar de estar golpeada y



herida por el sufrimiento: “Tus
manos me formaron, me plasmaron
(…). Recuerda que me hiciste como se
amasa el barro (…). ¿No me vertiste
como leche y me cuajaste como
queso? De piel y de carne me vestiste
y me tejiste de huesos y de
nervios” (Jb 10,8-11).

3. Sumamente fuerte es, en nuestro
salmo, la idea de que Dios ya ve todo
el futuro de ese embrión aún
“informe”: en el libro de la vida del
Señor ya están escritos los días que
esa criatura vivirá y colmará de
obras durante su existencia terrena.
Así vuelve a manifestarse la
grandeza trascendente del
conocimiento divino, que no sólo
abarca el pasado y el presente de la
humanidad, sino también el arco
todavía oculto del futuro. También se
manifiesta la grandeza de esta
pequeña criatura humana, que aún
no ha nacido, formada por las manos
de Dios y envuelta en su amor: un



elogio bíblico del ser humano desde
el primer momento de su existencia.

Ahora releamos la reflexión que san
Gregorio Magno, en sus Homilías
sobre Ezequiel, hizo sobre la frase del
salmo que hemos comentado:
“Siendo todavía informe me han
visto tus ojos y todo estaba escrito en
tu libro” (v. 16). Sobre esas palabras
el Pontífice y Padre de la Iglesia
construyó una original y delicada
meditación acerca de los que en la
comunidad cristiana son más débiles
en su camino espiritual.

Y dice que también los débiles en la
fe y en la vida cristiana forman parte
de la arquitectura de la Iglesia, “son
incluidos en ella (…) en virtud de su
buen deseo. Es verdad que son
imperfectos y pequeños, pero, en la
medida en que logran comprender,
aman a Dios y al prójimo, y no dejan
de realizar el bien que pueden. A
pesar de que aún no llegan a los



dones espirituales hasta el punto de
abrir el alma a la acción perfecta y a
la ardiente contemplación, no se
apartan del amor a Dios y al prójimo,
en la medida en que son capaces de
comprenderlo. Por eso, sucede que
también ellos, aunque estén situados
en un lugar menos importante,
contribuyen a la edificación de la
Iglesia, pues, si bien son inferiores
por doctrina, profecía, gracia de
milagros y completo desprecio del
mundo, se apoyan en el fundamento
del temor y del amor, en el que
encuentran su solidez” (2, 3, 12-13: 
Opere di Gregorio Magno III/2, Roma
1993, pp. 79-81).

El mensaje de san Gregorio es un
gran consuelo para todos nosotros
que a menudo avanzamos con
dificultad por el camino de la vida
espiritual y eclesial. El Señor nos
conoce y nos envuelve con su amor.



Salmo 138

1 Señor, tú me sondeas y me conoces

2 tú sabes si me siento o me levanto;

de lejos percibes lo que pienso,

3 te das cuenta si camino o si
descanso,

y todos mis pasos te son familiares.

4 Antes que la palabra esté en mi
lengua,

tú, Señor, la conoces plenamente;

5 me rodeas por detrás y por delante

y tienes puesta tu mano sobre mí;

6 una ciencia tan admirable me
sobrepasa:

es tan alta que no puedo alcanzarla.

7 ¿A dónde iré para estar lejos de tu
espíritu?



¿A dónde huiré de tu presencia?

8 Si subo al cielo, allí estás tú;

si me tiendo en el Abismo, estás
presente.

9 Si tomara las alas de la aurora

y fuera a habitar en los confines del
mar,

10 también allí me llevaría tu mano

y me sostendría tu derecha.

11 Si dijera: «¡Que me cubran las
tinieblas

y la luz sea como la noche a mi
alrededor!»,

12 las tinieblas no serían oscuras
para ti

y la noche será clara como el día.

13 Tú creaste mis entrañas,



me plasmaste en el seno de mi
madre:

14 te doy gracias porque fui formado

de manera tan admirable.

¡Qué maravillosas son tus obras!

Tú conocías hasta el fondo de mi
alma

15 y nada de mi ser se te ocultaba,

cuando yo era formado en lo secreto,

cuando era tejido en lo profundo de
la tierra.

16 Tus ojos ya veían mis acciones,

todas ellas estaban en tu Libro;

mis días estaban escritos y señalados,

antes que uno solo de ellos existiera.

17 ¡Qué difíciles son para mí tus
designios!



¡Y qué inmenso, Dios mío, es el
conjunto de ellos!

18 Si me pongo a contarlos,

son más que la arena;

y si terminara de hacerlo,

aún entonces seguiría a tu lado.

19 ¡Ojalá, Dios mío, hicieras morir a
los malvados

y se apartaran de mí los hombres
sanguinarios,

20 esos que hablan de ti con perfidia

y en vano se rebelan contra ti!

21 ¿Acaso yo no odio a los que te
odian

y aborrezco a los que te desprecian?

22 Yo los detesto implacablemente,

y son para mí verdaderos enemigos.



23 Sondéame, Dios mío, y penetra mi
interior;

examíname y conoce los que pienso;

24 observa si estoy en un camino
falso

y llévame por el camino eterno.

Volver al comentario

Cristo, primogénito de toda
criatura, primogénito de
entre los muertos

Miércoles 4 de enero de 2006

Colosenses 1,1-29

Queridos hermanos y hermanas:

1. En esta primera audiencia general
del nuevo año vamos a meditar el
célebre himno cristológico que se
encuentra en la carta a los
Colosenses: es casi el solemne pórtico



de entrada de este rico escrito
paulino, y es también un pórtico de
entrada de este año. El himno
propuesto a nuestra reflexión, es
introducido con una amplia fórmula
de acción de gracias (cf. Vv. 3. 12-14),
que nos ayuda a crear el clima
espiritual para vivir bien estos
primeros días del año 2006, así como
nuestro camino a lo largo de todo el
año nuevo (cf. Vv. 15-20).

La alabanza del Apóstol, al igual que
la nuestra, se eleva a “Dios, Padre de
nuestro Señor Jesucristo” (v. 3),
fuente de la salvación, que se
describe primero de forma negativa
como “liberación del dominio de las
tinieblas” (v. 13), es decir, como
“redención y perdón de los
pecados” (v. 14), y luego de forma
positiva como “participación en la
herencia del pueblo santo en la
luz” (v. 12) y como ingreso en “el
reino de su Hijo querido” (v. 13).



2. En este punto comienza el grande
y denso himno, que tiene como
centro a Cristo, del cual se exaltan el
primado y la obra tanto en la
creación como en la historia de la
redención (cf. Vv. 15-20). Así pues,
son dos los movimientos del canto.
En el primero se presenta a Cristo
como “primogénito de toda
criatura” (v. 15). En efecto, él es la
“imagen de Dios invisible”, y esta
expresión encierra toda la carga que
tiene el “icono” en la cultura de
Oriente: más que la semejanza, se
subraya la intimidad profunda con el
sujeto representado.

Cristo vuelve a proponer en medio
de nosotros de modo visible al “Dios
invisible” —en él vemos el rostro de
Dios— a través de la naturaleza
común que los une. Por esta altísima
dignidad suya, Cristo “es anterior a
todo”, no sólo por ser eterno, sino
también y sobre todo con su obra
creadora y providente: “Por medio



de él fueron creadas todas las cosas:
celestes y terrestres, visibles e
invisibles (…). Todo se mantiene en
él” (vv. 16-17). Más aún, todas las
cosas fueron creadas también “por él
y para él” (v. 16).

Así san Pablo nos indica una verdad
muy importante: la historia tiene una
meta, una dirección. La historia va
hacia la humanidad unida en Cristo,
va hacia el hombre perfecto, hacia el
humanismo perfecto. Con otras
palabras, san Pablo nos dice: sí, hay
progreso en la historia. Si queremos,
hay una evolución de la historia.
Progreso es todo lo que nos acerca a
Cristo y así nos acerca a la
humanidad unida, al verdadero
humanismo. Estas indicaciones
implican también un imperativo
para nosotros: trabajar por el
progreso, que queremos todos.
Podemos hacerlo trabajando por el
acercamiento de los hombres a
Cristo; podemos hacerlo



configurándonos personalmente con
Cristo, yendo así en la línea del
verdadero progreso.

3. El segundo movimiento del himno
(cf. Col 1,18-20) está dominado por la
figura de Cristo salvador dentro de la
historia de la salvación. Su obra se
revela ante todo al ser “la cabeza del
cuerpo, de la Iglesia” (v. 18): este es el
horizonte salvífico privilegiado en el
que se manifiestan en plenitud la
liberación y la redención, la
comunión vital que existe entre la
cabeza y los miembros del cuerpo, es
decir, entre Cristo y los cristianos. La
mirada del Apóstol se dirige hasta la
última meta hacia la que, como
hemos dicho, converge la historia:
Cristo es el “primogénito de entre los
muertos” (v. 18), es aquel que abre
las puertas a la vida eterna,
arrancándonos del límite de la
muerte y del mal.



En efecto, este es el pleroma, la
“plenitud” de vida y de gracia que
reside en Cristo mismo, que a
nosotros se nos dona y comunica (cf.
V. 19). Con esta presencia vital, que
nos hace partícipes de la divinidad,
somos transformados interiormente,
reconciliados, pacificados: esta es
una armonía de todo el ser redimido,
en el que Dios será “todo en
todos” (1Co 15,28). Y vivir como
cristianos significa dejarse
transformar interiormente hacia la
forma de Cristo. Así se realiza la
reconciliación, la pacificación.

4. A este grandioso misterio de la
Redención le dedicamos ahora una
mirada contemplativa y lo hacemos
con las palabras de san Proclo de
Constantinopla, que murió en el año
446. En su primera homilía sobre la
Madre de Dios, María, presenta el
misterio de la Redención como
consecuencia de la Encarnación.



En efecto —dice san Proclo—, Dios se
hizo hombre para salvarnos y así
arrancarnos del poder de las
tinieblas, a fin de llevarnos al reino
de su Hijo querido, como recuerda
este himno de la carta a los
Colosenses. “El que nos ha redimido
no es un simple hombre —comenta
san Proclo—, pues todo el género
humano era esclavo del pecado; pero
tampoco era un Dios sin naturaleza
humana, pues tenía un cuerpo. Si no
se hubiera revestido de mí, no me
habría salvado. Al encarnarse en el
seno de la Virgen, se vistió de
condenado. Allí se produjo el
admirable intercambio: dio el
espíritu y tomó la carne” (8: Testi
mariani del primo millennio, I, Roma
1988, p. 561).

Por consiguiente, estamos ante la
obra de Dios, que ha realizado la
Redención precisamente por ser
también hombre. Es el Hijo de Dios,
salvador, pero a la vez es también



nuestro hermano, y con esta cercanía
nos comunica el don divino. Es
realmente el Dios con nosotros.
Amén.

Colosenses 1,1-29

1 Pablo, Apóstol de Jesucristo por la
voluntad de Dios, y el hermano
Timoteo

2 saludan a los santos de Colosas, sus
fieles hermanos en Cristo. Llegue a
ustedes la gracia y la paz que
proceden de Dios, nuestro Padre.

3 Damos gracias a Dios, el Padre de
nuestro Señor Jesucristo, orando sin
cesar por ustedes,

4 desde que nos hemos enterado de
la fe que tienen en Cristo Jesús y del
amor que demuestran a todos los
santos,

5 a causa de la esperanza que les está
reservada en el cielo. Ustedes oyeron



anunciar esta esperanza por medio
de la Palabra de la verdad, de la
Buena Noticia

6 que han recibido y que se extiende
y fructifica en el mundo entero. Eso
mismo sucede entre ustedes, desde
que oyeron y comprendieron la
gracia de Dios en toda su verdad,

7 al ser instruidos por Epafras,
nuestro querido compañero en el
servicio de Dios. Él es para ustedes
un fiel ministro de Cristo,

8 y por él conocimos el amor que el
Espíritu les inspira.

9 Por eso, desde que nos enteramos
de esto, oramos y pedimos sin cesar
por ustedes, para que Dios les haga
conocer perfectamente su voluntad,
y les dé con abundancia la sabiduría
y el sentido de las cosas espirituales.

10 Así podrán comportarse de una
manera digan del Señor,



agradándolo en todo, fructificando
en toda clase de obras buenas y
progresando en el conocimiento de
Dios.

11 Fortalecidos plenamente con el
poder de su gloria, adquirirán una
verdadera firmeza y constancia de
ánimo,

12 y darán gracias con alegría al
Padre, que nos ha hecho dignos de
participar de la herencia luminosa de
los santos.

13 Porque él nos libró del poder de
las tinieblas y nos hizo entrar en el
Reino de su Hijo muy querido,

14 en quien tenemos la redención y
el perdón de los pecados.

15 Él es la Imagen del Dios invisible,
el Primogénito de toda la creación,

16 porque en él fueron creadas todas
las cosas, tanto en el cielo como en la



tierra los seres visibles y los
invisibles, Tronos, Dominaciones,
Principados y Potestades: todo fue
creado por medio de él y para él.

17 El existe antes que todas las cosas
y todo subsiste en él.

18 Él es también la Cabeza del
Cuerpo, es decir, de la Iglesia. Él es el
Principio, el Primero que resucitó de
entre los muertos, a fin de que él
tuviera la primacía en todo,

19 porque Dios quiso que en él
residiera toda la Plenitud.

20 Por él quiso reconciliar consigo
todo lo que existe en la tierra y en el
cielo, restableciendo la paz por la
sangre de su cruz.

21 Antes, a causa de sus
pensamientos y sus malas obras,
ustedes eran extraños y enemigos de
Dios.



22 Pero ahora, él los ha reconciliado
en el cuerpo carnal de su Hijo,
entregándolo a la muerte, a fin de
que ustedes pudieran presentarse
delante de él como una ofrenda
santa, inmaculada e irreprochable.

23 Para esto es necesario que ustedes
permanezcan firmes y bien fundados
en la fe, sin apartarse de la
esperanza transmitida por la Buena
Noticia que han oído y que fue
predicada a todas las criaturas que
están bajo el cielo y de la cual yo
mismo, Pablo, fui constituido
ministro.

24 Ahora me alegro de poder sufrir
por ustedes, y completo en mi carne
lo que falta a los padecimientos de
Cristo, para bien de su Cuerpo, que es
la Iglesia.

25 En efecto, yo fui constituido
ministro de la Iglesia, porque de
acuerdo con el plan divino, he sido



encargado de llevar a su plenitud
entre ustedes la Palabra de Dios,

26 el misterio que estuvo oculto
desde toda la eternidad y que ahora
Dios quiso manifestar a sus santos.

27 A ellos les ha revelado cuánta
riqueza y gloria contiene para los
paganos este misterio, que es Cristo
entre ustedes, la esperanza de la
gloria.

28 Nosotros anunciamos a Cristo,
exhortando a todos los hombres e
instruyéndolos en la verdadera
sabiduría, a fin de que todos
alcancen su madurez en Cristo.

29 Por esta razón, me fatigo y lucho
con la fuerza de Cristo que obra en
mí poderosamente.

Volver al comentario



Oración del Rey por la
victoria y la paz

Miércoles 11 de enero de 2006

Salmo 143

Queridos hermanos y hermanas:

1. Nuestro itinerario en el Salterio
usado por la liturgia de las Vísperas
llega ahora a un himno regio, el
salmo 143, cuya primera parte se
acaba de proclamar: en efecto, la
liturgia propone este canto
subdividiéndolo en dos momentos.

La primera parte (cf. vv. 1-8)
manifiesta, de modo neto, la
característica literaria de esta
composición: el salmista recurre a
citas de otros textos sálmicos,
articulándolos en un nuevo proyecto
de canto y de oración.

Precisamente porque este salmo es
de época sucesiva, es fácil pensar que



el rey exaltado no tiene ya los rasgos
del soberano davídico, pues la
realeza judía había acabado con el
exilio de Babilonia en el siglo VI a.C.,
sino que representa la figura
luminosa y gloriosa del Mesías, cuya
victoria ya no es un acontecimiento
bélico-político, sino una intervención
de liberación contra el mal. No se
habla del "mesías" —término hebreo
para referirse al "consagrado", como
era el soberano—, sino del "Mesías"
por excelencia, que en la relectura
cristiana tiene el rostro de Jesucristo,
"hijo de David, hijo de Abraham" (Mt
1,1).

2. El himno comienza con una
bendición, es decir, con una
exclamación de alabanza dirigida al
Señor, celebrado con una pequeña
letanía de títulos salvíficos: es la roca
segura y estable, es la gracia
amorosa, es el alcázar protegido, el
refugio defensivo, la liberación, el
escudo que mantiene alejado todo



asalto del mal (cf.Sal 143,1-2).
También se utiliza la imagen marcial
de Dios que adiestra a los fieles para
la lucha a fin de que sepan afrontar
las hostilidades del ambiente, las
fuerzas oscuras del mundo.

Ante el Señor omnipotente el orante,
pese a su dignidad regia, se siente
débil y frágil. Hace, entonces, una
profesión de humildad, que se
formula, como decíamos, con las
palabras de los salmos 8 y 38. En
efecto, siente que es "un soplo", como
una sombra que pasa, débil e
inconsistente, inmerso en el flujo del
tiempo que transcurre, marcado por
el límite propio de la criatura (cf. Sal
143,4).

3. Entonces surge la pregunta: ¿por
qué Dios se interesa y preocupa de
esta criatura tan miserable y caduca?
A este interrogante (cf. v. 3) responde
la grandiosa irrupción divina,
llamada "teofanía", a la que



acompaña un cortejo de elementos
cósmicos y acontecimientos
históricos, orientados a celebrar la
trascendencia del Rey supremo del
ser, del universo y de la historia.

Los montes echan humo en
erupciones volcánicas (cf. v. 5), los
rayos son como saetas que
desbaratan a los malvados (cf. v. 6),
las "aguas caudalosas" del océano
son símbolo del caos, del cual, sin
embargo, es librado el rey por obra
de la misma mano divina (cf. v. 7). En
el fondo están los impíos, que dicen
"falsedades" y "juran en falso" (cf. vv.
7-8), una representación concreta,
según el estilo semítico, de la
idolatría, de la perversión moral, del
mal que realmente se opone a Dios y
a sus fieles.

4. Ahora, para nuestra meditación,
consideraremos inicialmente la
profesión de humildad que el
salmista realiza y acudiremos a las



palabras de Orígenes, cuyo
comentario a este texto ha llegado a
nosotros en la versión latina de san
Jerónimo. "El salmista habla de la
fragilidad del cuerpo y de la
condición humana" porque "por lo
que se refiere a la condición
humana, el hombre no es nada.

"Vanidad de vanidades, todo es
vanidad", dijo el Eclesiastés". Pero
vuelve entonces la pregunta,
marcada por el asombro y la
gratitud: ""Señor, ¿qué es el hombre
para que te fijes en él?"... Es gran
felicidad para el hombre conocer a
su Creador. En esto nos
diferenciamos de las fieras y de los
demás animales, porque sabemos
que tenemos nuestro Creador,
mientras que ellos no lo saben".

Vale la pena meditar un poco estas
palabras de Orígenes, que ve la
diferencia fundamental entre el
hombre y los demás animales en el



hecho de que el hombre es capaz de
conocer a Dios, su Creador; de que el
hombre es capaz de la verdad, capaz
de un conocimiento que se
transforma en relación, en amistad.
En nuestro tiempo, es importante
que no nos olvidemos de Dios, junto
con los demás conocimientos que
hemos adquirido mientras tanto, y
que son muchos. Pero resultan todos
problemáticos, a veces peligrosos, si
falta el conocimiento fundamental
que da sentido y orientación a todo:
el conocimiento de Dios creador.

Volvamos a Orígenes, que dice: "No
podrás salvar esta miseria que es el
hombre, si tú mismo no la tomas
sobre ti. "Señor, inclina tu cielo y
desciende". Tu oveja perdida no
podrá curarse si no la cargas sobre
tus hombros... Estas palabras se
dirigen al Hijo: "Señor, inclina tu
cielo y desciende"... Has descendido,
has abajado el cielo y has extendido
tu mano desde lo alto, y te has



dignado tomar sobre ti la carne del
hombre, y muchos han creído en
ti" (Orígenes Jerónimo,74 omelie sul
libro dei Salmi, Milán 1993, pp.
512-515).

Para nosotros, los cristianos, Dios ya
no es, como en la filosofía anterior al
cristianismo, una hipótesis, sino una
realidad, porque Dios "ha inclinado
su cielo y ha descendido". El cielo es
él mismo y ha descendido en medio
de nosotros. Con razón, Orígenes ve
en la parábola de la oveja perdida, a
la que el pastor toma sobre sus
hombros, la parábola de la
Encarnación de Dios. Sí, en la
Encarnación él descendió y tomó
sobre sus hombros nuestra carne, a
nosotros mismos. Así, el
conocimiento de Dios se ha hecho
realidad, se ha hecho amistad,
comunión. Demos gracias al Señor
porque "ha inclinado su cielo y ha
descendido", ha tomado sobre sus



hombros nuestra carne y nos lleva
por los caminos de nuestra vida.

El salmo, que partió de nuestro
descubrimiento de que somos débiles
y estamos lejos del esplendor divino,
al final llega a esta gran sorpresa de
la acción divina: a nuestro lado está
el Dios-Emmanuel, que para los
cristianos tiene el rostro amoroso de
Jesucristo, Dios hecho hombre, hecho
uno de nosotros.

Salmo 143

1 Bendito sea el Señor, mi Roca,

el que adiestra mis brazos para el
combate

y mis manos para la lucha.

2 Él es mi bienhechor y mi fortaleza,

mi baluarte y mi libertador;

él es el escudo con que me resguardo,



y el que somete los pueblos a mis
pies.

3 Señor, ¿qué es el hombre para que
tú lo cuides,

y el ser humano, para que pienses en
él?

4 El hombre es semejante a un soplo,

y sus días son como una sombre
fugaz.

5 Inclina tu cielo, Señor, y desciende;

toca las montañas para que arrojen
humo.

6 Lanza un rayo y dispersa a tus
enemigos,

dispara tus flechas, y confúndelos.

7 Extiende tu mano desde lo alto,

y líbrame de las aguas caudalosas;

sálvame del poder de los extranjeros,



8 que dicen mentiras con la boca

y tienen las manos llenas de traición.

9 Dios mío, yo quiero cantarte un
canto nuevo

y tocar para ti con el arpa de diez
cuerdas,

10 porque tú das la victoria a los
reyes

y libras a David, tu servidor.

Líbrame de la espada maligna,

11 sálvame del poder de los
extranjeros,

que dicen mentiras con la boca

y tienen las manos llenas de traición.

12 Que nuestros hijos sean como
plantas,

florecientes en plena juventud;



que nuestras hijas se asemejen a
columnas,

esculpidas como las de un palacio.

13 Que nuestros graneros estén
repletos

con productos de todas las especies;

que nuestros rebaños se
reproduzcan a millares

en todas nuestras praderas.

14 Que nuestros bueyes estén bien
cargados,

que no haya brechas ni aberturas en
los muros

ni gritos de angustia en nuestras
plazas.

15 ¡Feliz el pueblo que tiene todo
esto,

feliz el pueblo cuyo Dios es el Señor!



Volver al comentario

Oración del Rey

Miércoles 25 de enero de 2006

Salmo 143

Queridos hermanos y hermanas:

1. Concluye hoy la Semana de oración
por la unidad de los cristianos,
durante la cual hemos reflexionado
en la necesidad de pedir
constantemente al Señor el gran don
de la unidad plena entre todos los
discípulos de Cristo. En efecto, la
oración contribuye de modo esencial
a hacer más sincero y fructífero el
compromiso ecuménico común de
las Iglesias y comunidades eclesiales.

En este encuentro queremos
reanudar la meditación sobre el
salmo 143, que laliturgia de las
Vísperas nos propone en dos
momentos distintos (cf. vv. 1-8 y vv.



9-15). Tiene el tono de un himno; y
también en este segundo movimiento
del salmo entra en escena la figura
del "Ungido", es decir, del
"Consagrado" por excelencia, Jesús,
que atrae a todos hacia sí para hacer
de todos "uno" (cf. Jn 17,11. 21). Con
razón, la escena que dominará el
canto estará marcada por la
prosperidad y la paz, los símbolos
típicos de la era mesiánica.

2. Por esto, el cántico se define como
"nuevo", término que en el lenguaje
bíblico no indica tanto la novedad
exterior de las palabras, cuanto la
plenitud última que sella la
esperanza (cf. v. 9). Así pues, se canta
la meta de la historia, en la que por
fin callará la voz del mal, que el
salmista describe como "falsedades"
y "jurar en falso", expresiones que
aluden a la idolatría (cf. v. 11).

Pero después de este aspecto
negativo se presenta, con un espacio



mucho mayor, la dimensión positiva,
la del nuevo mundo feliz que está a
punto de llegar. Esta es la verdadera 
shalom, es decir, la "paz" mesiánica,
un horizonte luminoso que se
articula en una sucesión de escenas
de vida social: también para nosotros
pueden convertirse en auspicio de la
creación de una sociedad más justa.

3. En primer lugar está la familia (cf.
v. 12), que se basa en la vitalidad de
la generación. Los hijos, esperanza
del futuro, se comparan a árboles
robustos; las hijas se presentan como
columnas sólidas que sostienen el
edificio de la casa, semejantes a las
de un templo. De la familia se pasa a
la vida económica, al campo con sus
frutos conservados en silos, con las
praderas llenas de rebaños que
pacen, con los bueyes que avanzan
en los campos fértiles (cf. vv. 13-14).

La mirada pasa luego a la ciudad, es
decir, a toda la comunidad civil, que



por fin goza del don valioso de la paz
y de la tranquilidad pública. En
efecto, desaparecen para siempre las
"brechas" que los invasores abren en
las murallas de las plazas durante los
asaltos; acaban las "incursiones", que
implican saqueos y deportaciones, y,
por último, ya no se escucha el
"gemido" de los desesperados, de los
heridos, de las víctimas, de los
huérfanos, triste legado de las
guerras (cf. v. 14).

4. Este retrato de un mundo diverso,
pero posible, se encomienda a la
obra del Mesías y también a la de su
pueblo. Todos juntos, bajo la guía del
Mesías Cristo, debemos trabajar por
este proyecto de armonía y paz,
cesando la acción destructora del
odio, de la violencia, de la guerra. Sin
embargo, hay que hacer una opción,
poniéndose de parte del Dios del
amor y de la justicia.



Por esto el Salmo concluye con las
palabras: "Dichoso el pueblo cuyo
Dios es el Señor". Dios es el bien de
los bienes, la condición de todos los
demás bienes. Sólo un pueblo que
conoce a Dios y defiende los valores
espirituales y morales puede
realmente ir hacia una paz profunda
y convertirse también en una fuerza
de paz para el mundo, para los
demás pueblos. Y, por tanto, puede
entonar con el salmista el "cántico
nuevo", lleno de confianza y
esperanza. Viene espontáneamente a
la mente la referencia a la nueva
alianza, a la novedad misma que es
Cristo y su Evangelio.

Es lo que nos recuerda san Agustín.
Leyendo este salmo, interpreta
también las palabras: "tocaré para ti
el arpa de diez cuerdas". El arpa de
diez cuerdas es para él la ley
compendiada en los diez
mandamientos. Pero debemos
encontrar la clave correcta de estas



diez cuerdas, de estos diez
mandamientos. Y, como dice san
Agustín, estas diez cuerdas, los diez
mandamientos, sólo resuenan bien si
vibran con la caridad del corazón. La
caridad es la plenitud de la ley. Quien
vive los mandamientos como
dimensión de la única caridad, canta
realmente el "cántico nuevo". La
caridad que nos une a los
sentimientos de Cristo es el
verdadero "cántico nuevo" del
"hombre nuevo", capaz de crear
también un "mundo nuevo". Este
salmo nos invita a cantar "con el
arpa de diez cuerdas" con corazón
nuevo, a cantar con los sentimientos
de Cristo, a vivir los diez
mandamientos en la dimensión del
amor, contribuyendo así a la paz y a
la armonía del mundo (cf. 
Esposizioni sui salmi, 143, 16: Nuova
Biblioteca Agostiniana, XXVIII, Roma
1977, p. 677).



Salmo 143

1 Bendito sea el Señor, mi Roca,

el que adiestra mis brazos para el
combate

y mis manos para la lucha.

2 Él es mi bienhechor y mi fortaleza,

mi baluarte y mi libertador;

él es el escudo con que me resguardo,

y el que somete los pueblos a mis
pies.

3 Señor, ¿qué es el hombre para que
tú lo cuides,

y el ser humano, para que pienses en
él?

4 El hombre es semejante a un soplo,

y sus días son como una sombre
fugaz.



5 Inclina tu cielo, Señor, y desciende;

toca las montañas para que arrojen
humo.

6 Lanza un rayo y dispersa a tus
enemigos,

dispara tus flechas, y confúndelos.

7 Extiende tu mano desde lo alto,

y líbrame de las aguas caudalosas;

sálvame del poder de los extranjeros,

8 que dicen mentiras con la boca

y tienen las manos llenas de traición.

9 Dios mío, yo quiero cantarte un
canto nuevo

y tocar para ti con el arpa de diez
cuerdas,

10 porque tú das la victoria a los
reyes



y libras a David, tu servidor.

Líbrame de la espada maligna,

11 sálvame del poder de los
extranjeros,

que dicen mentiras con la boca

y tienen las manos llenas de traición.

12 Que nuestros hijos sean como
plantas,

florecientes en plena juventud;

que nuestras hijas se asemejen a
columnas,

esculpidas como las de un palacio.

13 Que nuestros graneros estén
repletos

con productos de todas las especies;

que nuestros rebaños se
reproduzcan a millares



en todas nuestras praderas.

14 Que nuestros bueyes estén bien
cargados,

que no haya brechas ni aberturas en
los muros

ni gritos de angustia en nuestras
plazas.

15 ¡Feliz el pueblo que tiene todo
esto,

feliz el pueblo cuyo Dios es el Señor!

Volver al comentario

Himno a la grandeza y
bondad de Dios

Miércoles 1 de febrero de 2006

Salmo 144

Queridos hermanos y hermanas:



1. Acabamos de orar con la plegaria
del salmo 144, una gozosa alabanza
al Señor que es ensalzado como
soberano amoroso y tierno,
preocupado por todas sus criaturas.
La liturgia nos propone este himno
en dos momentos distintos, que
corresponden también a los dos
movimientos poéticos y espirituales
del mismo salmo. Ahora
reflexionaremos en la primera parte,
que corresponde a los versículos
1-13.

Este salmo es un canto elevado al
Señor, al que se invoca y describe
como "rey" (cf. Sal 144,1), una
representación divina que aparece
con frecuencia en otros salmos (cf. 
Sal 46; 92; 95; y 98). Más aún, el
centro espiritual de nuestro canto
está constituido precisamente por
una celebración intensa y
apasionada de la realeza divina. En
ella se repite cuatro veces —como
para indicar los cuatro puntos



cardinales del ser y de la historia— la
palabra hebrea malkut, "reino" (cf. 
Sal 144,11-13).

Sabemos que este simbolismo regio,
que será central también en la
predicación de Cristo, es la expresión
del proyecto salvífico de Dios, el cual
no es indiferente ante la historia
humana; al contrario, con respecto a
ella tiene el deseo de realizar con
nosotros y por nosotros un proyecto
de armonía y paz. Para llevar a cabo
este plan se convoca también a la
humanidad entera, a fin de que
cumpla la voluntad salvífica divina,
una voluntad que se extiende a todos
los "hombres", a "todas las
generaciones" y a "todos los siglos".
Una acción universal, que arranca el
mal del mundo y establece en él la
"gloria" del Señor, es decir, su
presencia personal eficaz y
trascendente.



2. Hacia este corazón del Salmo,
situado precisamente en el centro de
la composición, se dirige la alabanza
orante del salmista, que se hace
portavoz de todos los fieles y quisiera
ser hoy el portavoz de todos
nosotros. En efecto, la oración bíblica
más elevada es la celebración de las
obras de salvación que revelan el
amor del Señor con respecto a sus
criaturas. En este salmo se sigue
exaltando "el nombre" divino, es
decir, su persona (cf. vv. 1-2), que se
manifiesta en su actuación histórica:
en concreto se habla de "obras",
"hazañas", "maravillas", "fuerza",
"grandeza", "justicia", "paciencia",
"misericordia", "gracia", "bondad" y
"ternura".

Es una especie de oración, en forma
de letanía, que proclama la
intervención de Dios en la historia
humana para llevar a toda la
realidad creada a una plenitud
salvífica. Nosotros no estamos a



merced de fuerzas oscuras, ni
vivimos de forma solitaria nuestra
libertad, sino que dependemos de la
acción del Señor, poderoso y
amoroso, que tiene para nosotros un
plan, un "reino" por instaurar (cf. v.
11).

3. Este "reino" no consiste en poder y
dominio, triunfo y opresión, como
por desgracia sucede a menudo en
los reinos terrenos, sino que es la
sede de una manifestación de piedad,
de ternura, de bondad, de gracia, de
justicia, como se reafirma en
repetidas ocasiones a lo largo de los
versículos que contienen la alabanza.

La síntesis de este retrato divino se
halla en el versículo 8: el Señor es
"lento a la cólera y rico en piedad".
Estas palabras evocan la
presentación que hizo Dios de sí
mismo en el Sinaí, cuando dijo: "El
Señor, el Señor, Dios misericordioso
y clemente, tardo a la cólera y rico en



amor y fidelidad" (Ex 34,6). Aquí
tenemos una preparación de la
profesión de fe en Dios que hace el
apóstol san Juan, cuando nos dice
sencillamente que es Amor: "Deus
caritas est" (1Jn 4,8. 16).

4. Además de reflexionar en estas
hermosas palabras, que nos
muestran a un Dios "lento a la cólera
y rico en piedad", siempre dispuesto
a perdonar y ayudar, centramos
también nuestra atención en el
siguiente versículo, un texto
hermosísimo: "el Señor es bueno con
todos, es cariñoso con todas sus
criaturas" (v. 9). Se trata de palabras
que conviene meditar, palabras de
consuelo, con las que el Señor nos da
una certeza para nuestra vida.

A este propósito, san Pedro Crisólogo
(380 ca. 450 ca.) en el Segundo
discurso sobre el ayuno: ""Son
grandes las obras del Señor". Pero
esta grandeza que vemos en la



grandeza de la creación, este poder
es superado por la grandeza de la
misericordia. En efecto, el profeta
dijo: "Son grandes las obras de Dios";
y en otro pasaje añade: "Su
misericordia es superior a todas sus
obras". La misericordia, hermanos,
llena el cielo y llena la tierra. (...)
Precisamente por eso, la grande,
generosa y única misericordia de
Cristo, que reservó cualquier juicio
para el último día, asignó todo el
tiempo del hombre a la tregua de la
penitencia. (...) Precisamente por eso,
confía plenamente en la misericordia
el profeta que no confiaba en su
propia justicia: "Misericordia, Dios
mío —dice— por tu bondad" (Sal
50,3)" (42,4-5: Discursos 1-62
bis,Scrittori dell area
santambrosiana, 1, Milán-Roma 1996,
pp. 299. 301).

Así decimos también nosotros al
Señor: "Misericordia, Dios mío, por
tu bondad".



Salmo 144

1 Te alabaré, Dios mío, a ti, el único
Rey,

y bendeciré tu Nombre eternamente;

2 Día tras día te bendeciré,

y alabaré tu Nombre sin cesar.

3¡Grande es el Señor y muy digno de
alabanza:

su grandeza es insondable!

4 Cada generación celebra tus
acciones

y le anuncia a las otras tus portentos:

5 Ellas publican sus tremendos
prodigios

y narran tus grandes proezas;

6 Ellas publican tus tremendos
prodigios



y narran tus grandes proezas.

7 divulgan el recuerdo de tu inmensa
bondad

y cantan alegres por tu victoria.

8 El Señor es bondadoso y
compasivo,

lento para enojarse y de gran
misericordia;

9 el Señor es bueno con todos

y tiene compasión de todas sus
criaturas.

10 Que todas tus obras te den gracias,
Señor,

y tus fieles te bendigan;

11 que anuncien la gloria de tu reino

y proclamen tu poder.

12 Así manifestarán a los hombres tu
fuerza



y el glorioso esplendor de tu reino:

13 Tu reino es un reino eterno,

y tu dominio permanece para
siempre.

El Señor es fiel en todas sus palabras

y bondadoso en todas sus acciones.

14 El Señor sostiene a los que caen

y endereza a los que están
encorvados.

15 Los ojos de todos esperan en ti,

y tú les das la comida a su tiempo;

16 abres tu mano

y colmas de favores a todos los
vivientes.

17 El Señor es justo en todos sus
caminos

y bondadoso en todas sus acciones.



18 El Señor está cerca de aquellos
que lo invocan,

de aquellos que lo invocan de
verdad;

19 cumple los deseos de sus fieles,

escucha su clamor y los salva;

20 el Señor protege a todos sus
amigos

y destruye a los malvados.

21 Mi boca proclamará la alabanza
del Señor:

que todos los vivientes bendigan su
santo Nombre,

desde ahora y para siempre.

Volver al comentario

Tu reino es un reino eterno

Miércoles 8 de febrero de 2006



Salmo 144

Queridos hermanos y hermanas:

1. Siguiendo la liturgia, que lo divide
en dos partes, volvemos a reflexionar
sobre el salmo 144, un canto
admirable en honor del Señor, rey
amoroso y solícito con sus criaturas.
Ahora queremos meditar en la
segunda sección de este salmo: son
los versículos 14-21, que recogen el
tema fundamental del primer
movimiento del himno.

Allí se exaltaban la piedad, la
ternura, la fidelidad y la bondad
divina, que se extienden a la
humanidad entera, implicando a
todas las criaturas. Ahora el salmista
centra su atención en el amor que el
Señor siente, en particular, por los
pobres y los débiles. La realeza
divina no es lejana y altanera, como
a veces puede suceder en el ejercicio
del poder humano. Dios expresa su
realeza mostrando su solicitud por



las criaturas más frágiles e
indefensas.

2. En efecto, Dios es ante todo un
Padre que "sostiene a los que van a
caer" y levanta a los que ya habían
caído en el polvo de la humillación
(cf. v. 14). En consecuencia, los seres
vivos se dirigen al Señor casi como
mendigos hambrientos y él, como
padre solícito, les da el alimento que
necesitan para vivir (cf. v. 15).

En este punto aflora a los labios del
orante la profesión de fe en las dos
cualidades divinas por excelencia: la
justicia y la santidad. "El Señor es
justo en todos sus caminos, es santo
en todas sus acciones" (v. 17). En
hebreo se usan dos adjetivos típicos
para ilustrar la alianza establecida
entre Dios y su pueblo: saddiqy hasid.
Expresan la justicia que quiere
salvar y librar del mal, y la fidelidad,
que es signo de la grandeza amorosa
del Señor.



3. El salmista se pone de parte de los
beneficiados, a los que define con
diversas expresiones; son términos
que constituyen, en la práctica, una
representación del verdadero
creyente. Este "invoca" al Señor con
una oración confiada, lo "busca" en la
vida "sinceramente" (cf. v. 1), "teme"
a su Dios, respetando su voluntad y
obedeciendo su palabra (cf. v. 19),
pero sobre todo lo "ama", con la
seguridad de que será acogido bajo el
manto de su protección y de su
intimidad (cf. v. 20).

Así, el salmista concluye el himno de
la misma forma en que lo había
comenzado: invitando a alabar y
bendecir al Señor y su "nombre", es
decir, su persona viva y santa, que
actúa y salva en el mundo y en la
historia; más aún, invitando a todas
las criaturas marcadas por el don de
la vida a asociarse a la alabanza
orante del fiel: "Todo viviente



bendiga su santo nombre, por
siempre jamás" (v. 21).

Es una especie de canto perenne que
se debe elevar desde la tierra hasta el
cielo; es la celebración comunitaria
del amor universal de Dios, fuente de
paz, alegría y salvación.

4. Para concluir nuestra reflexión,
volvamos al consolador versículo
que dice: "Cerca está el Señor de los
que lo invocan, de los que lo invocan
sinceramente" (v. 18). Esta frase, en
especial, la utilizaba con frecuencia
Barsanufio de Gaza, un asceta que
murió hacia mediados del siglo VI, al
que buscaban los monjes, los
eclesiásticos y los laicos por la
sabiduría de su discernimiento.

Así, por ejemplo, a un discípulo que
le expresaba el deseo "de buscar las
causas de las diversas tentaciones
que lo habían asaltado", Barsanufio
le respondió: "Hermano Juan, no
temas para nada las tentaciones que



han surgido contra ti para probarte,
porque el Señor no permitirá que
caigas en ellas. Por eso, cuando te
venga una de esas tentaciones, no te
esfuerces por averiguar de qué se
trata; lo que debes hacer es invocar
el nombre de Jesús: "Jesús ayúdame"
y él te escuchará porque "cerca está
el Señor de los que lo invocan". No te
desalientes; al contrario, corre con
fuerza y llegarás a la meta, en
nuestro Señor Jesucristo" (Barsanufio
y Juan de Gaza, Epistolario, 39: 
Colección de Textos Patrísticos, XCIII,
Roma 1991, p. 109).

Y estas palabras de ese antiguo Padre
valen también para nosotros. En
nuestras dificultades, problemas y
tentaciones, no debemos
simplemente hacer una reflexión
teórica —¿de dónde vienen?—;
debemos reaccionar de forma
positiva: invocar al Señor, mantener
el contacto vivo con el Señor. Más
aún, debemos invocar el nombre de



Jesús: "Jesús, ayúdame". Y estemos
seguros de que él nos escucha,
porque está cerca de los que lo
buscan. No nos desanimemos; si
corremos con fuerza, como dice este
Padre, también nosotros llegaremos
a la meta de nuestra vida, Jesús,
nuestro Señor.

Salmo 144

1 Te alabaré, Dios mío, a ti, el único
Rey,

y bendeciré tu Nombre eternamente;

2 Día tras día te bendeciré,

y alabaré tu Nombre sin cesar.

3¡Grande es el Señor y muy digno de
alabanza:

su grandeza es insondable!

4 Cada generación celebra tus
acciones



y le anuncia a las otras tus portentos:

5 Ellas publican sus tremendos
prodigios

y narran tus grandes proezas;

6 Ellas publican tus tremendos
prodigios

y narran tus grandes proezas.

7 divulgan el recuerdo de tu inmensa
bondad

y cantan alegres por tu victoria.

8 El Señor es bondadoso y
compasivo,

lento para enojarse y de gran
misericordia;

9 el Señor es bueno con todos

y tiene compasión de todas sus
criaturas.



10 Que todas tus obras te den gracias,
Señor,

y tus fieles te bendigan;

11 que anuncien la gloria de tu reino

y proclamen tu poder.

12 Así manifestarán a los hombres tu
fuerza

y el glorioso esplendor de tu reino:

13 Tu reino es un reino eterno,

y tu dominio permanece para
siempre.

El Señor es fiel en todas sus palabras

y bondadoso en todas sus acciones.

14 El Señor sostiene a los que caen

y endereza a los que están
encorvados.

15 Los ojos de todos esperan en ti,



y tú les das la comida a su tiempo;

16 abres tu mano

y colmas de favores a todos los
vivientes.

17 El Señor es justo en todos sus
caminos

y bondadoso en todas sus acciones.

18 El Señor está cerca de aquellos
que lo invocan,

de aquellos que lo invocan de
verdad;

19 cumple los deseos de sus fieles,

escucha su clamor y los salva;

20 el Señor protege a todos sus
amigos

y destruye a los malvados.

21 Mi boca proclamará la alabanza
del Señor:



que todos los vivientes bendigan su
santo Nombre,

desde ahora y para siempre.

Volver al comentario

"Magníficat" Cántico de la
santísima Virgen María

Miércoles 15 de febrero de 2006

Lucas 1,46-55. Magníficat

Queridos hermanos y hermanas:

1. Hemos llegado ya al final del largo
itinerario que comenzó, hace
exactamente cinco años, en la
primavera del año 2001, mi amado
predecesor el inolvidable Papa Juan
Pablo II. Este gran Papa quiso
recorrer en sus catequesis toda la
secuencia de los salmos y los cánticos
que constituyen el entramado
fundamental de oración de la liturgia
de las Laudes y las Vísperas.



Al terminar la peregrinación por esos
textos, que ha sido como un viaje al
jardín florido de la alabanza, la
invocación, la oración y la
contemplación, hoy reflexionaremos
sobre el Cántico con el que se
concluye idealmente toda
celebración de las Vísperas: el 
Magníficat (cf. Lc 1,46-55).

Es un canto que revela con acierto la
espiritualidad de los anawim
bíblicos, es decir, de los fieles que se
reconocían "pobres" no sólo por su
alejamiento de cualquier tipo de
idolatría de la riqueza y del poder,
sino también por la profunda
humildad de su corazón, rechazando
la tentación del orgullo, abierto a la
irrupción de la gracia divina
salvadora. En efecto, todo el 
Magníficat, que acabamos de
escuchar cantado por el coro de la
Capilla Sixtina, está marcado por esta
"humildad", en griego tapeinosis, que



indica una situación de humildad y
pobreza concreta.

2. El primer movimiento del cántico
mariano (cf. Lc 1, 46-50) es una
especie de voz solista que se eleva
hacia el cielo para llegar hasta el
Señor. Escuchamos precisamente la
voz de la Virgen que habla así de su
Salvador, que ha hecho obras
grandes en su alma y en su cuerpo.
En efecto, conviene notar que el
cántico está compuesto en primera
persona: "Mi alma... Mi espíritu... Mi
Salvador... Me felicitarán... Ha hecho
obras grandes por mí...". Así pues, el
alma de la oración es la celebración
de la gracia divina, que ha irrumpido
en el corazón y en la existencia de
María, convirtiéndola en la Madre
del Señor.

La estructura íntima de su canto
orante es, por consiguiente, la
alabanza, la acción de gracias, la
alegría, fruto de la gratitud. Pero este



testimonio personal no es solitario e
intimista, puramente individualista,
porque la Virgen Madre es
consciente de que tiene una misión
que desempeñar en favor de la
humanidad y de que su historia
personal se inserta en la historia de
la salvación. Así puede decir: "Su
misericordia llega a sus fieles de
generación en generación" (v. 50).
Con esta alabanza al Señor, la Virgen
se hace portavoz de todas las
criaturas redimidas, que, en su "fiat"
y así en la figura de Jesús nacido de
la Virgen, encuentran la misericordia
de Dios.

3. En este punto se desarrolla el
segundo movimiento poético y
espiritual delMagníficat (cf. vv.
51-55). Tiene una índole más coral,
como si a la voz de María se uniera la
de la comunidad de los fieles que
celebran las sorprendentes
elecciones de Dios. En el original
griego, el evangelio de san Lucas



tiene siete verbos en aoristo, que
indican otras tantas acciones que el
Señor realiza de modo permanente
en la historia: "Hace proezas...;
dispersa a los soberbios...; derriba
del trono a los poderosos...; enaltece
a los humildes...; a los hambrientos
los colma de bienes...; a los ricos los
despide vacíos...; auxilia a Israel".

En estas siete acciones divinas es
evidente el "estilo" en el que el Señor
de la historia inspira su
comportamiento: se pone de parte de
los últimos. Su proyecto a menudo
está oculto bajo el terreno opaco de
las vicisitudes humanas, en las que
triunfan "los soberbios, los poderosos
y los ricos". Con todo, está previsto
que su fuerza secreta se revele al
final, para mostrar quiénes son los
verdaderos predilectos de Dios: "Los
que le temen", fieles a su palabra,
"los humildes, los que tienen
hambre, Israel su siervo", es decir, la
comunidad del pueblo de Dios que,



como María, está formada por los
que son "pobres", puros y sencillos
de corazón. Se trata del "pequeño
rebaño", invitado a no temer, porque
al Padre le ha complacido darle su
reino (cf. Lc 12,32). Así, este cántico
nos invita a unirnos a este pequeño
rebaño, a ser realmente miembros
del pueblo de Dios con pureza y
sencillez de corazón, con amor a
Dios.

4. Acojamos ahora la invitación que
nos dirige san Ambrosio en su
comentario al texto del Magníficat.
Dice este gran doctor de la Iglesia:
"Cada uno debe tener el alma de
María para proclamar la grandeza
del Señor, cada uno debe tener el
espíritu de María para alegrarse en
Dios. Aunque, según la carne, sólo
hay una madre de Cristo, según la fe
todas las almas engendran a Cristo,
pues cada una acoge en sí al Verbo de
Dios... El alma de María proclama la
grandeza del Señor, y su espíritu se



alegra en Dios, porque, consagrada
con el alma y el espíritu al Padre y al
Hijo, adora con devoto afecto a un
solo Dios, del que todo proviene, y a
un solo Señor, en virtud del cual
existen todas las cosas" (Esposizione
del Vangelo secondo Luca, 2, 26-27: 
SAEMO, XI, Milán-Roma 1978, p. 169).

En este estupendo comentario de san
Ambrosio sobre el Magníficat
siempre me impresionan de modo
especial las sorprendentes palabras:
"Aunque, según la carne, sólo hay
una madre de Cristo, según la fe
todas las almas engendran a Cristo,
pues cada una acoge en sí al Verbo de
Dios". Así el santo doctor,
interpretando las palabras de la
Virgen misma, nos invita a hacer que
el Señor encuentre una morada en
nuestra alma y en nuestra vida. No
sólo debemos llevarlo en nuestro
corazón; también debemos llevarlo al
mundo, de forma que también
nosotros podamos engendrar a Cristo



para nuestros tiempos. Pidamos al
Señor que nos ayude a alabarlo con
el espíritu y el alma de María, y a
llevar de nuevo a Cristo a nuestro
mundo.

Lucas 1,46-55.Magníficat

46 María dijo entonces: «Mi alma
canta la grandeza del Señor,

47 y mi espíritu se estremece de gozo
en Dios, mi salvador,

48 porque el miró con bondad la
pequeñez de tu servidora. En
adelante todas las generaciones me
llamarán feliz,

49 porque el Todopoderoso he hecho
en mí grandes cosas: ¡su Nombre es
santo!

50 Su misericordia se extiende de
generación en generación sobre
aquellos que lo temen.



51 Desplegó la fuerza de su brazo,
dispersó a los soberbios de corazón.

52 Derribó a los poderosos de su
trono y elevó a los humildes.

53 Colmó de bienes a los
hambrientos y despidió a los ricos
con las manos vacías.

54 Socorrió a Israel, su servidor,
acordándose de su misericordia,

55 como lo había prometido a
nuestros padres, en favor de
Abraham y de su descendencia para
siempre».

Volver al comentario

Benedicto XVI

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ni/article/salmos-benedicto-xvi-catequesis/


opusdei.org/es-ni/article/salmos-
benedicto-xvi-catequesis/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/salmos-benedicto-xvi-catequesis/
https://opusdei.org/es-ni/article/salmos-benedicto-xvi-catequesis/

	Catequesis de Benedicto XVI sobre los salmos
	Sumario de la catequesis de Benedicto XVI sobre los salmos
	El guardián de Israel
	Salmo 120
	Himno de adoración y alabanza
	Apocalipsis, 15
	Alabad el nombre del señor
	Salmo 112
	Acción de gracias en el templo
	Salmo 115
	Cristo, siervo de Dios
	Filipenses 2,6-11
	Grandes son las obras del Señor
	Salmo 110
	El Señor, esperanza del pueblo
	Salmo 122
	Nuestro auxilio es el nombre del Señor
	Salmo 123
	Dios salvador
	Efesios 1,3-14
	Confiar en Dios como un niño en brazos de su madre
	Salmo 130
	Dios, alegría y esperanza nuestra
	Salmo 125
	El esfuerzo humano es inútil sin Dios
	Salmo 126
	Cristo, primogénito de toda criatura y primer resucitado de entre los muertos
	Colosenses 1,15-20
	Promesas a la casa de David
	Salmo 131
	Elección de David y de Sión
	Salmo 131
	Himno a Dios, realizador de maravillas
	Salmo 134
	Sólo Dios es grande y eterno
	Salmo 134
	Saludo a la ciudad santa de Jerusalén
	Salmo 121
	"Desde lo hondo a ti grito"
	Salmo 129
	Cristo, siervo de Dios
	Filipenses 2,6-11
	Felicidad del justo
	Salmo 111
	Himno pascual
	Salmo 135
	Acción de gracias por la salvación realizada por Dios
	Salmo 135
	Dios salvador
	Efesios 1,1-10
	Junto a los canales de Babilonia
	Salmo 136
	Himno de acción de gracias
	Salmo 137
	Dios lo ve todo
	Salmo 138
	Señor, tú me sondeas y me conoces
	Salmo 138
	Cristo, primogénito de toda criatura, primogénito de entre los muertos
	Colosenses 1,1-29
	Oración del Rey por la victoria y la paz
	Salmo 143
	Oración del Rey
	Salmo 143
	Himno a la grandeza y bondad de Dios
	Salmo 144
	Tu reino es un reino eterno
	Salmo 144
	"Magníficat" Cántico de la santísima Virgen María
	Lucas 1,46-55.Magníficat


