opusdei.org

«¢Entiendes lo que
lees?»: respirar con
la Sagrada Escritura

(D

La Sagrada Escritura esta
llamada a ocupar un lugar
central en la vida interior de
cada cristiano. Este editorial, en
dos entregas, propone algunas
lineas para seguir
descubriéndola.

29/05/2017

Al relatar los primeros compases de
la expansion de la joven Iglesia desde



Jerusalén, san Lucas nos introduce
en el carruaje de un funcionario
etiope, encargado de la
administracion del patrimonio del
reino de Nubia, al sur de Egipto, que
habia ido a Jerusalén para adorar al
Dios de Israel (cfr. Hch 8, 27-28). Ya
de regreso a su tierra, este peregrino
leia a Isaias, aunque sin entender el
texto del profeta. Dios mueve
entonces al didcono Felipe para que
intervenga (cfr. Hch 8,26.29): «Corri6
Felipe a su lado y oyo que leia al
profeta Isaias. Entonces le dijo: —
¢Entiendes lo que lees? El respondio:
—-:Como lo voy a entender si no me lo
explica alguien? Rogo entonces a
Felipe que subiera y se sentase junto
a él» (Hch 8,30-31). E1
superintendente del tesoro de la
reina de Etiopia se habia detenido en
aquellas palabras proféticas: «Como
oveja fue llevado al matadero... (Is
53,7-8). Felipe, comenzando por este
pasaje, le anuncio el Evangelio de
Jesus» (Hch 8,35) y, tras bautizarlo en



una fuente junto al camino, lo confié
a la accion misteriosa del Espiritu
Santo, que le habia traido hasta esta
alma «sedienta de Dios, del Dios
vivo» (Sal 42 [41],3).

En esta conversacion, comenta San
Jeronimo en una carta, Felipe
muestra a su interlocutor a «Jesus
que estaba oculto y como
aprisionado en la letra»[1].
Sirviéndose de la guia y las
explicaciones de los creyentes, la
Escritura actia poderosamente,
como «una espada de doble filo» (Hb
4,12), en el alma de quien se acerca a
ella. Felipe desvela, libera la figura
del Sefior ante los ojos de quien no
entendia nada. También nosotros,
escribe el Papa Francisco en su carta
apostolica Misericordia et misera,
estamos llamados a «ser
instrumentos vivos de la transmision
de la Palabra»[2], de modo que sean
muchos los hombres y mujeres que



perciban «la atraccion de
Jesucristo»[3].

La Tradicion, mirada de fe

En el mundo hebreo, la Sagrada
Escritura tenia un papel de primer
orden: el culto en las sinagogas, que
alimentaba la piedad de los judios
durante el afio, giraba en torno a la
lectura de la Torah y de los profetas y
el rezo cantado de los Salmos[4]. Con
todo, las Escrituras de Israel eran
plasmacion de una tradicion oral: los
autores inspirados pusieron por
escrito ensefianzas de patriarcasy
profetas. Y esta tradicion no solo
precedia a las Escrituras, sino que
acompaifiaba su lectura, como una
mirada penetrante por la que los
justos —quienes buscan al Sefior[5]-
podian reconocer, o al menos atisbar,
su sentido.

Asi sucede también en la Iglesia,
nuevo pueblo de Israel: la Tradicion
precede a la Escritura, empezando



por el hecho mismo de que es la
Iglesia quien nos dice cuales son las
Escrituras sagradas[6]. «No creeria
en el Evangelio —escribia san
Agustin- si no me moviera a ello la
autoridad de la Iglesia catdlica»[7].
En este sentido, es célebre un
momento de los trabajos del Concilio
de Trento. Cuenta el diario de uno de
los presentes como se desestimo, en
una de las sesiones, la opinion de que
el evangelio segun san Juan fuera
digno de fe por ser san Juan su autor:
el evangelio es digno de fe, se
concluyd, porque lo ha recibido la
Iglesia[8]. Pero el papel de la
Tradicién no se limita a esa tarea de
definicion del canon, sino a un
constante discernimiento, en el que
la Iglesia cuenta con la luz del
Espiritu Santo. «Todavia tengo que
deciros muchas cosas, dice Jesus al
final de su vida en la tierra, pero no
podéis sobrellevarlas ahora. Cuando
venga Aquél, el Espiritu de la verdad,



os guiara hacia toda la verdad» (Jn
16,12-13).

La Tradicion, pues, es inseparable de
la Escritura, como es inseparable la
mirada de lo que se percibe. Hay
miradas que ven ciertas cosas, y
otras que no: ante un edificio, por
ejemplo, un arquitecto ve detalles
que a otros les pasan desapercibidos;
ante un pequefio suceso que a
muchos les parece ordinario, el poeta
y el artista se conmueven. La
Tradicion es la mirada a la Escritura
desde la fe de la Iglesia; una mirada
viva, porque esta guiada por el
Espiritu Santo; una mirada certera,
porque solo desde el seno de la
Iglesia se puede comprender la
Palabra de Dios en su verdadero
alcance. Como Jesus hacia con los
discipulos camino de Emaus, el
Espiritu Santo hace arder el corazon
de la Iglesia, y de cada cristiano,
mientras nos explica las Escrituras
(cfr. Lc 24,32). La Palabra de Dios es



una Palabra que atraviesa los siglos
—«e] cielo y la tierra pasaran, pero
mis palabras no pasaran» (Mt
24,35)-, y necesita de un lector que
atraviese también los siglos: el
Pueblo de Dios que camina en la
historia. Por eso, a fin de cuentas,
decia San Hilario que «la Sagrada
Escritura estd mas en el corazon de
la Iglesia que en la materialidad de
los libros escritos»[9].

Una lectura que escucha

«Por medio de la Sagrada Escritura,
que se mantiene viva gracias a la fe
de la Iglesia, el Sefior continua
hablando a su Esposa y le indica los
caminos a seguir, para que el
Evangelio de la salvacion llegue a
todos»[10]. El anuncio de la Palabra
de Dios cobra una fuerza particular
cuando se la lee en la asamblea
litargica. Impresiona la narracion,
llena de detalles, de la solemne
lectura de la Torah por parte de



Esdras, el escriba (cfr. Ne 8,1-12). En
ese momento, la mayor parte del
pueblo ha vuelto de Babilonia, y
recibe la Palabra de Dios con una
emocion contenida durante décadas
de exilio: «¢Cémo cantar un cantico
del Sefior en tierra extrafia? Si me
olvido de ti, Jerusalén —se decian los
exiliados—, que se me paralice mi
diestra; que se me pegue la lengua al
paladar si no me acuerdo de ti» (Sal
137 [136], 4-6). Con esa disposicion, y
al oir de nuevo la Ley de Dios, llora la
multitud, porque perciben la
distancia entre su vida y los
mandamientos del Sefior. Pero
Esdras, que lee, y los levitas, dicen a
todos: «jHoy es un dia santo para el
Sefior, vuestro Dios! No os lamentéis
ni lloréis» (Ne 8,9).

Jesucristo leera en la sinagoga de
Nazaret al profeta Isaias, que
anuncia su llegada: «El Espiritu del
Sefor esta sobre mi (...); me ha
enviado para anunciar la redencion



a los cautivos» (Lc 4,18). A la vuelta
de veinte siglos, la Escritura sigue
hablando del presente y al presente,
como esa vez en Nazaret: «<Hoy se ha
cumplido esta Escritura que acabais
de oir» (Lc 4,21; cfr. Is 61,1). Cada dia,
y en especial cada domingo, «la
Palabra de Dios es proclamada en la
comunidad cristiana para que el dia
del Sefior se ilumine con la luz que
proviene del misterio pascual (...).
Dios sigue hablando hoy con
nosotros como sus amigos, se
“entretiene” con nosotros, para
ofrecernos su compariia y
mostrarnos el sendero de la vida. Su
Palabra se hace intérprete de
nuestras peticiones y
preocupaciones, y es también
respuesta fecunda para que podamos
experimentar concretamente su
cercania»[11].

Cuando esta conviccion se hace
fuerte, se cuida con esmero la
Liturgia de la Palabra en la Santa



Misa. Hablando del modo de
proclamar la Palabra de Dios, san
Josemaria daba a sus hijos sacerdotes
orientaciones llenas de sentido
comun y de amor de Dios. Les
animaba a leer «dando sentido», que
no significa «hacerlo enfaticamente,
ni declamando, sino marcando bien
las pausas necesarias; como cuando
se lee un texto para tres o cuatro
personas que estan escuchando. Por
eso convendra que hagais un poco de
ejercicio leyendo una epistola, un
evangelio, un prefacio...»[12] Son
consejos también para todos los que
intervienen en la liturgia de la
Palabra, porque la Escritura pide
esas atenciones de parte de todos: no
se lee, pues, como si se tratase de un
texto ajeno, o de una simple
informacion a transmitir, sino desde
un corazon caldeado por el carifio,
por la escucha atenta, por el hambre
de saciarse de toda palabra que
procede de la boca de Dios (Mt 4,4;
cfr. Dt 8,3). Por eso «el sursum corda,



una antiquisima formula de la
liturgia, ya deberia ser antes del
Prefacio, antes de la liturgia, el
“camino” de nuestro hablar y pensar.
Debemos elevar nuestro corazon al
Sefior no solo como una respuesta
ritual, sino como expresion de lo que
sucede en este corazon que se elevay
arrastra hacia arriba a los
demas»[13].

Para comprender la Escritura

«La Biblia es la gran historia que
narra las maravillas de la
misericordia de Dios. Cada una de
sus paginas esta impregnada del
amor del Padre que desde la creacion
ha querido imprimir en el universo
los signos de su amor»[14]. La
Escritura suscita un pensamiento
vivo y personal, lleno de admiracion;
no anula nuestra inteligencia, sino
que la solicita y la ilumina: «antorcha
es tu palabra ante mis pasos, luz en
mi sendero» (Sal 119 [118],105); ella



da al mundo y a las cosas su
verdadera dimension,
contrarrestando la miopia con la que
el pecado desdibuja la realidad. La
Palabra de Dios «entra hasta la
division del alma y del espiritu, de
las articulaciones y de la médula, y
descubre los sentimientos y
pensamientos del corazon» (Hb 4,12).
Por eso, quien conoce y medita la
Biblia, aunque cuente solo con una
preparacion académica modesta,
tiene la sabiduria que otros quiza no
encuentran en sus estudios. «Yo he
venido a este mundo para un juicio,
para que los que no ven vean, y los
que ven se vuelvan ciegos» (Jn 9,39).

Los acontecimientos narrados en la
Biblia tienen, desde la fe, un sentido
que trasciende la categoria de los
simples hechos historicos: a través de
las acciones y las vicisitudes del
Pueblo de Dios, se trata sobre todo de
lo que el Sefior obra en él y por él;
nuestra Madre lo expresa con



nitidez: «ha hecho en mi cosas
grandes el Todopoderoso, cuyo
nombre es Santo» (Lc 1,49). También
los sucesos de la historia del mundo,
y de nuestra historia personal,
encuentran luz en la Escritura: «No
hay ante ella criatura invisible, sino
que todo esta desnudo y patente a los
ojos de Aquel a quien hemos de
rendir cuenta» (Hb 4,13). La Palabra
de Dios envuelve e ilumina nuestra
vida; por eso la oracion y el
apostolado encuentran en ella su
medio natural.

Sin embargo, el medio natural no es
siempre el de mas sencillo acceso:
aunque Dios nos ha creado para vivir
con El, «<el camino que conduce a la
vida» es estrecho (cfr. Mt 7,14). No
deberia extrafiarnos que a veces
algunos pasajes de la Escritura nos
puedan resultar oscuros o dificiles.
Benedicto XVI contaba en una
ocasion que un amigo suyo, «tras
haber escuchado predicaciones con



largas reflexiones antropologicas
para llegar juntos al Evangelio, decia:
A mino me interesan estas
consideraciones; yo quiero entender
lo que dice el Evangelio». Y
apostillaba el Papa: «Me parece que,
a menudo, en lugar de largas
reflexiones, seria mejor decir (...):
este Evangelio no nos gusta, somos
contrarios a lo que dice el Sefior.
¢Pero qué quiere decir? Si yo digo
sinceramente que a primera vista no
estoy de acuerdo, ya hemos puesto
atencion: se ve que yo quisiera, como
hombre de hoy, entender lo que dice
el Sefior. Asi podemos entrar de lleno
en el nucleo de la Palabra»[15].

Si, como sostienen los neurologos,
apenas utilizamos un pequerio
porcentaje de las capacidades de
nuestro cerebro, se puede decir
analogamente que la Escritura esta
dotada de una riqueza y una
profundidad inagotables: «en todo lo
perfecto he visto limite, pero tu



mandamiento es infinito» (Sal 119
[118], 96). Por eso ya los Padres de la
Iglesia distinguian varios sentidos en
un mismo texto; mas tarde, en época
medieval, se desarrolld y consolido la
doctrina de los cuatro sentidos de la
Escritura: literal, alegérico, moral y
anagogico. El sentido literal,
fundamento de todos los demas[16],
no se reduce al significado directo
que las palabras tienen para el lector:
es necesario comprenderlo en el
contexto de la época en que fue
escrito para evitar lecturas
aparentemente fieles pero
distorsionadas. A su vez, la
articulacion de este sentido con los
demas requiere con frecuencia la
orientacion de un lector experto, con
el conocimiento que da el estudio.
Por eso resultan muy utiles, y a veces
imprescindibles, las ediciones de la
Escritura que cuentan con buenas
introducciones y notas de
comentarios, asi como otros libros de
teologia biblica y de comentario de la



Biblia. Los indices de citas de la
Sagrada Escritura que se recogen al
final de muchos de estos libros, y en
particular en el Catecismo de la
Iglesia Catdlica, permiten
aproximarse a los diversos pasajes
con mas profundidad[17].

En la Sagrada Escritura ningun texto
se puede aislar del conjunto, que
tiene su unidad en el Verbo de Dios.
«En efecto, por muy diferentes que
sean los libros que la componen, la
Escritura es una en razon de la
unidad del designio de Dios, del que
Cristo Jesus es el centro y el corazon,
abierto desde su Pascua»[18]. El
Nuevo Testamento se lee por eso a la
luz del Antiguo, y el Antiguo
teniendo a Cristo como clave de
interpretacion, segun la famosa
formula de san Agustin: el Nuevo
esta escondido en el Antiguo, y el
Antiguo se manifiesta en el Nuevo;
Novum in Vetere latet et in Novo Vetus
patet[19]. Escribe Santo Tomas de



Aquino que el corazon de Jesus
«estaba cerrado antes de la Pasion
porque la Escritura era oscura. Pero
la Escritura fue abierta después de la
Pasion, porque los que en adelante
tienen inteligencia de ella consideran
y disciernen de qué manera deben
ser interpretadas las profecias»[20].
Por eso, cuando el Resucitado se
aparece a los discipulos, escribe san
Lucas que «les abrio el
entendimiento para que
comprendiesen las Escrituras» (Lc
24,45). Asi hace también Jesus con
nosotros, cuando dejamos que nos
acompaifie en el camino de nuestra
vida, por nuestra escucha atenta, por
nuestra busqueda sincera; de la
mano de los santos, y de tantos
hermanos en la fe, hallamos en la
Escritura «la voz, el gesto, la figura
amabilisima de nuestro Jesus»[21].

Texto: Guillaume Derville

Foto: thoroughlyreviewed.com



[1] San Jeronimo, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

[2] Francisco, Carta ap. Misericordia
et misera, 20-XI-2016, 7.

[3] San Josemaria, notas de una
meditacion, 1-IV-1962, en En didalogo
con el Sefior, 46 (AGP, biblioteca, P09).

[4] La Torah (en hebreo, “instruccion,
ensefianza, ley”) es el corazon de la
Biblia Hebrea, y esta compuesta por
los libros del Pentateuco (en griego,
“cinco estuches”): Génesis, Exodo,
Levitico, Numeros y Deuteronomio.

[5] Se trata de una expresion
repetida por los salmos; cfr., por
ejemplo, Sal 9,11; 40 [39],17; 70 [69],5.

[6] Cfr. Concilio de Trento, Sesion IV
(8-IV-1546), DS 1501-1504.



[7] San Agustin, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), citado en Catecismo
de la Iglesia Catolica, 119.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Concilio de Trento,
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburgo 1901, vol. 1, 480.

[9] San Hilario de Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Francisco, Misericordia et
misera, 7.

[11] Francisco, Misericordia et
misera, 6.

[12] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 12-II-1956, en



Cronica, 11-1993, 195s. (AGP,
Biblioteca, P01).

[13] Benedicto XVI, Discurso, 31-
VIII-2006.

[14] Francisco, Misericordia et
misera, 7.

[15] Benedicto XVI, Discurso, 26-
I1-20009.

[16] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1,q. 1, a. 10, ad 1.

[17] Por otro lado, segun la voz
autorizada de quien coordind los
trabajos de elaboracion del
Catecismo, los nn. 101-104
constituyen una breve summa
metodologica para una auténtica
lectura teoldgica de la Escritura. Cf. J.
Ratzinger, ;El Catecismo de la Iglesia
catolica estad a la altura de la época?
Meditaciones diez afios después de su
promulgacion, en Caminos de



Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, p. 144.

[18] Catecismo de la Iglesia Catolica,
112 (cfr. cfr. Lc 24,25-27.44-46;
Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 12).

[19] San Agustin, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] Santo Tomas de Aquino,
Expositio in Psalmos 21, 11 (citado en
Catecismo de la Iglesia Catdlica, 112).

[21] Javier Echevarria,
“Introduccion” a Mientras nos
hablaba en el camino, 17 (AGP,
biblioteca, P18).

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/sagrada-
escritura-estudio/ (30/12/2025)


https://opusdei.org/es-ni/article/sagrada-escritura-estudio/
https://opusdei.org/es-ni/article/sagrada-escritura-estudio/
https://opusdei.org/es-ni/article/sagrada-escritura-estudio/

	«¿Entiendes lo que lees?»: respirar con la Sagrada Escritura (I)

