
opusdei.org

¿Qué es la
prudencia?

La prudencia es la virtud que
dispone el espíritu a discernir
en toda circunstancia nuestro
verdadero bien y a elegir los
medios para realizarlo.

07/01/2019

La prudencia es la virtud que
dispone el espíritu a discernir en
toda circunstancia nuestro
verdadero bien y a elegir los medios
para realizarlo[1]. Son, por tanto,
actos de la prudencia el juicio sobre
cuál es la acción más adecuada para



alcanzar el bien, y el mandato para
llevarla a cabo. La prudencia se basa
en la memoria del pasado, el
conocimiento del presente y, hasta
donde al hombre le es posible, en la
previsión de las consecuencias de las
decisiones. Indica la medida justa de
las demás virtudes, entre el exceso y
el defecto, entre la exageración y la
carencia o la mediocridad.

La prudencia está relacionada con la
inteligencia; más aún, radica, según
enseña la tradición filosófica, en la
razón práctica, es decir, en la razón
en cuanto que se orienta y vuelca
hacia la praxis, hacia la acción. Pero
presupone el deseo y el amor del
bien. Es esto lo que distingue la
prudencia de la astucia, y también de
esa prudencia de la carne de la que
habla san Pablo (cfr. Rm 8, 6): "la de
aquellos que tienen inteligencia, pero
procuran no utilizarla para descubrir
y amar al Señor. La verdadera
prudencia es la que permanece



atenta a las insinuaciones de Dios y,
en esa vigilante escucha, recibe en el
alma promesas y realidades de
salvación"[2].

Sagrada Escritura: "el sabio de
corazón será llamado
prudente" (Pr 16, 21)

En la Sagrada Escritura, la prudencia
aparece, en primer lugar, como una
propiedad de Dios: «Yo, la Sabiduría,
habito con la prudencia, yo he
inventado la ciencia de la reflexión.
Míos son el consejo y la habilidad,
mía la inteligencia, mía la
fuerza» (Prov 8, 12-14). Job exclama:
«Con Él sabiduría y poder, de Él la
inteligencia y el consejo» (Job, 12,
13). En consecuencia, es Dios el que
concede la prudencia al hombre. Esta
es, ante todo, un don de Dios, una
gracia: «Yahvéh es el que da la
sabiduría, de su boca nacen la
ciencia y la prudencia» (Prov 2, 6)[3].



Para alcanzar la sabiduría son
necesarias, en primer lugar, la
oración y la meditación de la Palabra
de Dios: «Por eso pedí y se me
concedió la prudencia; supliqué y me
vino el espíritu de Sabiduría» (Sab 7,
7); «Pero, comprendiendo que no
podría poseer la Sabiduría si Dios no
me la daba –y ya era un fruto de la
prudencia saber de quién procedía
esta gracia-, me dirigí al Señor y se la
pedí» (Sab 8, 21)[4].

En Cristo, la Sabiduría de Dios hecha
carne, encontramos la prudencia
perfecta y la perfecta libertad. Con
sus obras nos enseña que la
prudencia dicta que convirtamos la
vida en un servicio a los demás,
amigos y enemigos, por amor al
Padre; con su muerte en la cruz nos
muestra que la verdadera prudencia
lleva incluso a entregar la propia
vida, en obediencia al Padre, por la
salvación de los hombres. Esta
prudencia de Cristo parece



exageración e imprudencia a los ojos
humanos. Cuando manifiesta a sus
discípulos que debe ir a Jerusalén,
padecer y morir, Pedro «se puso a
reprenderle diciendo: “¡Lejos de ti,
Señor! ¡De ningún modo te sucederá
eso”. Pero él, volviéndose, dijo a
Pedro: “¡Quítate de mi vista, Satanás!
¡Tropiezo eres para mí, porque tus
pensamientos no son los de Dios, sino
los de los hombres!”» (Mt 16, 22-23)
[5].

La medida de la nueva prudencia la
da un amor sin medida al Reino de
Dios, valor absoluto que convierte en
relativo todo lo demás: «Buscad
primero su Reino y su justicia, y
todas esas cosas se os darán por
añadidura» (Mt 6, 33). Por el Reino
vale la pena darlo todo (cfr. Mt 13,
44-46), hasta la vida misma, porque
según la lógica divina, el que
encuentra su vida, la pierde, y el que
la pierde, la encuentra (cfr. Mt 10,
39). En consecuencia, muchas



actitudes que parecen prudentes a
los ojos humanos, en realidad son
necias, como la del hombre que
acumula riquezas pero se olvida de
su alma (cfr. Lc 12, 16-20), la del
joven que no quiere seguir a Cristo
porque tiene muchos bienes (cfr. Lc
18, 18-23), o la del siervo que guarda
su talento en lugar de hacerlo
fructificar para el Señor (cfr. Mt 25,
24-28). Son conductas imprudentes
que tienen su raíz en la falta de
libertad, en la esclavitud voluntaria
con respecto a los bienes materiales
o a de la propia comodidad[6].

Los actos propios de la prudencia:
el consejo, el juicio y la decisión
recta

En la prudencia hay tres actos: el
consejo (consilium), el juicio práctico
(iudicium practicum) y precepto
(praeceptum), imperio (imperium) o
mandato[7]; los dos primeros son
cognoscitivos y el tercero es



imperativo. "El primer paso de la
prudencia es el reconocimiento de la
propia limitación: la virtud de la
humildad. Admitir, en determinadas
cuestiones, que no llegamos a todo,
que no podemos abarcar, en tantos
casos, circunstancias que es preciso
no perder de vista a la hora de
enjuiciar. Por eso acudimos a un
consejero; pero no a uno cualquiera,
sino a uno capacitado (…). Después es
necesario juzgar, porque la
prudencia exige ordinariamente una
determinación pronta, oportuna. Si a
veces es prudente retrasar la
decisión hasta que se completen
todos los elementos de juicio, en
otras ocasiones sería gran
imprudencia no comenzar a poner
por obra, cuanto antes, lo que vemos
que se debe hacer; especialmente
cuando está en juego el bien de los
demás"[8].

Para ser prudentes no basta con
deliberar aconsejarse bien y juzgar



rectamente lo que debe hacerse. Es
preciso poner en práctica lo que se
ha juzgado conveniente. No hacerlo,
omitirlo, sería imprudente. Este acto,
que consiste en poner por obra lo
que ha de hacerse, es el acto propio
de la virtud de la prudencia[9], por
eso puede definirse la prudencia
como «la virtud de la función
imperativa de la razón práctica que
determina directamente la
acción»[10].

Es precisamente aquí donde mejor
puede apreciarse la íntima relación
entre la prudencia y la libertad. Para
poner en práctica lo que se ha visto
conveniente es necesario no dejarse
atenazar por el miedo, por la pereza,
por ningún lazo que nos tienda, en
último término, el egoísmo o la
soberbia. Si bien puede ser
conveniente saber esperar para
aconsejarse y deliberar, una vez que
se ha tomado una determinación hay
que ponerla en práctica con rapidez



y diligencia. Aquí la palabra
diligencia (de diligo, amar) dice más
de lo que puede entenderse en el
lenguaje corriente. Se trata de actuar
con rapidez movidos por el amor al
bien.

La medida justa

San Josemaría siempre procuró
trasmitir dos actitudes en relación
con la prudencia. La flexibilidad
para saber adaptarse a cada
situación, sin atarse a la rigidez de
una "estéril casuística"[11], que en el
fondo procede de la soberbia o de un
exacerbado temor a equivocarse. Y la
disposición a rectificar: "no es
prudente el que no se equivoca
nunca, sino el que sabe rectificar sus
errores"[12]. "Hay cosas que haces
bien, y cosas que haces mal. Llénate
de contento y de esperanza por las
primeras; y enfréntate –sin
desaliento– con las segundas, para
rectificar"[13].



La prudencia no solo existe en las
personas, también se puede dar en
las organizaciones. Por ejemplo, san
Josemaría estableció que la
estructura y organización de
gobierno del Opus Dei en sus
distintos grados debía ser colegial,
basado en la responsabilidad de
quienes formaran esos organismos y
en la confianza mutua. A este
respecto decía en Surco: "Las
decisiones de gobierno, tomadas a la
ligera por una sola persona, nacen
siempre, o casi siempre, influidas por
una visión unilateral de los
problemas. –Por muy grandes que
sean tu preparación y tu talento,
debes oír a quienes comparten
contigo esa tarea de dirección" (n.
392).

Cada una de las personas que
componen los diversos órganos de
gobierno, debe asumir plenamente
su propia responsabilidad,
manifestar libremente su parecer,



sin refugiarse en el anonimato: "Una
norma fundamental de buen
gobierno: repartir responsabilidades,
sin que esto signifique buscar
comodidad o anonimato. Insisto,
repartir responsabilidades: pidiendo
a cada uno cuentas de su encargo,
para poder «rendir cuentas» a Dios; y
a las almas, si es preciso"[14].

Prudencia y confianza en Dios:
audacia

Ya hemos visto la parte humana de la
virtud de la prudencia. Conviene
añadir que, cuando nos encontramos
ante una tarea difícil, incluso
aparentemente irrealizable, hemos
de descubrir también cuál es la
Voluntad de Dios. Esto significa
actuar con una fe y una confianza
totales en el auxilio divino. San
Josemaría estaba convencido de que
si Dios le pedía algo, aunque
humanamente pudiera parecer una



imprudencia, había que lanzarse a la
acción, pues Dios daría los medios.

Así lo vivió. Así lo enseñó a vivir. Y
así lo dejó escrito en relación tanto a
las obras apostólicas como a la vida
espiritual: "En las empresas de
apostolado, está bien –es un deber–
que consideres tus medios terrenos
(2 + 2 = 4), pero no olvides ¡nunca!
que has de contar, por fortuna, con
otro sumando: Dios + 2 + 2…"[15].
"Echa lejos de ti esa desesperanza
que te produce el conocimiento de tu
miseria. –Es verdad: por tu prestigio
económico, eres un cero…, por tu
prestigio social, otro cero…, y otro
por tus virtudes, y otro por tu
talento… Pero, a la izquierda de esas
negaciones, está Cristo… Y ¡qué cifra
inconmensurable resulta!"[16].

No es por eso extraño que pusiera la
prudencia en relación con una
actitud que puede parecer
contrapuesta: la audacia. Lo hizo con



frecuencia, uniéndolas -esto explica
la conexión entre ambas realidades–
a través de la confianza en Dios:
"¡Dios y audacia! –La audacia no es
imprudencia. –La audacia no es
osadía"[17]; "No hagas caso. –
Siempre los «prudentes» han
llamado locuras a las obras de Dios. –
¡Adelante, audacia!"[18].
Experiencias recogidas en Camino
que se completan con otra de Surco
en la que la audacia es presentada
como fruto de una fortaleza
informada por la fe: "Audacia no es
imprudencia, ni osadía irreflexiva, ni
simple atrevimiento. La audacia es
fortaleza, virtud cardinal, necesaria
para la vida del alma"[19].

Josep-Ignasi Saranyana

Bibliografía básica y lecturas
recomendadas

Bibliografía básica: Catecismo de la
Iglesia Católica, 1762-1770, 1803-1832
y 1987-2005.



Lecturas recomendadas:

San Josemaría, Homilía
Virtudes humanas, en Amigos
de Dios, 73-92.
KÜCKING, Marlies, Diccionario
de San Josemaría (2013),
ILLANES José Luis, voz
Prudencia.
TRIGO, Tomás, Scripta
Theologica 34 (2002/1) 273-307.

[1] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1806

[2] Amigos de Dios, 87.

[3] Cfr. T. TRIGO, Scripta Theologica
34 (2002/1) pp. 273-307.

[4] Ibídem.

[5] Ibídem.

[6] Ibídem.

• 

• 

• 



[7] Cfr. S.Th., II-II, q. 47, a. 8, co.

[8] Amigos de Dios, n. 86.

[9] Cfr. S.Th., II-II, q. 47, a. 8.

[10] M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral.
Fundamentos de la ética filosófica,
Rialp, Madrid 2000, 241. Cfr. A.
RODRÍGUEZ LUÑO, La scelta etica. Il
raporto fra libertà & virtù, Milano
1988, 83ss.

[11] Amigos de Dios, 222.

[12] Amigos de Dios, 88.

[13] Surco, n. 68.

[14] Surco, n. 972.

[15] Camino, n. 471.

[16] Ibídem, n. 473.

[17] Ibídem, n. 401.

[18] Ibídem, n. 479.



[19] Surco, n. 97.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/que-es-la-
prudencia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/es-ni/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/es-ni/article/que-es-la-prudencia/

	¿Qué es la prudencia?

