
opusdei.org

¿Qué es el Adviento?

El Adviento es el tiempo
litúrgico que precede a la
Navidad. En este artículo
explicamos con detalle el
sentido de estas cuatro
semanas, en las que la Iglesia se
prepara para celebrar el
nacimiento de Cristo.

27/11/2025

Sumario

1. ¿En qué momento del año se vive?

2. ¿Qué es lo característico de este
tiempo litúrgico?



3. ¿Cuál es el papel de Santa María en
el Adviento?

4. ¿Cómo se refleja el Tiempo de
Adviento en la Santa Misa?

5. ¿Cómo nace este tiempo litúrgico?

6. Diferentes costumbres durante el
Adviento

Te puede interesar: Página especial
con audios y textos sobre el Adviento

“El Adviento es el tiempo que se nos
da para acoger al Señor que viene a
nuestro encuentro, también para
verificar nuestro deseo de Dios, para
mirar hacia adelante y prepararnos
para el regreso de Cristo. Él
regresará a nosotros en la fiesta de

https://opusdei.org/es-es/page/adviento/
https://opusdei.org/es-es/page/adviento/


Navidad, cuando haremos memoria
de su venida histórica en la
humildad de la condición humana;
pero Él viene dentro de nosotros
cada vez que estamos dispuestos a
recibirlo, y vendrá de nuevo al final
de los tiempos «para juzgar a los
vivos y a los muertos»” (Papa
Francisco, Ángelus 3-XII-2017).

1. ¿En qué momento del año
se vive?

El Tiempo de Adviento se caracteriza
por inaugurar el año litúrgico, “en él
la Iglesia marca el curso del tiempo
con la celebración de los principales
acontecimientos de la vida de Jesús y
de la historia de la salvación” (Papa
Francisco, Ángelus 29-XI-2020). Tiene
una duración de cuatro semanas y
comienza con las primeras vísperas
del domingo más próximo al 30 de
noviembre hasta las primeras

https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2017/documents/papa-francesco_angelus_20171203.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2017/documents/papa-francesco_angelus_20171203.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201129.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201129.html


vísperas del 25 de diciembre. En este
periodo se comprenden los cuatro
domingos previos a la Navidad.
“Durante estas cuatro semanas,
estamos llamados a despojarnos de
una forma de vida resignada y
rutinaria y a salir alimentando
esperanzas, alimentando sueños
para un futuro nuevo” (Papa
Francisco Ángelus, 2-XII-2018).

El periodo está dividido en dos partes
que subrayan una verdad de fe
importante cada una. La primera se
extiende hasta el 16 de diciembre y
se centra en evocar la segunda
venida del Mesías. La segunda parte
se desarrolla entre el 17 y el 24 de
diciembre y se ordena a preparar la
Navidad de modo más próximo. De
este modo la Iglesia ayuda a sus
fieles a recordar y reflexionar en
“Quien al venir por vez primera en la
humildad de nuestra carne, realizó el
plan de redención trazado desde
antiguo y nos abrió el camino de la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2018/documents/papa-francesco_angelus_20181202.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2018/documents/papa-francesco_angelus_20181202.html


salvación; para que cuando venga de
nuevo en la majestad de su gloria,
revelando así la plenitud de su obra,
podamos recibir los bienes
prometidos que ahora, en vigilante
espera, confiamos alcanzar”[1].

Textos de san Josemaría para
meditar

Comienza el año litúrgico, y el
introito de la Misa nos propone una
consideración íntimamente
relacionada con el principio de
nuestra vida cristiana: la vocación
que hemos recibido. Vias tuas,
Domine, demonstra mihi, et semitas
tuas edoce me; Señor, indícame tus
caminos, enséñame tus sendas.
Pedimos al Señor que nos guíe, que
nos muestre sus pisadas, para que
podamos dirigirnos a la plenitud de
sus mandamientos, que es la caridad
(Es Cristo que pasa, 1).

Llegamos. —Es la casa donde va a
nacer Juan, el Bautista. —Isabel

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-1.htm


aclama, agradecida, a la Madre de su
Redentor: ¡Bendita tú eres entre
todas las mujeres, y bendito es el
fruto de tu vientre! —¿De dónde a mí
tanto bien, que venga la Madre de mi
Señor a visitarme? (Luc., I, 42 y 43.)

El Bautista nonnato se estremece...
(Luc., I, 41.) —La humildad de María
se vierte en el Magníficat... —Y tú y
yo, que somos —que éramos— unos
soberbios, prometemos que seremos
humildes (Santo Rosario, n. 2).

2. ¿Qué es lo característico de
este tiempo litúrgico?

El Tiempo de Adviento se considera
un “tiempo fuerte” en el año litúrgico
porque nos ayuda a prepararnos
para recibir al Señor en la Navidad,
nos orienta a acrecentar la esperanza
en la segunda venida de Cristo, y nos
recuerda su presencia continua en la
Eucaristía. “La Iglesia actualiza esta
espera del Mesías: participando en la

https://www.escrivaobras.org/book/santo_rosario-punto-2.htm


larga preparación de la primera
venida del Salvador, los fieles
renuevan el ardiente deseo de su
segunda Venida (cf. Ap 22, 17).
Celebrando la natividad y el martirio
del Precursor, la Iglesia se une al
deseo de éste: "Es preciso que él
crezca y que yo disminuya" (Jn 3,
30)”[2]. Se trata de una invitación a la
conversión y la esperanza.

La preparación que nos propone la
Iglesia durante el Adviento se
concreta en un itinerario de
conversión personal. La Liturgia nos
hace presente este camino a través
de la figura de Juan Bautista. De la
mano del Precursor comenzamos un
camino de desapego del pecado y la
mundanidad, “esta conversión
implica el dolor de los pecados
cometidos, el deseo de liberarse de
ellos, el propósito de excluirlos para
siempre de la propia vida” (Papa
Francisco, Ángelus 6-XII-2020). Solo
así estaremos en condiciones de

https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201206.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201206.html


dirigirnos a la búsqueda de Dios y de
su reino, a la amistad y comunión
con Dios, que es el verdadero fin de
la conversión de cada uno.

A su vez, se trata de un momento de
espera confiada en el Mesías. Esta
esperanza se funda en que “el Señor
siempre viene, siempre está junto a
nosotros. A veces no se deja ver, pero
siempre viene. Ha venido en un
preciso momento histórico y se ha
hecho hombre para tomar sobre sí
nuestros pecados —la festividad de
Navidad conmemora esta primera
venida de Jesús en el momento
histórico—; vendrá al final de los
tiempos como juez universal” (Papa
Francisco, Ángelus 29-XI-2020).

Durante estos días, la Iglesia nos
recuerda que Dios está presente en la
historia humana y sigue actuando
para conducirla hacia su plenitud en
Jesucristo. Y así se lo pedimos y nos
lo recuerda la liturgia, “Te pedimos,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201129.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201129.html


Señor, que nos aprovechen los
misterios en que hemos participado,
mediante los cuales, mientras
caminamos en medio de las cosas
pasajeras, nos inclinas ya desde
ahora a anhelar las realidades
celestiales y a poner nuestro corazón
en las que han de durar para
siempre”[3].

Textos de san Josemaría para
meditar

Enamórate de la Santísima
Humanidad de Jesucristo.

—¿No te da alegría que haya querido
ser como nosotros? ¡Agradece a Jesús
este colmo de bondad! (Forja, 547).

La virtud de la esperanza —
seguridad de que Dios nos gobierna
con su providente omnipotencia, que
nos da los medios necesarios— nos
habla de esa continua bondad del
Señor con los hombres, contigo,
conmigo, siempre dispuesto a oírnos,

https://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-547.htm


porque jamás se cansa de escuchar.
Le interesan tus alegrías, tus éxitos,
tu amor, y también tus apuros, tu
dolor, tus fracasos. Por eso, no
esperes en El sólo cuando tropieces
con tu debilidad; dirígete a tu Padre
del Cielo en las circunstancias
favorables y en las adversas,
acogiéndote a su misericordiosa
protección. Y la certeza de nuestra
nulidad personal —no se requiere
una gran humildad para reconocer
esta realidad: somos una auténtica
multitud de ceros— se trocará en una
fortaleza irresistible, porque a la
izquierda de nuestro yo estará Cristo,
y ¡qué cifra inconmensurable
resulta!: el Señor es mi fortaleza y mi
refugio, ¿a quién temeré?

Acostumbraos a ver a Dios detrás de
todo, a saber que Él nos aguarda
siempre, que nos contempla y
reclama justamente que le sigamos
con lealtad, sin abandonar el lugar
que en este mundo nos corresponde.



Hemos de caminar con vigilancia
afectuosa, con una preocupación
sincera de luchar, para no perder su
divina compañía (Amigos de Dios, n.
218).

Jesús Señor Nuestro amó tanto a los
hombres, que se encarnó, tomó
nuestra naturaleza y vivió en
contacto diario con pobres y ricos,
con justos y pecadores, con jóvenes y
viejos, con gentiles y judíos.

Dialogó constantemente con todos:
con los que le querían bien, y con los
que sólo buscaban el modo de
retorcer sus palabras, para
condenarle.

—Procura tú comportarte como el
Señor (Forja, 558).

https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-punto-218.htm
https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-punto-218.htm
https://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-558.htm


3. ¿Cuál es el papel de Santa
María en el Adviento?

Durante el año, la Liturgia nos
recuerda la intercesión de Santa
María en favor de todos los fieles, y
el tiempo de Adviento no es una
excepción. La Virgen Santísima
“brilla en nuestro camino como signo
de consuelo y de firme esperanza”[4]

para hacer del Adviento una
verdadera preparación para recibir
al Niño Jesús.

No es una coincidencia que la
conmemoración de la Inmaculada
Concepción, que se celebra el 8 de
diciembre, sea durante la segunda
semana de Adviento. Esta fiesta nos
recuerda que la Santísima Virgen es
imagen de lo que estamos llamados a
ser: “santos e inmaculados” (Ef 1, 4).
Al ser concebida sin pecado original,
María refleja la belleza de una vida
en gracia, de unión con Dios, libre de
pecado. Esa belleza es un atractivo



que nos mueve a llevar una vida
limpia, desprendida del pecado y
abierta a la gracia. Como expresó el
Papa Francisco, “lo que para María
fue al inicio, para nosotros será al
final” (Papa Francisco, Ángelus 8-
XII-2020). De este modo la Virgen
asiste a sus hijos en la Iglesia a
recorrer su camino de conversión al
que invita el Adviento.

Por otra parte, Nuestra Señora es
también ejemplo de esperanza: una
perseverante confianza en Dios que
se vuelca en el servicio a los demás.
Ante el anuncio del Ángel, María
responde “fiat!”, “hágase en mí según
tu palabra” (Lc 1, 38), aceptando
confiadamente la voluntad de Dios:
ser la madre del Mesías en favor de
la redención de todos los hombres.
Acto seguido emprende camino para
ayudar a su pariente Isabel con los
percances de un embarazo sexto
mesino (cf. Lc 1, 39). Después,
faltando poco tiempo para dar a luz

https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201208.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2020/documents/papa-francesco_angelus_20201208.html


al Niño, tiene que trasladarse de
Nazaret a Belén, y se puede deducir
que había preparado lo necesario
para tener todo listo cuando llegara
el momento (cf. Lc 2, 1-7).

Éstas son solo algunas escenas que
delinean la esperanza de Santa María
y que el Adviento nos invita a imitar:
una esperanza servicial. “Entonces,
estamos en ese «sagrado
intercambio» entre Dios y el hombre,
entre hombre y hombre, en el que
todo pertenece a todos en la
«comunión de los santos». Este
Evangelio nos llama a acceder a la
puerta del fiat: ésa es su invitación,
ésa es la mano de la gracia que el
Señor nos tiende en esta hora de
Adviento”[5]. Por lo tanto, la devoción
a la Santísima Virgen nos ayuda a
mantener una esperanza activa, a
decir con ella “fiat!”.

Textos de san Josemaría para
meditar



Porque María es Madre, su devoción
nos enseña a ser hijos: a querer de
verdad, sin medida; a ser sencillos,
sin esas complicaciones que nacen
del egoísmo de pensar sólo en
nosotros; a estar alegres, sabiendo
que nada puede destruir nuestra
esperanza. El principio del camino
que lleva a la locura del amor de Dios
es un confiado amor a María
Santísima. Así lo escribí hace ya
muchos años, en el prólogo a unos
comentarios al santo rosario, y desde
entonces he vuelto a comprobar
muchas veces la verdad de esas
palabras. No voy a hacer aquí
muchos razonamientos, con el fin de
glosar esa idea: os invito más bien a
que hagáis la experiencia, a que lo
descubráis por vosotros mismos,
tratando amorosamente a María,
abriéndole vuestro corazón,
confiándole vuestras alegrías y
vuestras penas, pidiéndole que os
ayude a conocer y a seguir a Jesús.
(Es Cristo que pasa, 143)

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-143.htm


De una manera espontánea, natural,
surge en nosotros el deseo de tratar a
la Madre de Dios, que es también
Madre nuestra. De tratarla como se
trata a una persona viva: porque
sobre Ella no ha triunfado la muerte,
sino que está en cuerpo y alma junto
a Dios Padre, junto a su Hijo, junto al
Espíritu Santo.

La fe católica ha sabido reconocer en
María un signo privilegiado del amor
de Dios: Dios nos llama ya ahora sus
amigos, su gracia obra en nosotros,
nos regenera del pecado, nos da las
fuerzas para que, entre las
debilidades propias de quien aún es
polvo y miseria, podamos reflejar de
algún modo el rostro de Cristo. No
somos sólo náufragos a los que Dios
ha prometido salvar, sino que esa
salvación obra ya en nosotros.
Nuestro trato con Dios no es el de un
ciego que ansía la luz pero que gime
entre las angustias de la obscuridad,



sino el de un hijo que se sabe amado
por su Padre.

De esa cordialidad, de esa confianza,
de esa seguridad, nos habla María.
Por eso su nombre llega tan derecho
al corazón. La relación de cada uno
de nosotros con nuestra propia
madre, puede servirnos de modelo y
de pauta para nuestro trato con la
Señora del Dulce Nombre, María. (Es
Cristo que pasa, 142)

4. ¿Cómo se refleja el Tiempo
de Adviento en la Santa Misa?

Este tiempo de preparación para la
venida del Mesías cobra vida en la
Liturgia de la Santa Misa, ya que “la
liturgia nos lleva a celebrar el
nacimiento de Jesús, mientras nos
recuerda que Él viene todos los días
en nuestras vidas, y que regresará
gloriosamente al final de los
tiempos” (Papa Francisco Ángelus, 1-
XII-2019). Las lecturas del Adviento

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-142.htm
https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-142.htm
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191201.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191201.html


están orientadas a presenciar los
momentos de la historia de la
salvación en los cuales el Señor
reanima la esperanza de los que
creen en su venida y les invita a la
vigilancia y a la penitencia. Así, la
Liturgia subraya estas ideas a través
de los distintos textos de los profetas,
de los apóstoles, y de la misma
enseñanza de Jesús en los
Evangelios. “La meditación atenta de
los textos de la liturgia del Adviento
nos ayuda a prepararnos, para que
su presencia no nos pase
desapercibida” (Tiempo de Adviento:
Preparar la venida del Señor).

Considerando los pasajes del
Evangelio seleccionados para este
tiempo[6], en el primer domingo se
reflexiona sobre la venida del Señor
al final de los tiempos, la segunda
venida del Mesías. En la lectura del
Evangelio se encuentra el pasaje
donde Jesús invita a la vigilancia, a
estar despiertos en todo momento,

https://opusdei.org/es-es/document/tiempo-de-adviento-preparar-la-venida-del-senor/#_ftnref9
https://opusdei.org/es-es/document/tiempo-de-adviento-preparar-la-venida-del-senor/#_ftnref9


porque no se sabe cuándo vendrá el
Señor[7]. El segundo y tercer domingo
presentan a Juan Bautista, quien
anuncia la llegada del Mesías y la
necesidad de la conversión[8] para
recibirlo. Así, la Iglesia invita a los
fieles a pedir perdón por los pecados
y a vivir la esperanza de saberse
acompañados por Jesucristo.

Por otra parte, el cuarto domingo se
enfoca en una preparación más
directa a la primera venida del
Señor. Para esto, la Liturgia propone
las lecturas del Evangelio sobre los
acontecimientos más cercanos a la
Navidad. Entre ellos se encuentran el
anuncio alegre del nacimiento de
Jesús del Ángel a Santa María y a San
José[9]. De este modo, la Iglesia
impulsa a sus fieles a la alegría del
encuentro con el Niño Jesús. “Este
encuentro entre Dios y sus hijos,
gracias a Jesús, es el que da vida
precisamente a nuestra religión y
constituye su singular belleza” (Papa



Francisco, «El hermoso signo del
pesebre»).

Textos de san Josemaría para
meditar

Ha llegado el Adviento. ¡Qué buen
tiempo para remozar el deseo, la
añoranza, las ansias sinceras por la
venida de Cristo!, ¡por su venida
cotidiana a tu alma en la Eucaristía!
—«Ecce veniet!» —¡que está al
llegar!, nos anima la Iglesia (Forja,
548).

Si recorréis las Escrituras Santas,
descubriréis constantemente la
presencia de la misericordia de Dios: 
llena la tierra, se extiende a todos sus
hijos, super omnem carnem; nos
rodea,nos antecede, se multiplica para
ayudarnos, y continuamente ha sido
confirmada. Dios, al ocuparse de
nosotros como Padre amoroso, nos
considera en su misericordia: una
misericordia suave, hermosa como
nube de lluvia.

https://opusdei.org/es-es/article/significado-belen-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-es/article/significado-belen-papa-francisco/
http://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-548.htm
http://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-548.htm


Jesucristo resume y compendia toda
esta historia de la misericordia
divina: bienaventurados los
misericordiosos, porque ellos
alcanzarán misericordia. Y en otra
ocasión: sed misericordiosos, como
vuestro Padre celestial es
misericordioso (Es Cristo que pasa, 7).

5. ¿Cómo nace este tiempo
litúrgico? ¿Cuál es su origen?

La Iglesia empezó a partir del siglo IV
a vivir el Adviento como un tiempo
distinto al resto del año litúrgico. Se
inició en Hispania y las Galias como
preparación ascética y penitencial
para las fiestas de Navidad.

Desde el concilio de Zaragoza del año
380 se estableció que los fieles
debían asistir diariamente a las
celebraciones eclesiales desde el 17
de diciembre hasta el 6 de enero. La
tónica común de este tiempo era la
ascesis, la oración y las reuniones

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-7.htm


frecuentes. Estas prácticas fueron
variando según las distintas iglesias
de las Galias, Milán, Hispania e
Inglaterra hasta que en el siglo VI se
introdujo en la liturgia romana un
periodo de Adviento que duraba seis
semanas, que luego el Papa san
Gregorio Magno redujo a cuatro
semanas.

El Adviento romano fue adquiriendo
mayor significado con el tiempo de
modo que, además de preparación
para el nacimiento del Señor, es
también tiempo de esperanza gozosa
de su retorno al final de los
tiempos[10].

Textos de san Josemaría para
meditar

Hemos de echar fuera todas las
preocupaciones que nos aparten de
El; y así Cristo en tu inteligencia,
Cristo en tus labios, Cristo en tu
corazón, Cristo en tus obras. Toda la
vida —el corazón y las obras, la



inteligencia y las palabras— llena de
Dios.

Abrid los ojos y levantad la cabeza,
porque vuestra redención se acerca
hemos leído en el Evangelio. El
tiempo de Adviento es tiempo de
esperanza. Todo el panorama de
nuestra vocación cristiana, esa
unidad de vida que tiene como
nervio la presencia de Dios, Padre
Nuestro, puede y debe ser una
realidad diaria (Es Cristo que pasa,
11).

6. Diferentes costumbres
durante el Adviento

La piedad popular se ha manifestado
de diversos modos en cada cultura.
Con el inicio del Adviento los fieles
ponen en práctica diversas
costumbres que los ayudan a

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-11.htm
https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-11.htm


prepararse para meditar los
misterios de este tiempo litúrgico.

Una costumbre que está muy
difundida es la corona de Adviento.
Se trata de unas ramas de pino en
forma de corona con cuatro velas,
tres moradas y una rosada, que se
encienden cada domingo de
Adviento. Las moradas representan
el espíritu de penitencia, conversión
y vigilancia que se promueve en este
tiempo litúrgico como preparación
para la venida de Cristo. Por otra
parte, se reserva la rosada para el
tercer domingo de Adviento y
representa la alegría ante la cercanía
del nacimiento del Señor. En las
iglesias se enciende la corona
durante la celebración de la Santa
Misa. En los hogares se encienden en
torno a un momento en familia con
oraciones o cantos referentes al
Adviento.

https://opusdei.org/es-es/article/como-hacer-una-corona-de-adviento/


Otro modo de preparar el nacimiento
del Señor es poner un belén. Las
familias cristianas conservan la
tradición de representar en sus
hogares del misterio de la Natividad
de Jesús a través de figuras. “El
belén, en efecto, es como un
Evangelio vivo, que surge de las
páginas de la Sagrada Escritura. La
contemplación de la escena de la
Navidad, nos invita a ponernos
espiritualmente en camino, atraídos
por la humildad de Aquel que se ha
hecho hombre para encontrar a cada
hombre” (Papa Francisco, «El
hermoso signo del pesebre»). Ante
estas escenas las familias se reúnen a
rezar y cantar villancicos y se
convierte en el escenario para otros
actos de piedad.

Otras tradiciones preparan los
últimos días del Adviento con
diversas novenas, como las Posadas
en México, las Misas de aguinaldo en
Puerto Rico y Filipinas, la Novena al

https://opusdei.org/es-es/article/significado-belen-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-es/article/significado-belen-papa-francisco/


Divino Niño en Ecuador y Colombia,
y tantas otras prácticas en distintas
culturas. Lo que no falta en el
pensamiento de los fieles es el deseo
de recibir al Niño Jesús con las
mejores disposiciones posibles.

Textos de san Josemaría para
meditar

¡Qué seguridad debe producirnos la
conmiseración del Señor! Clamará a
mí y yo le oiré, porque soy
misericordioso. Es una invitación,
una promesa que no dejará de
cumplir. Acerquémonos, pues,
confiadamente al trono de la gracia,
para que alcancemos la misericordia
y el auxilio de la gracia en el tiempo
oportuno. Los enemigos de nuestra
santificación nada podrán, porque
esa misericordia de Dios nos
previene; y si —por nuestra culpa y
nuestra debilidad— caemos, el Señor
nos socorre y nos levanta. Habías
aprendido a evitar la negligencia, a



alejar de ti la arrogancia, a adquirir
la piedad, a no ser prisionero de las
cuestiones mundanas, a no preferir lo
caduco a lo eterno. Pero, como la
debilidad humana no puede mantener
un paso decidido en un mundo
resbaladizo, el buen médico te ha
indicado también remedios contra la
desorientación, y el juez
misericordioso no te ha negado la
esperanza del perdón. (Es Cristo que
pasa, 7)

Y en Belén nace nuestro Dios:
¡Jesucristo! —No hay lugar en la
posada: en un establo. —Y su Madre
le envuelve en pañales y le recuesta
en el pesebre. (Luc., II, 7.)

Frío. —Pobreza. —Soy un esclavito
de José. —¡Qué bueno es José! —Me
trata como un padre a su hijo. —
¡Hasta me perdona, si cojo en mis
brazos al Niño y me quedo, horas y
horas, diciéndole cosas dulces y
encendidas!...

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-7.htm
https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-7.htm


Y le beso —bésale tú—, y le bailo, y le
canto, y le llamo Rey, Amor, mi Dios,
mi Unico, mi Todo!... ¡Qué hermoso
es el Niño... y qué corta la decena!
(Santo Rosario, n. 3).

En definitiva, el Adviento es un
tiempo de preparación e impulso
para el encuentro con Cristo.
“Nuestro caminar hacia Belén tiene
que ser un buscar a Jesús en todas las
dimensiones de nuestra vida
ordinaria. Pero para eso hay que
“enderezar sus sendas”. ¿Qué
significa “enderezar sus sendas”?
Significa, para nosotros, quitar
obstáculos a la venida del Señor a
nosotros, a nuestras almas, a nuestra
vida” (Mons. Ocáriz 07/12/2020).

[1] Misal Romano, Prefacio I de
Adviento

[2] CEC, n. 524.

https://www.escrivaobras.org/book/santo_rosario-punto-3.htm
https://opusdei.org/es-es/article/audio-prelado-opus-dei-adviento-2020/


[3] Misal Romano, Domingo I de
Adviento, Oración después de la
comunión

[4] Misal Romano en epañol, Prefacio
III de Santa María Virgen.

[5] Ratzinger, J. (2007). La bendición
de la Navidad. Herder.

[6] cf. Ordenación de las Lecturas de
la Misa, n. 93

[7] cf. Mc 13, 33-37, Mt 24, 37-44; Lc 21,
25-36

[8] cf. Mc 1, 1-8; Mt 3, 1-12; Lc 3, 1-18;
Jn 1, 19-28

[9] cf. Mt 1, 18-24; Lc 1, 26-38

[10] cfr. Abad Ibañez, J.A. (1996). La
celebración del Misterio Cristiano.
Eunsa.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/que-es-el-
adviento/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/que-es-el-adviento/
https://opusdei.org/es-ni/article/que-es-el-adviento/
https://opusdei.org/es-ni/article/que-es-el-adviento/

	¿Qué es el Adviento?
	1. ¿En qué momento del año se vive?
	2. ¿Qué es lo característico de este tiempo litúrgico?
	3. ¿Cuál es el papel de Santa María en el Adviento?
	4. ¿Cómo se refleja el Tiempo de Adviento en la Santa Misa?
	5. ¿Cómo nace este tiempo litúrgico? ¿Cuál es su origen?
	6. Diferentes costumbres durante el Adviento


