opusdei.org

Porque veran a Dios

Homilia pronunciada por san
Josemaria el 12 de marzo de
1954 y publicada en el libro
"Amigos de Dios".

01/11/2023

Que Jesucristo es el modelo nuestro,
de todos los cristianos, 1o conocéis
perfectamente porque lo habéis oido
y meditado con frecuencia. Lo habéis
ensefiado ademas a tantas almas, en
ese apostolado —trato humano con
sentido divino— que forma ya parte
de vuestro yo; y 1o habéis recordado,
cuando era conveniente, sirviéndoos



de ese medio maravilloso de la
correccion fraterna, para que el que
os escuchaba comparase su
comportamiento con el de nuestro
Hermano primogénito, el Hijo de
Maria, Madre de Dios y Madre
nuestra.

Jesus es el modelo. Lo ha dicho El:
discite a me, aprended de Mi. Y hoy
deseo hablaros de una virtud que sin
ser la unica ni la primera, sin
embargo actua en la vida cristiana
como la sal que preserva de la
corrupcion, y constituye la piedra de
toque para el alma apostdlica: la
virtud de la santa pureza.

Ciertamente, la caridad teologal se
nos muestra como la virtud mas alta;
pero la castidad resulta el medio sine
qua non, una condicion
imprescindible para lograr ese
dialogo intimo con Dios; y cuando no
se guarda, si no se lucha, se acaba
clego; no se ve nada, porque el



hombre animal no puede percibir las
cosas que son del Espiritu de Dios.

Nosotros queremos mirar con 0jos
limpios, animados por la predicacion
del Maestro: bienaventurados los que
tienen puro su corazon, porque ellos
veran a Dios. La Iglesia ha
presentado siempre estas palabras
como una invitacion a la castidad.
Guardan un corazon sano, escribe
San Juan Criséstomo, los que poseen
una conciencia completamente limpia
o0 los que aman la castidad. Ninguna
virtud es tan necesaria como ésta
para ver a Dios.

El ejemplo de Cristo

Jesucristo, Sefior Nuestro, a lo largo
de su vida terrena, ha sido cubierto
de improperios, le han maltratado de
todas las maneras posibles. ¢0s
acordais? Propalan que se comporta
como un revoltoso y afirman que
esta endemoniado. En otra ocasion



interpretan mal las manifestaciones
de su Amor infinito, y le tachan de
amigo de pecadores.

Mas tarde, a El, que es la penitencia y
la templanza, le echan en cara que
frecuenta la mesa de los ricos.
También le llaman despectivamente
fabri filius, hijo del trabajador, del
carpintero, como si fuera una injuria.
Permite que le apostrofen como
bebedor y comildn... Deja que le
acusen de todo, menos de que no es
casto. Les ha tapado la boca en eso,
porque quiere que nosotros
conservemos ese ejemplo sin
sombras: un modelo maravilloso de
pureza, de limpieza, de luz, de amor
que sabe quemar todo el mundo para
purificarlo.

A mi, me gusta referirme a la santa
pureza contemplando siempre la
conducta de Nuestro Sefior. Fl puso
de manifiesto una gran delicadeza en
esta virtud. Fijaos en lo que relata



San Juan cuando Jesus, fatigatus ex
itinere, sedebat sic supra fontem,
cansado del camino, se sent6 sobre el
brocal del pozo.

Recoged los ojos del alma y revivid
despacio la escena: Jesucristo,
perfectus Deus, perfectus homo, esta
fatigado por el camino y por el
trabajo apostolico. Como quiza os ha
sucedido alguna vez a vosotros, que
acabais rendidos, porque no
aguantais mas. Es conmovedor
observar al Maestro agotado.
Ademas, tiene hambre: los discipulos
han ido al pueblo vecino, para buscar
algo de comer. Y tiene sed.

Pero mas que la fatiga del cuerpo, le
consume la sed de almas. Por esto, al
llegar la samaritana, aquella mujer
pecadora, el corazon sacerdotal de
Cristo se vuelca, diligente, para
recuperar la oveja perdida:
olvidando el cansancio, el hambre y
la sed.



Se ocupaba el Sefior en aquella gran
obra de caridad, mientras volvian los
Apostoles de la ciudad, y mirabantur
quia cum muliere loquebatur, se
pasmaron de que hablara a solas con
una mujer. jQué cuidado! {Qué amor
a la virtud encantadora de la santa
pureza, que nos ayuda a ser mas
fuertes, mas recios, mas fecundos,
mas capaces de trabajar por Dios,
mas capaces de todo lo grande!

Esta es la voluntad de Dios, vuestra
santificacion... Que sepa cada uno de
vosotros usar de su cuerpo santay
honestamente, no abandondndose a
las pasiones, como hacen los paganos,
que no conocen a Dios. Pertenecemos
totalmente a Dios, con alma y cuerpo,
con la carne y con los huesos, con los
sentidos y con las potencias. Rogadle
con confianza: jJesus, guarda nuestro
corazon!, un corazon grande, fuerte y
tierno y afectuoso y delicado,
rebosante de caridad para Ti, para
servir a todas las almas.



Nuestro cuerpo es santo, templo de
Dios, precisa San Pablo. Esta
exclamacion del Apostol trae a mi
memoria la llamada universal a la
santidad, que el Maestro dirige a los
hombres: estote vos perfecti sicut et
Pater vester ccelestis perfectus est. A
todos, sin discriminaciones de
ningun género, pide el Sefior
correspondencia a la gracia; a cada
uno, de acuerdo con su situacion
personal, exige la practica de las
virtudes propias de los hijos de Dios.

Por eso, al recordaros ahora que el
cristiano ha de guardar una castidad
perfecta, me estoy refiriendo a todos:
a los solteros, que han de atenerse a
una completa continencia; y a los
casados, que viven castamente
cumpliendo las obligaciones propias
de su estado.

Con el espiritu de Dios, la castidad no
resulta un peso molesto y
humillante. Es una afirmacion



gozosa: el querer, el dominio, el
vencimiento, no lo da la carne, ni
viene del instinto; procede de la
voluntad, sobre todo si esta unida a
la Voluntad del Sefior. Para ser castos
—V no simplemente continentes u
honestos—, hemos de someter las
pasiones a la razon, pero por un
motivo alto, por un impulso de Amor.

Comparo esta virtud a unas alas que
nos permiten transmitir los
mandatos, la doctrina de Dios, por
todos los ambientes de la tierra, sin
temor a quedar enlodados. Las alas
—también las de esas aves
majestuosas que se remontan donde
no alcanzan las nubes— pesan, y
mucho. Pero si faltasen, no habria
vuelo. Grabadlo en vuestras cabezas,
decididos a no ceder si notais el
zarpazo de la tentacion, que se
insinua presentando la pureza como
una carga insoportable: janimo!,
jarriba!l, hasta el sol, a la caza del
Amor.



Llevar a Dios en nuestros
cuerpos

Siempre me ha causado mucha pena
la norma de algunos —jde tantos!—
que escogen, como pauta constante
de sus ensefianzas, la impureza; con
la que logran —lo he comprobado en
bastantes almas— lo contrario de lo
que pretenden, porque es materia
mas pegajosa que la pez, y deforma
las conciencias con complejos o con
miedos, como si la limpieza de alma
fuese un obstaculo poco menos que
insuperable. Nosotros, no; nosotros
hemos de tratar de la santa pureza
con razonamientos positivos y
limpidos, con palabras modestas y
claras.

Discurrir sobre este tema significa
dialogar sobre el Amor. Acabo de
sefialaros que me ayuda, para esto,
acudir a la Humanidad Santisima de
Nuestro Sefor, a esa maravilla
inefable de Dios que se humilla hasta



hacerse hombre, y que no se siente
degradado por haber tomado carne
como la nuestra, con todas sus
limitaciones y flaquezas, menos el
pecado; y esto, jporque nos ama con
locura! El no se rebaja con su
anonadamiento; en cambio, a
nosotros, nos eleva, nos deifica en el
cuerpo y en el alma. Responder que
si a su Amor, con un carifio claro,
ardiente y ordenado, eso es la virtud
de la castidad.

Hemos de gritar al mundo entero,
con la boca y con el testimonio de
nuestra conducta: no emponzofiemos
el corazdn, como si fuéramos pobres
bestias, dominados por los instintos
mas bajos. Un escritor cristiano asi lo
explica: mirad que no es pequerio el
corazon del hombre, pues abraza
tantas cosas. Medid esa grandeza no
en sus dimensiones fisicas, sino en el
poder de su pensamiento, capaz de
alcanzar el conocimiento de tantas
verdades. En el corazon es posible



preparar el camino del Sefior, trazar
una senda derecha, para que pasen
por alli el Verbo y la Sabiduria de
Dios. Con una conducta honesta, con
obras irreprochables, preparad el
camino del Sefior, aplanad el sendero,
para que el Verbo de Dios camine en
vosotros sin tropiezoy os dé el
conocimiento de sus misteriosy de su
venida.

Nos revela la Escritura Santa que esa
obra grandiosa de la santificacion,
tarea oculta y magnifica del
Paraclito, se verifica en el alma y en
el cuerpo. ¢No sabéis que vuestros
cuerpos son miembros de Cristo?,
clama el Apdstol. ;He de abusar de
los miembros de Cristo para hacerlos
miembros de una prostituta? (...) ;Por
ventura no sabéis que vuestros
cuerpos son templos del Espiritu
Santo, que habita en vosotros, el cual
habéis recibido de Dios, y que ya no os
pertenecéis, puesto que fuisteis



comprados a gran precio? Glorificad a
Dios y llevadle en vuestro cuerpo.

Algunos, por ahi, oyen hablar de
castidad y se sonrien. Es una risa —
una mueca— sin alegria, muerta, de
cabezas retorcidas: jla gran mayoria
—Trepiten— no cree en eso! Yo, a los
muchachos que me acompafiaban
por los barrios y los hospitales de la
periferia de Madrid —han pasado ya
tantos, tantos afios—, les solia decir:
considerad que hay un reino
mineral; otro, el reino vegetal —mas
perfecto— en el que, a la existencia,
se ha afnadido la vida; y después
viene un reino animal, formado por
seres con sensibilidad y movimiento,
casi siempre.

Les explicaba, de un modo quiza
poco académico, pero grafico, que
deberiamos instituir otro reino, el
hominal, el reino de los humanos:
porque la criatura racional posee
una inteligencia admirable, chispazo



de la Sabiduria divina, que le
permite razonar por su cuenta; y esa
estupenda libertad, por la que puede
aceptar o rechazar una cosa u otra, a
su arbitrio.

Pues en este reino de los hombres —
les comentaba con la experiencia que
provenia de mi abundante labor
como sacerdote—, para una persona
normal, el tema del sexo ocupa un
cuarto o un quinto lugar. Primero
estan las aspiraciones de la vida
espiritual, la que cada uno tenga;
inmediatamente, muchas cuestiones
que interesan al hombre o a la mujer
corriente: su padre, su madre, su
hogar, sus hijos. Mas tarde, su
profesion. Y alla, en cuarto o quinto
término, aparece el impulso sexual.

Por eso, cuando he conocido gente
que convertia este punto en el
argumento central de su
conversacion, de sus intereses, he
pensado que son anormales, pobres



desgraciados, quiza enfermos. Y
afiladia —con esto habia un momento
de risa y de broma, entre los chicos a
quienes me dirigia— que esos
desventurados me producian tanta
lastima como me la producia un nifio
deforme con la cabeza gorda, gorda,
de un metro de perimetro. Son
individuos infelices, y de nuestra
parte —ademads de las oraciones por
ellos— brota una fraterna
compasion, porque deseamos que se
curen de su triste enfermedad; pero,
desde luego, no son jamas ni mas
hombres ni mas mujeres que los que
no andan obsesionados por el sexo.

La castidad es posible

Todos arrastramos pasiones; todos
nos encontramos con las mismas
dificultades, a cualquier edad. Por
eso, hemos de luchar. Acordaos de lo
que escribia San Pablo: datus est mihi
stimulus carnis mece, angelus Satance,
qui me colaphizet, se rebela el



estimulo de la carne, que es como un
angel de Satanas, que le abofetea,
porque si no, seria soberbio.

No se puede llevar una vida limpia
sin la asistencia divina. Dios quiere
que seamos humildes y pidamos su
socorro. Debes suplicar
confiadamente a la Virgen, ahora
mismo, en la soledad acompafiada de
tu corazon, sin ruido de palabras:
Madre mia, este pobre corazon mio
se subleva tontamente... Si ti no me
proteges... Y te amparara para que lo
guardes puro y recorras el camino al
que Dios te ha llamado.

Hijos: humildad, humildad;
aprendamos a ser humildes. Para
custodiar el Amor se precisa la
prudencia, vigilar con cuidado y no
dejarse dominar por el miedo. Entre
los autores clasicos de espiritualidad,
muchos comparan al demonio con
un perro rabioso, sujeto por una
cadena: si no nos acercamos, no nos



morderd, aunque ladre
continuamente. Si fomentais en
vuestras almas la humildad, es
seguro que evitaréis las ocasiones,
reaccionaréis con la valentia de huir;
y acudiréis diariamente al auxilio del
Cielo, para avanzar con garbo por
este sendero de enamorados.

Mirad que el que esta podrido por la
concupiscencia de la carne,
espiritualmente no logra andar, es
incapaz de una obra buena, es un
lisiado que permanece tirado como
un trapo. ¢No habéis visto a esos
pacientes con paralisis progresiva,
que no consiguen valerse, ni ponerse
de pie? A veces, ni siquiera mueven
la cabeza. Eso ocurre en lo
sobrenatural a los que no son
humildes y se han entregado
cobardemente a la lujuria. No ven, ni
oyen, ni entienden nada. Estan
paraliticos y como locos. Cada uno de
nosotros debe invocar al Sefor, a la
Madre de Dios, y rogar que nos



conceda la humildad y la decision de
aprovechar con piedad el divino
remedio de la confesion. No
permitais que en vuestra alma anide
un foco de podredumbre, aunque sea
muy pequefio. Hablad. Cuando el
agua corre, es limpia; cuando se
estanca, forma un charco lleno de
porqueria repugnante, y de agua
potable pasa a ser un caldo de
bichos.

Que la castidad es posible y que
constituye una fuente de alegria, lo
sabéis igual que yo; también os
consta que exige de cuando en
cuando un poquito de lucha.
Escuchemos de nuevo a San Pablo:
me complazco en la ley de Dios segtn
el hombre interior, pero al mismo
tiempo echo de ver otra ley en mis
miembros, la cual resiste a la ley de
mi espiritu y me sojuzga a la ley del
pecado, que estd en los miembros de
mi cuerpo. jOh qué hombre tan infeliz
soy! ;Quién me libertara de este



cuerpo de muerte?. Grita tu mas, si te
hace falta, pero no exageremos:
sufficit tibi gratia mea, te basta mi
gracia, nos contesta Nuestro Sefior.

En algunos momentos me he fijado
como relucian los ojos de un
deportista, ante los obstaculos que
debia superar. jQué victoria!
iObservad cdmo domina esas
dificultades! Asi nos contempla Dios
Nuestro Sefior, que ama nuestra
lucha: siempre seremos vencedores,
porque no nos niega jamas la
omnipotencia de su gracia. Y no
importa entonces que haya
contienda, porque El no nos
abandona.

Es combate, pero no renuncia;
respondemos con una afirmacion
£0z0sa, con una entrega libre y
alegre. Tu comportamiento no ha de
limitarse a esquivar la caida, la
ocasion. No ha de reducirse de
ninguna manera a una negacion fria



y matematica. ¢ Te has convencido de
que la castidad es una virtud y de
que, como tal, debe crecery
perfeccionarse? No basta, insisto, ser
continente, cada uno segun su
estado: hemos de vivir castamente,
con virtud heroica. Esta postura
comporta un acto positivo, con el que
aceptamos de buena gana el
requerimiento divino: prebe, fili mi,
cor tuum mihi et oculi tui vias meas
custodiant, entrégame, hijo mio, tu
corazon, y extiende tu mirada por
mis campos de paz.

Y te pregunto ahora: ;como afrontas
esta pelea? Bien conoces que la
lucha, si la mantienes desde el
principio, ya esta vencida. Apartate
inmediatamente del peligro, en
cuanto percibas los primeros
chispazos de la pasion, y aun
previamente. Habla ademas
enseguida con quien dirija tu alma;
mejor antes, si es posible, porque, si
abris el corazon de par en par, no



seréis derrotados. Un acto y otro
forman un habito, un inclinacién,
una facilidad. Por eso hay que
batallar para alcanzar el habito de la
virtud, el habito de la mortificacion
para no rechazar al Amor de los
Amores.

Meditad el consejo de San Pablo a
Timoteo: te ipsum castum custodi,
para que también estemos siempre
vigilantes, decididos a custodiar ese
tesoro que Dios nos ha entregado. A
lo largo de mi vida, a cuantas
personas he oido exclamar: jay, si
hubiera roto al principio! Y lo decian
llenas de afliccion y de vergiienza.

Todo el corazon entregado

Necesito recordaros que no
encontraréis la felicidad fuera de
vuestras obligaciones cristianas. Si
las abandonarais, os quedaria un
remordimiento salvaje, y seriais unos
desgraciados. Hasta las cosas mas



corrientes que traen un poquito de
felicidad, y que son licitas, se pueden
volver entonces amargas como la
hiel, agrias como el vinagre,
repugnantes como el rejalgar.

Cada uno de vosotros, y yo también,
confiamos a Jesus: jSefior, que yo me
propongo luchar y sé que Tu no
pierdes batallas; y comprendo que, si
alguna vez las pierdo, es porque me
he alejado de Ti! jL1évame de tu
mano, y no te fies de mi, no me
sueltes!

Pensaréis: Padre, jsi soy tan feliz! jSi
amo a Jesucristo! {Si, aunque soy de
barro, deseo llegar a la santidad con
la ayuda de Dios y de su Santisima
Madre! No lo dudo; inicamente te
prevengo con estas exhortaciones
por si acaso, por si se presenta una
dificultad.

Al mismo tiempo, he de repetirte que
la existencia del cristiano —la tuya y
la mia— es de Amor. Este corazon



nuestro ha nacido para amar. Y
cuando no se le da un afecto puroy
limpio y noble, se venga y se inunda
de miseria. El verdadero amor de
Dios —la limpieza de vida, por tanto
— se halla igualmente lejos de la
sensualidad que de la insensibilidad,
de cualquier sentimentalismo como
de la ausencia o dureza de corazon.

Es una pena no tener corazon. Son
unos desdichados los que no han
aprendido nunca a amar con
ternura. Los cristianos estamos
enamorados del Amor: el Sefior no
nos quiere secos, tiesos, como una
materia inerte. {Nos quiere
impregnados de su carifio! El que por
Dios renuncia a un amor humano no
es un solterdn, como esas personas
tristes, infelices y alicaidas, porque
han despreciado la generosidad de
amar limpiamente.



Amor humano y castidad

Para mantener el trato con mi Sefor,
os lo he explicado frecuentemente,
me han servido también —no me
importa que se sepa— esas canciones
populares, que se refieren casi
siempre al amor: me gustan de veras.
A miy a algunos de vosotros, el
Sefior nos ha escogido totalmente
para EL y trasladamos a lo divino ese
amor noble de las coplas humanas.
Lo hace el Espiritu Santo en el Cantar
de los Cantares; y 1o han hecho los
grandes misticos de todos los
tiempos.

Repasad estos versos de la Santa de
Avila: Si queréis que esté holgando, /
quiero por amor holgar; /si me
manddais trabajar, /morir quiero
trabajando. /Decid ;donde, como y
cuando? /Decid, dulce Amor, decid: /
cQué manddis hacer de mi?. O aquella
cancion de San Juan de la Cruz, que
comienza de un modo encantador:



Un pastorcito solo esta penado, /
ajeno de placery de contento, /y en su
pastora puesto el pensamiento/y el
pecho del amor muy lastimado.

El amor humano, cuando es limpio,
me produce un inmenso respeto, una
veneracion indecible. ;Cémo no
vamos a estimar esos carifios santos,
nobles, de nuestros padres, a quienes
debemos una gran parte de nuestra
amistad con Dios? Yo bendigo ese
amor con las dos manos, y cuando
me han preguntado que por qué digo
con las dos manos, mi respuesta
inmediata ha sido: jporque no tengo
cuatro!

iBendito sea el amor humano! Pero a
mi el Sefior me ha pedido mas. Y, esto
lo afirma la teologia catolica,
entregarse por amor del Reino de los
cielos solo a Jesus y, por Jesus, a todos
los hombres, es algo mas sublime
que el amor matrimonial, aunque el



matrimonio sea un sacramento y
sacramentum magnum.

Pero, en cualquier caso, cada uno en
su sitio, con la vocacion que Dios le
ha infundido en el alma —soltero,
casado, viudo, sacerdote— ha de
esforzarse en vivir delicadamente la
castidad, que es virtud para todos y
de todos exige lucha, delicadeza,
primor, reciedumbre, esa finura que
soOlo se entiende cuando nos
colocamos junto al Corazon
enamorado de Cristo en la Cruz. No
0s preocupe si en algin momento
sentis la tentacion que os acecha.
Una cosa es sentir, y otra consentir.
La tentacion se puede rechazar
facilmente, con la ayuda de Dios. Lo
que no conviene de ningun modo es
dialogar.

Los medios para vencer

Veamos con qué recursos contamos
siempre los cristianos para vencer en



esta lucha por guardar la castidad:
no como angeles, sino como mujeres
y hombres sanos, fuertes, jnormales!
Venero con toda el alma a los
angeles, me une a ese ejército de Dios
una gran devocion; pero
compararnos con ellos no me gusta,
porque los angeles tienen una
naturaleza distinta de la nuestra, y
esa equiparacion supondria un
desorden.

En muchos ambientes se ha
generalizado un clima de
sensualidad que, unido a la
confusion doctrinal, lleva a tantos a
justificar cualquier aberracion o, al
menos, a demostrar la tolerancia mas
indiferente por toda clase de
costumbres licenciosas.

Hemos de ser 1o mas limpios que
podamos, con respeto al cuerpo, sin
miedo, porque el sexo es algo santo y
noble —participacion en el poder
creador de Dios—, hecho para el



matrimonio. Y, asi, limpios y sin
miedo, con vuestra conducta daréis
el testimonio de la posibilidad y de la
hermosura de la santa pureza.

En primer término, nos
empefaremos en afinar nuestra
conciencia, ahondando lo necesario
hasta tener seguridad de haber
adquirido una buena formacion,
distinguiendo bien entre la
conciencia delicada —auténtica
gracia de Dios— y la conciencia
escrupulosa, que es algo muy
diverso.

Cuidad esmeradamente la castidad, y
también aquellas otras virtudes que
forman su cortejo —la modestia y el
pudor—, que resultan como su
salvaguarda. No paséis con ligereza
por encima de esas normas que son
tan eficaces para conservarse dignos
de la mirada de Dios: la custodia
atenta de los sentidos y del corazon;
la valentia —la valentia de ser



cobarde— para huir de las ocasiones;
la frecuencia de los sacramentos, de
modo particular la Confesion
sacramental; la sinceridad plena en
la direccion espiritual personal; el
dolor, la contricion, la reparacion
después de las faltas. Y todo ungido
con una tierna devocion a Nuestra
Sefiora, para que Ella nos obtenga de
Dios el don de una vida santa y
limpia.

Si, por desgracia, se cae, hay que
levantarse enseguida. Con la ayuda
de Dios, que no faltara si se ponen los
medios, se ha de llegar cuanto antes
al arrepentimiento, a la sinceridad
humilde, a la reparacion, de modo
que la derrota momentanea se
transforme en una gran victoria de
Jesucristo.

Acostumbraos también a plantear la

lucha en puntos que estén lejos de los
muros capitales de la fortaleza. No se
puede andar haciendo equilibrios en



las fronteras del mal: hemos de
evitar con reciedumbre el voluntario
in causa, hemos de rechazar hasta el
mas pequeiio desamor; y hemos de
fomentar las ansias de un apostolado
cristiano, continuo y fecundo, que
necesita de la santa pureza como
cimiento y también como uno de sus
frutos mas caracteristicos. Ademas
debemos llenar el tiempo siempre
con un trabajo intenso y responsable,
buscando la presencia de Dios,
porque no hemos de olvidar jamas
que hemos sido comprados a gran
precio, y que somos templo del
Espiritu Santo.

¢Y qué otros consejos os sugiero?
Pues los procedimientos que han
utilizado siempre los cristianos que
pretendian de verdad seguir a Cristo,
los mismos que emplearon aquellos
primeros que percibieron el alentar
de Jesus: el trato asiduo con el Sefior
en la Eucaristia, la invocacién filial a
la Santisima Virgen, la humildad, la



templanza, la mortificacion de los
sentidos —que no conviene mirar lo
que no es licito desear, advertia San
Gregorio Magno- y la penitencia.

Me diréis que todo eso resume, sin
mas, la vida cristiana. Ciertamente
no cabe separar la pureza, que es
amor, de la esencia de nuestra fe,
que es caridad, el renovado
enamorarse de Dios que nos ha
creado, que nos ha redimido y que
nos coge continuamente de la mano,
aunque en multitud de
circunstancias no lo advirtamos. No
puede abandonarnos. Sion decia:
Yavé me ha abandonado, el Sefior se
ha olvidado de mi. ;Puede la mujer
olvidarse del fruto de su vientre, no
compadecerse del hijo de sus
entrafias? Pues aunque ella se
olvidara, Yo no te olvidaria. ;iNo 0s
infunden estas palabras un gozo
inmenso?



Suelo afirmar que tres son los puntos
que nos llenan de contento en la
tierra y nos alcanzan la felicidad
eterna del Cielo: un fidelidad firme,
delicada, alegre e indiscutida a la fe,
a la vocacion que cada uno ha
recibido y a la pureza. El que se
quede agarrado a las zarzas del
camino —la sensualidad, la
soberbia...—, se quedara por su
propia voluntad vy, si no rectifica, sera
un desgraciado por haber dado la
espalda al Amor de Cristo.

Vuelvo a afirmar que todos tenemos
miserias. Pero las miserias nuestras
no nos deberan mover nunca a
desentendernos del Amor de Dios,
sino a acogernos a ese Amor, a
meternos dentro de esa bondad
divina, como los guerreros antiguos
se metian dentro de su armadura:
aquel ecce ego, quia vocasti me —
cuenta conmigo, porque me has
llamado—, es nuestra defensa. No
hemos de alejarnos de Dios, porque



descubramos nuestras fragilidades;
hemos de atacar las miserias,
precisamente porque Dios confia en
nosotros.

¢Como lograremos superar esas
mezquindades? Insisto, por su
importancia capital: con humildad, y
con sinceridad en la direccion
espiritual y en el Sacramento de la
Penitencia. Id a los que orientan
vuestras almas con el corazén
abierto; no lo cerréis, porque si se
mete el demonio mudo, es dificil de
sacar.

Perdonad mi machaconeria, pero
juzgo imprescindible que se grabe a
fuego en vuestras inteligencias, que
la humildad y —su consecuencia
inmediata— la sinceridad enlazan
los otros medios, y se muestran como
algo que fundamenta la eficacia para
la victoria. Si el demonio mudo se
introduce en un alma, lo echa todo a
perder; en cambio, si se le arroja



fuera inmediatamente, todo sale
bien, somos felices, la vida marcha
rectamente: seamos siempre
salvajemente sinceros, pero con
prudente educacion.

Quiero que esto quede claro; a mi no
me preocupan tanto el corazony la
carne, como la soberbia. Humildes.
Cuando penséis que tenéis toda la
razon, no tenéis razon ninguna. Id a
la direccion espiritual con el alma
abierta: no la cerréis, porque —
repito— se mete el demonio mudo,
que es dificil de sacar.

Acordaos de aquel pobre
endemoniado, que no consiguieron
liberar los discipulos; sélo el Sefior
obtuvo su libertad, con oracion y
ayuno. En aquella ocasion obro el
Maestro tres milagros: el primero,
que oyera: porque cuando nos
domina el demonio mudo, se niega el
alma a oir; el segundo, que hablara; y
el tercero, que se fuera el diablo.



Contad primero lo que deseariais que
no se supiera. jAbajo el demonio
mudo! De una cuestion pequeiia,
dandole vueltas, hacéis una bola
grande, como con la nieve, y 0s
encerrdis dentro. ¢Por qué? jAbrid el
almal! Yo os aseguro la felicidad, que
es fidelidad al camino cristiano, si
sois sinceros. Claridad, sencillez: son
disposiciones absolutamente
necesarias; hemos de abrir el alma,
de par en par, de modo que entre el
sol de Dios y la claridad del Amor.

Para apartarse de la sinceridad total
no es preciso siempre una
motivacion turbia; a veces, basta un
error de conciencia. Algunas
personas se han formado —
deformado— de tal manera la
conciencia que su mutismo, su falta
de sencillez, les parece una cosa
recta: piensan que es bueno callar.
Sucede incluso con almas que han
recibido una excelente preparacion,
que conocen las cosas de Dios; quiza



por eso encuentran motivos para
convencerse de que conviene callar.
Pero estan enganados. La sinceridad
es necesaria siempre; no valen
excusas, aunque parezcan buenas.

Terminamos este rato de
conversacion, en la que tuy yo
hemos hecho nuestra oracion a
Nuestro Padre, rogandole que nos
conceda la gracia de vivir esa
afirmacion gozosa de la virtud
cristiana de la castidad.

Se lo pedimos por intercesion de
Santa Maria, que es la pureza
inmaculada. Acudimos a Ella —tota
pulchra!—, con un consejo que yo
daba, ya hace muchos afios, a los que
se sentian intranquilos en su lucha
diaria para ser humildes, limpios,
sinceros, alegres, generosos. Todos
los pecados de tu vida parece como st
se pusieran de pie. No desconfies. Por
el contrario, llama a tu Madre Santa



Maria, con fe y abandono de nifio. Ella
traerd el sosiego a tu alma.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/porque-veran-
a-dios/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/porque-veran-a-dios/
https://opusdei.org/es-ni/article/porque-veran-a-dios/
https://opusdei.org/es-ni/article/porque-veran-a-dios/

	Porque verán a Dios
	El ejemplo de Cristo
	Llevar a Dios en nuestros cuerpos
	La castidad es posible
	Todo el corazón entregado
	Amor humano y castidad
	Los medios para vencer


