
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Budapest y
Eslovaquia

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostólico
a Budapest y Eslovaquia (12-15
de septiembre de 2021).

16/09/2021

El Papa Francisco ha dedicado cuatro
días a este viaje apostólico, entre
Hungría y Eslovaquia, "marcados por
la adoración y la oración en el
corazón de Europa", según las



intenciones del propio Pontífice, y
encomendados a la intercesión de
"tantos heroicos confesores de la Fe",
que en Hungría y Eslovaquia dieron
testimonio del Evangelio "en medio
de la hostilidad y persecución".

Domingo, 12 de septiembre (Roma-
Budapest-Bratislava)

- Encuentro con los obispos en el
Museo de Bellas Artes de Budapest

- Encuentro con los representantes
del Consejo Ecuménico de las Iglesias
y algunas comunidades judías de
Hungría en el Museo de Bellas Artes
de Budapest

- Santa Misa en la Plaza de los Héroes
de Budapest

- Ángelus



- Encuentro ecuménico en la
Nunciatura apostólica de Bratislava

Lunes, 13 de septiembre
(Bratislava)

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el jardín del Palacio
Presidencial de Bratislava

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos, seminaristas y
catequistas en la Catedral de San
Martín de Bratislava

- Visita al “Centro Belén” de
Bratislava

- Encuentro con la comunidad judía
en la Plaza Rybné námestie de
Bratislava

Martes, 14 de septiembre
(Bratislava - Košice - Prešov -
Lošice)



- Divina liturgia de San Juan
Crisóstomo presidida por el Santo
Padre en la plaza del Mestská
športová hala de Prešov

- Encuentro con la comunidad gitana
en el barrio Luník IX de Košice

- Encuentro con los jóvenes en el
Estadio Lokomotiva de Košice

Miércoles, 15 de septiembre
(Bratislava - Šaštin)

- Momento de oración con los obispos

- Santa Misa en la explanada del
Santuario nacional de Šaštin

Domingo, 12 de septiembre

Encuentro con los obispos
(Budapest)

Queridos hermanos en el episcopado:



Me siento muy contento de estar aquí
entre ustedes con motivo de la
conclusión del 52º Congreso
Eucarístico Internacional. Agradezco
a Mons. András Veres las palabras de
bienvenida que me ha dirigidoy
también por el regalo que me hizo en
nombre de todos ustedes: ¡muy
bonito!, ¡muy bonito!, gracias. Y los
saludo a todos, agradeciéndoles su
acogida y la promoción de este
evento, que nos recuerda la
centralidad de la Eucaristía en la
vida de la Iglesia.

Me gustaría compartir algunas
reflexiones partiendo precisamente
del gesto eucarístico: en el pan y el
vino vemos a Cristo que ofrece su
Cuerpo y su Sangre por nosotros. La
Iglesia de Hungría, con su larga
historia, marcada por una fe
inquebrantable, por persecuciones y
por la sangre de los mártires, está
asociada de manera especial al
sacrificio de Cristo. Muchos



hermanos y hermanas, muchos
obispos y sacerdotes vivieron lo que
celebraban en el altar; fueron
triturados como granos de trigo, para
que todos pudieran nutrirse del
amor de Dios; fueron prensados
como las uvas, para que la sangre de
Cristo se convirtiera en savia de vida
nueva; fueron partidos como el pan,
pero su ofrenda de amor fue una
semilla evangélica de renacimiento
plantada en la historia de este
pueblo.

Mirando esa historia pasada, hecha
de martirio y derramamiento de
sangre, podemos encaminarnos
hacia el futuro con el mismo deseo
que los mártires: vivir la caridad y
dar testimonio del Evangelio. Sin
embargo, debemos mantener
siempre juntas, en la vida de la
Iglesia, estas dos realidades: 
custodiar el pasado ymirar al futuro.
Custodiar nuestras raíces religiosas,
custodiar la historia de la que



procedemos, pero sin que nuestra
mirada quede en el pasado, sino
mirando al futuro, mirando hacia
adelante y encontrando nuevas
formas de proclamar el Evangelio.

Mantengo vivo en mi corazón el
recuerdo de las Hermanas húngaras
de la Sociedad de Jesús (Englische
Fräulein), que tuvieron que
abandonar su patria a causa de la
persecución religiosa. Con la fuerza
de su personalidad y la fidelidad a su
vocación fundaron el Colegio “María
Ward” en la ciudad de Plátanos,
cerca de la capital Buenos Aires. De
su fortaleza, de su valor, de su
paciencia y de su amor a la patria
aprendí mucho; para mí han sido un
testimonio. Al recordarlas hoy aquí,
rindo también homenaje a los
numerosos hombres y mujeres que
tuvieron que exiliarse, así como a los
que dieron su vida por su país y por
su fe.



Como pastores, ustedes sobre todo
están llamados a recordar esto a
vuestro pueblo: que la tradición
cristiana —como afirmó Benedicto
XVI— «no es una colección de cosas,
de palabras, como una caja de cosas
muertas. La Tradición es el río de la
vida nueva, que viene desde los
orígenes, desde Cristo, hasta
nosotros, y nos inserta en la historia
de Dios con la
humanidad» (Audiencia general, 3
mayo 2006). Han elegido como tema
del Congreso un versículo del Salmo
87: «Todas mis fuentes están en ti».
Así es, la Iglesia surge del manantial
que es Cristo y es enviada para que el
Evangelio, como un río de agua viva
―infinitamente más ancho y
acogedor que vuestro gran
Danubio―, alcance la aridez del
mundo y del corazón del hombre,
purificándolo y saciando su sed. El
ministerio episcopal, pues, no sirve
para repetir una noticia del pasado,
sino que es la voz profética de la

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060503.html


perenne actualidad del Evangelio en
la vida del Pueblo santo de Dios y en
la historia de hoy.

Me gustaría sugerirles algunas
indicaciones para llevar a cabo esta
misión.

La primera es ser anunciadores del
Evangelio. No olvidemos que en el
centro de la vida de la Iglesia está el
encuentro con Cristo. A veces, sobre
todo cuando la sociedad que nos
rodea no parece entusiasmada con
nuestra propuesta cristiana, la
tentación es encerrarse en la defensa
de las instituciones y las estructuras.
Vuestro país atraviesa hoy grandes
cambios que afectan en general a
toda Europa. Tras el largo tiempo en
que se le impidió a la gente profesar
su fe, con la llegada de la libertad hay
nuevos retos que afrontar, en un
contexto en el que crece el
secularismo y disminuye la sed de
Dios. Pero recordemos que la fuente



de agua viva, que siempre corre y
sacia nuestra sed, es Cristo. Las
estructuras, las instituciones y la
presencia de la Iglesia en la sociedad
sólo sirven para despertar la sed de
Dios que tienen las personas y
llevarles el agua viva del Evangelio.
Por eso, a ustedes obispos lo que se
les pide, sobre todo, no es la
administración burocrática de las
estructuras, que esto lo hagan otros,
ni la búsqueda de privilegios y
ventajas. Por favor sean servidores,
servidores y no príncipes. ¿Qué les
estoy pidiendo? Una ardiente pasión
por el Evangelio, tal como el
Evangelio es. Fidelidad y pasión al
Evangelio. Sean testigos y
anunciadores de la Buena Noticia,
propagadores de la alegría, cercanos
a los sacerdotes, cercanos a los
sacerdotes y religiosos con un
corazón paternal, ejercitando el arte
de la escucha.



Me permito salir del texto y
recordarles las cuatro cercanías del
obispo. La primera es la cercanía a
Dios. Yo, como hermano, te pregunto:
¿tú rezas? ¿O sólo vas a recitar el
breviario? ¿Tu corazón reza? ¿Te
tomas tiempo para rezar? “Pero, es
que estoy tan ocupado…”. Pero en
medio de las ocupaciones de cada
día, agrega también eso: rezar.
Segundo: cercanía entre ustedes. La
fraternidad episcopal, la conferencia
episcopal, es una gracia. Ninguno de
ustedes piensa igual al otro, esta es
una riqueza. Pero también intenten
poner en la unidad del episcopado
las diferencias y no busquen el
camino de los grupitos. Todos
hermanos. Tú piensas distinto a mí,
pero eres hermano. ¿Discutimos?
Discutimos. ¿Gritamos? Gritamos.
Pero como hermanos, esto no se toca:
la unidad de la Conferencia
episcopal. Es una gracia, tenemos
que pedirla. Es conservar al pueblo
de Dios en la unidad de los obispos.



La tercera cercanía es la que he
citado: cercanía a los sacerdotes. El
“prójimo más prójimo” del obispo es
el sacerdote. Yo les digo algo que me
duele mucho. Encontré, en algunas
diócesis, tanto en mi patria, cuando
estaba allá, en la diócesis anterior,
como ahora que estoy en Roma,
sacerdotes que se lamentan, difíciles.
Pero se lamentan porque quieren,
porque necesitan hablar con el
obispo. Así dicen. Y muchas veces
escuché esto: “Llamé y la secretaria
dijo que está muy ocupado, que miró
y me dijo: ‘puede ser dentro de tres
semanas, les dará una cita de un
cuarto de hora’.” Y el sacerdote dice:
“no, gracias, así no quiero”, o bien:
“sí”. Pero no va. El sacerdote siente
lejano al obispo, no lo siente padre.
Les doy un consejo, de hermano:
cuando ustedes vuelvan al obispado
después de una misión, después de
una visita a una parroquia, cansados,
y vean la llamada de un sacerdote,
llámenlo, el mismo día o al máximo



al día siguiente, no después. La
cercanía. Y ese sacerdote, si se le
llama rápido, sabrá que tiene un
padre. Esto es muy importante.
Cercanía a los sacerdotes, y eso
significa también a los religiosos.
“Eh, pero sabe, este sacerdote es
difícil…”. Pero, dime, ¿qué padre no
tiene un hijo difícil? Todos. Los hijos
se aman como son, no como yo
querría que fuesen. Y después, la
cuarta cercanía: cercanía al santo
pueblo fiel de Dios. Por favor, no se
olviden de vuestro pueblo, del lugar
donde el Señor los ha puesto. “Yo te
he tomado detrás del rebaño”, no se
olviden del rebaño del que han sido
sacados. ¿Qué recomendaba Pablo a
Timoteo? “Recuerda a tu madre y a
tu abuela, a tu pueblo”. El autor de la
Carta a los Hebreos decía: “Acuérdate
de aquellos que te han iniciado en la
fe”. Cuántos humildes catequistas,
cuántas abuelas hay detrás. Que el
corazón esté cerca del pueblo. Es feo
cuando el corazón de un obispo se



aleja del pueblo. Las cuatro
cercanías. Hagan un examen de
conciencia sobre cómo van, creo que
bien, pero me gusta repetirlas.
Cercanía a Dios, cercanía entre
ustedes –“veo algunos con una
peculiaridad histórica, litúrgica
especial, y otros así diferentes:
cercanía a su liturgia, a su historia,
sin querer acogerlos, latinizarlos, no,
por favor, no. Cercanía entre ustedes,
cercanía con los sacerdotes y
cercanía al santo pueblo fiel de Dios.
Para ser obispo hoy –siempre, pero
subrayo, hoy- es necesario ejercitar
el arte de la escucha. Y no es fácil.

No tengan miedo de dar espacio a la
Palabra de Dios y de involucrar a los
laicos, serán los canales por los que
el río de la fe irrigará de nuevo a
Hungría.

Una segunda indicación es la de ser
testigos de la fraternidad. Su país es
un lugar en el que han convivido



durante mucho tiempo personas de
otros pueblos. Diversas etnias,
minorías, confesiones religiosas e
inmigrantes también han
transformado este país en un
ambiente multicultural. Esta realidad
es nueva y, al menos en un primer
momento, puede asustar. La
diversidad siempre da un poco de
miedo porque socava las seguridades
adquiridas y desafía la estabilidad
conseguida. Sin embargo, es una
gran oportunidad para abrir el
corazón al mensaje del Evangelio:
«Ámense los unos a los otros como yo
los he amado» (Jn 15,12). Ante la
diversidad cultural, étnica, política y
religiosa, podemos tener dos
actitudes: encerrarnos en una rígida
defensa de nuestra supuesta
identidad, o abrirnos al encuentro
con el otro y cultivar juntos el sueño
de una sociedad fraterna. Me gusta
recordar aquí que fue en esta misma
capital europea, en el año 2017,
donde ustedes se reunieron con



representantes de otras Conferencias
Episcopales de Europa Central y
Oriental, y reafirmaron que la
pertenencia a la propia identidad
nunca debe convertirse en un motivo
de hostilidad y desprecio hacia los
demás, sino en una ayuda para el
diálogo con las diferentes culturas.
Diálogo, sin negociar la propia
pertenencia.

Sobre el gran río que atraviesa esta
ciudad se alza el imponente Puente
de las Cadenas. Sustituyó a un frágil
puente de madera y sirvió para unir
Buda y Pest. Si queremos que el río
del Evangelio llegue a la vida de las
personas, haciendo germinar una
sociedad más fraternal y solidaria
también aquí en Hungría,
necesitamos que la Iglesia construya 
nuevos puentes de diálogo. A ustedes,
como obispos, les pido que muestren
siempre, junto con sus sacerdotes y
colaboradores pastorales, el
verdadero rostro de la Iglesia que es



madre. Es Madre. Un rostro que
acoge a todos, también a los que
vienen de fuera, un rostro fraterno,
abierto al diálogo. Sean pastores que
se interesan por la fraternidad. No
dueños del rebaño, sino padres y
hermanos. Que el estilo de la
fraternidad, que les pido que
cultiven con los sacerdotes y con
todo el Pueblo de Dios, se convierta
en un signo luminoso para Hungría.
De este modo, se configurará una
Iglesia en la que especialmente los
laicos, en todos los ámbitos de su
vida cotidiana, familiar, social y
profesional, se convertirán en
fermento de fraternidad evangélica.
¡Que la Iglesia húngara sea
constructora de puentes y promotora
de diálogo!

Lo tercero y último, ser constructores
de esperanza. Si ponemos el
Evangelio en el centro y lo
testimoniamos con el amor fraterno,
podemos mirar al futuro con



esperanza, aunque hoy atravesemos
pequeñas o grandes tormentas. Lo
que la Iglesia está llamada a difundir
en la vida de las personas es la
certeza tranquilizadora de que Dios
es misericordia, que nos ama en todo
momento de la vida y que siempre
está dispuesto a perdonarnos y a
levantarnos.No olviden el estilo de
Dios, que es un estilo de cercanía,
compasión y ternura. Este es el estilo
de Dios. Avancemos por este camino,
con el mismo estilo. La tentación de
derrumbarse y desanimarse nunca
viene de Dios; viene del enemigo,
pero se alimenta de muchas
situaciones. Detrás de la fachada del
bienestar, detrás de un ropaje de
tradiciones religiosas, pueden
esconderse muchos lados oscuros. La
Iglesia en Hungría ha tenido ocasión
de reflexionar recientemente sobre
cómo la transición de la época de la
dictadura a la de la libertad
reencontrada sea una transición
marcada por contradicciones tales



como la degradación de la vida
moral, el auge de la mafia, el tráfico
de drogas, hasta incluso la lacra del
tráfico de órganos y a tantos niños
asesinados por eso. Hay problemas
sociales, como las dificultades de las
familias, la pobreza, las heridas que
afectan al mundo de los jóvenes, en
un contexto en el que la democracia
aún debe consolidarse. La Iglesia
tiene que ser cercana, dispensando
atención y consuelo a las personas,
para que no se dejen robar nunca la
luz de la esperanza. El anuncio del
Evangelio reaviva la esperanza
porque nos recuerda que en todo lo
que nos toca vivir Dios está presente,
nos acompaña, nos da valentía y nos
da creatividad para comenzar
siempre una nueva historia. Es
conmovedor recordar las palabras
del venerable cardenal József
Mindszenty, hijo y padre de esta
Iglesia y de esta tierra, quien, al final
de una vida llena de sufrimiento por
la persecución, dejó estas palabras de



esperanza: «Dios es joven. El futuro
es suyo. Es Él quien evoca lo que es
nuevo, lo joven y el mañana de las
personas y de los pueblos. Por eso no
podemos abandonarnos a la
desesperación» (Mensaje al
Presidente del Comité Organizador y a
los húngaros en el exilio, en J. Közi
Horváth, Mindszenty bíboros, 111).
Dios es joven.

Que ante las crisis, sociales o
eclesiales, ustedes sean siempre
constructores de esperanza. Como
obispos del país, tengan siempre
palabras de aliento. Que no
encuentren en vuestros labios
expresiones que marquen distancia e
impongan juicios, sino que ayuden al
Pueblo de Dios a mirar el futuro con
confianza, que ayuden a las personas
a ser protagonistas libres y
responsables de la vida, que es un
don de gracia que hay que acoger, no
un rompecabezas que hay que
resolver. El cubo de vuestro



magnífico y famoso arquitecto Rubik
sigue siendo un juego ingenioso y no
un modelo para la vida. Y recuerden:
pastores del rebaño. El pastor debe
estar dentro del rebaño: adelante del
rebaño para mostrar el camino, en
medio del rebaño para sentir el olor,
detrás del rebaño para ayudar a los
que se quedan rezagados y también
para dejar que el rebaño avance un
poco, porque tiene un don especial
para indicar dónde están los campos
buenos y nutritivos.

Queridos hermanos, también
Hungría necesita un renovado
anuncio del Evangelio, una nueva
fraternidad social y religiosa, una
esperanza que se construya día a día
para mirar al futuro con alegría.
Ustedes son los pastores
protagonistas de este proceso
histórico, de esta hermosa aventura.
Hermanos ¡Que Dios los confirme en
la alegría de la misión!, en la alegría
de la misión. Les agradezco todo lo



que hacen y los bendigo de corazón.
Que la Virgen los proteja y que san
José los guarde. Y si tienen un poco
de tiempo recen por el Papa. Gracias.

Encuentro con los representantes
del Consejo Ecuménico de las
Iglesias y algunas comunidades
judías de Hungría

Queridos hermanos:

Me siento contento de encontrarme
con ustedes. Sus palabras, que
agradezco, y su presencia, uno junto
al otro, expresan un gran deseo de
unidad. Dan cuenta de un camino, a
veces cuesta arriba, y difícil en el
pasado, pero que ustedes afrontan
con valor y buena voluntad,
sosteniéndose recíprocamente bajo
la mirada del Altísimo, que bendice a
los hermanos que viven unidos (cf. 
Sal 133,1).

Los veo a ustedes, hermanos en la fe
de Cristo, y bendigo el camino de



comunión que llevan adelante. Me
tocaron las palabras del hermano
calvinista [obispo József Steinbach,
Presidente del Consejo Ecuménico de
las Iglesias de Hungría], gracias. Con
la mente me dirijo a la abadía de
Pannonhalma, corazón espiritual
palpitante de este país, donde hace
tres meses se han encontrado para
reflexionar y rezar juntos. Rezar
juntos, unos por otros, y ponernos a
trabajar juntos en la caridad, unos
con otros, por este mundo que Dios
ama tanto (cf. Jn 3,16), este es el
camino más concreto hacia la unidad
plena.

Los veo a ustedes, hermanos en la fe
de Abrahán nuestro padre y gracias a
Usted [rabino Zoltán Radnóti], por
esas palabras tan profundas que me
tocaron el corazón. Aprecio mucho el
compromiso que han mostrado para
derribar los muros de separación del
pasado. Ustedes, judíos y cristianos,
desean ver en el otro ya no un



extraño, sino un amigo; ya no un
adversario, sino un hermano. Este es
el cambio de mirada bendecido por
Dios, la conversión que hace posibles
nuevos comienzos, la purificación
que renueva la vida. Las fiestas
solemnes de Rosh Hashanah y del 
Yom Kippur, que caen precisamente
en estas fechas y para las que les
formulo mis mejores votos, son
ocasiones de gracia para renovar la
adhesión a estos llamados
espirituales. El Dios de los padres
abre siempre caminos nuevos. Así
como transformó el desierto en un
camino hacia la Tierra Prometida,
también quiere llevarnos desde los
desiertos áridos del hastío y de la
indiferencia a la ansiada patria de la
comunión.

No es casualidad que todos los que
en la Escritura están llamados a
seguir de un modo especial al Señor
siempre tengan que salir, caminar,
llegar a tierras inexploradas y a



espacios desconocidos. Pensemos en
Abrahán, que dejó casa, parientes y
patria. Quien sigue a Dios está
llamado a dejar. A nosotros se nos
pide que dejemos atrás las
incomprensiones del pasado, las
pretensiones de tener razón y de
culpar a los demás, para ponernos en
camino hacia su promesa de paz,
porque Dios tiene siempre planes de
paz, nunca de aflicción (cf. Jr 29,11).

Quisiera retomar con ustedes la
evocadora imagen del Puente de las
Cadenas, que une las dos partes de
esta ciudad. No las funde en una,
pero las mantiene unidas. Así deben
ser los vínculos entre nosotros. Cada
vez que se ha tenido la tentación de
absorber al otro no se ha construido,
sino que se ha destruido; lo mismo
cuando se ha querido marginarlo en
un gueto, en vez de integrarlo.
¡Cuántas veces ha ocurrido esto en la
historia! Debemos estar atentos y
debemos rezar para que no se repita.



Y comprometernos a promover
juntos una educación para la
fraternidad, para que los brotes de
odio que quieren destruirla no
prevalezcan. Pienso en la amenaza
del antisemitismo, que todavía
serpentea en Europa y en otros
lugares. Es una mecha que hay que
apagar y la mejor forma de
desactivarla es trabajar en positivo
juntos, es promover la fraternidad. El
Puente nos sigue sirviendo de
ejemplo, está sostenido por grandes
cadenas, formadas por muchos
eslabones. Nosotros somos estos
eslabones y cada eslabón es
fundamental, por eso no podemos
seguir viviendo en la sospecha y en
la ignorancia, distantes y divididos.

Un puente une dos partes. En este
sentido evoca el concepto,
fundamental en la Escritura, de
alianza. El Dios de la alianza nos pide
que no cedamos a la lógica del
aislamiento y de los intereses



creados. No desea las alianzas con
alguno en detrimento de otros, sino
personas y comunidades que sean
puentes de comunión con todos. En
este país ustedes, que representan las
religiones mayoritarias, tienen la
tarea de favorecer las condiciones
para que se respete y fomente la
libertad religiosa de todos. Y tienen
también la función de ser ejemplo
para todos. Que nadie pueda decir
que de los labios de los hombres de
Dios salen palabras de división, sino
sólo mensajes de apertura y de paz.
En un mundo desgarrado por
demasiados conflictos, este es el
mejor testimonio que pueden ofrecer
quienes han recibido la gracia de
conocer al Dios de la alianza y de la
paz.

El Puente de las Cadenas no sólo es el
más conocido, sino también el más
antiguo de esta ciudad. Muchas
generaciones lo han atravesado. Esto
también invita a recordar el pasado.



Encontraremos sufrimientos y
oscuridad, incomprensiones y
persecuciones pero, yendo a las
raíces, descubriremos un patrimonio
espiritual común mucho más grande.
Es este el tesoro que nos permite
construir juntos un futuro distinto.
Pienso con emoción en tantas figuras
de amigos de Dios que han irradiado
su luz en las noches del mundo.
Menciono, entre muchos, a un gran
poeta de este país, Miklós Radnóti,
cuya brillante carrera fue truncada
por el odio ciego de quienes, sólo
porque era de origen judío, primero
le impidieron ejercer la docencia y
luego lo arrancaron de su familia.

Encerrado en un campo de
concentración, en el abismo más
oscuro y depravado de la
humanidad, siguió escribiendo
poesías hasta su muerte. El Cuaderno
de Bor es el único poemario que ha
sobrevivido a la Shoah. En él da
testimonio de la fuerza de creer en el



calor del amor en medio del hielo del
lager y de iluminar la oscuridad del
odio con la luz de la fe. El autor,
sofocado por las cadenas que le
oprimían el alma, encontró el valor
para escribir en una libertad
superior: «Prisionero, he tomado la
medida a toda esperanza» (El
Cuaderno de Bor, Carta a mi esposa).
Y puso una pregunta, que hoy
todavía resuena para nosotros: «Y tú,
¿cómo vives? ¿Encuentra eco tu voz
en este tiempo?» (El Cuaderno de Bor,
Égloga Primera). Nuestras voces,
queridos hermanos, tienen que
hacerse eco de esa Palabra que el
cielo nos ha dado, eco de esperanza y
de paz. Y aunque no nos escuchen o
no nos entiendan, no neguemos
nunca con nuestras acciones la
Revelación de la que somos testigos.

Al final, en la triste soledad del
campo de concentración, mientras se
daba cuenta de que la vida se estaba
marchitando, Radnóti escribió: «Soy



también yo una raíz ahora… Fui una
flor, me he convertido en una
raíz» (El Cuaderno de Bor, Raíz).
También nosotros estamos llamados
a convertirnos en raíces. A menudo
buscamos frutos, resultados,
afirmación. Pero Aquel que hace
fructificar su Palabra en la tierra con
la misma dulzura de la lluvia que
hace germinar el campo (cf. Is 55,10),
nos recuerda que nuestros caminos
de fe son semillas, semillas que se
transforman en raíces subterráneas,
raíces que alimentan la memoria y
hacen germinar el futuro. Esto es lo
que nos pide el Dios de nuestros
padres, porque —como escribía otro
poeta— «Dios espera en otra parte,
espera precisamente al final de todo.
Abajo. Donde están las raíces» (R.M.
Rilke, Vladimir, El pintor de nubes).
Sólo si estamos profundamente
arraigados podremos alcanzar la
cima. Enraizados en la escucha del
Altísimo y de los demás, ayudaremos
a nuestros contemporáneos a



acogerse y amarse. Solamente si
somos raíces de paz y brotes de
unidad seremos creíbles a los ojos
del mundo, que nos mira con la
nostalgia de que florezca la
esperanza. Gracias, y buen camino.
Juntos, gracias.

Les pido disculpas porque hablé
sentado, pero no tengo 15 años.
Gracias.

Santa Misa en la Plaza de los
Héroes de Budapest

Jesús preguntó a sus discípulos en
Cesarea de Filipo: «Y ustedes, ¿quién
dicen que soy yo?» (Mc 8,29). Esta
pregunta pone en dificultad a los
discípulos y marca un cambio de
rumbo en su camino en pos del
Maestro. Ellos conocían bien a Jesús,
ya no eran principiantes. Tenían
familiaridad con Él, habían sido
testigos de muchos de sus milagros,
se maravillaban de su enseñanza, lo
seguían adonde quiera que fuese. Y,



sin embargo, aún no pensaban como
Él. Faltaba el paso decisivo, ese que
va de la admiración por Jesús a la 
imitación de Jesús. También hoy el
Señor, fijando su mirada sobre cada
uno de nosotros, nos interpela
personalmente: “Pero yo, ¿quién soy
de verdad para ti?”. ¿Quién soy para
ti? Es una pregunta que, dirigida a
cada uno de nosotros, no pide sólo
una respuesta correcta, de catecismo,
sino una respuesta personal, una
respuesta de vida.

De esta respuesta nace la renovación
del discipulado. Es algo que tuvo
lugar a través de tres pasos, que
realizaron los discípulos y que
podemos realizar también nosotros:
el primero el anuncio de Jesús, el
segundo el discernimiento con Jesús
y el tercero el camino en pos de
Jesús.

1. El anuncio de Jesús. A la pregunta:
“Pero ustedes, ¿quién dicen que soy



yo?”, respondió Pedro como
representante de todo el grupo: «¡Tú
eres el Mesías!». Pedro dice todo en
pocas palabras, la respuesta es
exacta pero, sorprendentemente,
después de este reconocimiento Jesús
ordena «que no dijeran nada a nadie
de Él» (v. 30). Nos preguntamos: ¿Por
qué una prohibición tan categórica?
Por una razón precisa, decir que
Jesús es el Cristo, el Mesías, es exacto
pero incompleto. Existe siempre el
riesgo de anunciar un falso
mesianismo, un mesianismo según
los hombres y no según Dios. Por eso,
a partir de aquel momento, Jesús
comienza a revelar su identidad, su
identidad pascual, la que
encontramos en la Eucaristía.
Explica que su misión se culminaría,
ciertamente, en la gloria de la
resurrección, pero pasando a través
de la humillación de la cruz. Es decir,
se realizaría según la sabiduría de
Dios, «que —dice san Pablo— no es la
de este mundo ni la de los dirigentes



de este mundo» (1 Co 2,6). Jesús
impone el silencio sobre su identidad
mesiánica, pero no sobre la cruz que
lo espera. Es más —anota el
evangelista— Jesús comienza a
enseñar «con absoluta claridad» (Mc
8,32) que «el Hijo del hombre debía
padecer mucho, que sería rechazado
por los ancianos, los sumos
sacerdotes y los maestros de la Ley,
que lo matarían, pero que resucitaría
a los tres días» (v. 31).

Ante este anuncio de Jesús, anuncio
desconcertante, también nosotros
podemos quedar asombrados.
También a nosotros nos gustaría un
mesías potente en vez de un siervo
crucificado. La Eucaristía está ante
nosotros para recordarnos quién es
Dios. No lo hace con palabras, sino de
forma concreta, mostrándonos a Dios
como Pan partido, como Amor
crucificado y entregado. Podemos
añadir mucha ceremonia, pero el
Señor permanece allí, en la sencillez



de un Pan que se deja partir,
distribuir y comer. Está ahí para
salvarnos. Para salvarnos, se hace
siervo; para darnos vida, muere. Nos
hace bien dejarnos desconcertar por
el anuncio de Jesús. Y quien se abre a
este anuncio de Jesús, se abre al
segundo pasaje.

2. El discernimiento con Jesús. Frente
al anuncio del Señor, la reacción de
Pedro es típicamente humana.
Cuando se perfila la cruz, la
perspectiva del dolor, el hombre se
rebela. Y Pedro, después de haber
confesado el mesianismo de Jesús, se
escandaliza de las palabras del
Maestro e intenta disuadirlo de que
continúe por su camino. La cruz no
está nunca de moda. Queridos
hermanos y hermanas, la cruz no
está nunca de moda, ni hoy ni en el
pasado. Pero sana por dentro. Es
delante del Crucificado que
experimentamos una benéfica lucha
interior, un áspero conflicto entre el



“pensar como piensa Dios” y el
“pensar como piensan los hombres”.
Por un lado, está la lógica de Dios,
que es la del amor humilde. El
camino de Dios rehúye cualquier
imposición, ostentación y de todo
triunfalismo, está siempre dirigido al
bien del otro, hasta el sacrificio de sí
mismo. Por otro lado, está el “pensar
como piensan los hombres”, que es la
lógica del mundo, de la mundanidad,
apegada al honor y a los privilegios,
encaminada al prestigio y al éxito.
Aquí lo que cuenta es la
consideración y la fuerza, lo que
atrae la atención de la mayoría y
sabe hacerse valer ante los demás.

Deslumbrado por esta perspectiva,
Pedro llevó aparte a Jesús y comenzó
a reprenderlo (cf. v. 32). Primero lo
había confiesa y ahora lo reprende.
Nos puede pasar también a nosotros
que llevemos “aparte” al Señor, que
lo pongamos en un rincón del
corazón, que continuemos



sintiéndonos religiosos y buenos y
sigamos adelante por nuestro camino
sin dejarnos conquistar por la lógica
de Jesús. Pero hay una verdad. Él, sin
embargo, nos acompaña en esta
lucha interior, porque desea que,
como los Apóstoles, elijamos estar de 
su parte. Está la parte de Dios y está
la parte del mundo. La diferencia no
está entre el que es religioso y el que
no lo es. La diferencia crucial es
entre el verdadero Dios y el dios de
nuestro yo. ¡Qué lejos está Aquel que
reina en silencio sobre la cruz, del
falso dios que quisiéramos que
reinase con la fuerza y redujese al
silencio a nuestros enemigos! ¡Qué
distinto es Cristo, que se propone
sólo con amor, de los mesías potentes
y triunfadores, adulados por el
mundo! Jesús nos sacude, no se
conforma con las declaraciones de fe,
nos pide purificar nuestra
religiosidad ante su cruz, ante la
Eucaristía. Nos hace bien estar en
adoración ante la Eucaristía para



contemplar la fragilidad de Dios.
Dediquémosle tiempo a la adoración.
Es una forma de rezar que se olvida
demasiado. Dediquémosle tiempo a
la adoración. Dejemos que Jesús, Pan
vivo, sane nuestras cerrazones y nos
abra al compartir, nos cure de
nuestras rigideces y del encerrarnos
en nosotros mismos, nos libere de las
esclavitudes paralizantes de
defender nuestra imagen, nos inspire
a seguirlo adonde Él quiera
conducirnos. No donde yo deseo. De
este modo llegamos al tercer paso.

3. El camino en pos de Jesús es
también el camino con Jesús. «¡Ponte
detrás de mí, Satanás!» (v. 33). De ese
modo Jesús atrae de nuevo a Pedro
hacia Él, con una orden dolorosa,
dura. Pero el Señor, cuando manda
algo, en realidad está ahí, preparado
para concederlo. Y Pedro acoge la
gracia de dar “un paso atrás”
recuérdate que el camino cristiano
inicia con un paso atrás. El camino



cristiano no es una búsqueda del
éxito, sino que comienza con un paso
hacia atrás, con un descentramiento
liberador, con el quitarse uno del
centro de la vida. Es entonces cuando
Pedro reconoce que el centro no es 
su Jesús, sino el verdadero Jesús.
Caerá de nuevo, pero de perdón en
perdón reconocerá cada vez mejor el
rostro de Jesús. Y pasará de la
admiración estéril por Cristo a la
imitación concreta de Cristo.

¿Qué quiere decir caminar en pos de
Jesús? Es ir adelante por la vida con
su misma confianza, la de ser hijos
amados de Dios. Es recorrer el
mismo camino del Maestro, que vino
a servir y no a ser servido (cf. Mc
10,45). Caminar detrás de Jesús es
dirigir cada día nuestros pasos al
encuentro del hermano. Hacia allí
nos lleva la Eucaristía, a sentirnos un
solo Cuerpo, a partirnos por los
demás. Queridos hermanos y
hermanas, dejemos que el encuentro



con Jesús en la Eucaristía nos
transforme, como transformó a los
grandes y valientes santos que
ustedes veneran, pienso en san
Esteban y santa Isabel. Como ellos,
no nos contentemos con poco, no nos
resignemos a una fe que vive de ritos
y de repeticiones, abrámonos a la
novedad escandalosa de Dios
crucificado y resucitado, Pan partido
para dar vida al mundo. Entonces
viviremos en la alegría; y llevaremos
alegría.

Este Congreso Eucarístico
Internacional es un punto de llegada
de un camino, pero hagamos que sea
sobre todo un punto de partida.
Porque el camino en pos de Jesús
invita a mirar hacia adelante, a
acoger la novedad de la gracia, a
hacer revivir cada día dentro de
nosotros ese interrogante que, como
en Cesarea de Filipo, el Señor dirige a
cada uno de nosotros sus discípulos: 
Y ustedes, ¿quién dicen que soy yo?



Ángelus

Queridos hermanos y hermanas:

Eucaristía significa “acción de
gracias” y al finalizar esta
Celebración, que cierra el Congreso
Eucarístico y mi visita a Budapest,
quisiera dar gracias de todo corazón.
Gracias a la gran familia cristiana
húngara, que deseo abrazar en sus
ritos, en su historia, en las hermanas
y hermanos católicos y de otras
confesiones, todos en camino hacia la
unidad plena. A este respecto, saludo
de corazón al Patriarca Bartolomé,
Hermano que nos honra con su
presencia. Gracias, en particular, a
mis amados hermanos obispos, a los
sacerdotes, a los consagrados y
consagradas, y a todos ustedes,
queridos fieles. Un agradecimiento
grande a quienes se han esforzado
tanto por la realización del Congreso
Eucarístico y de esta jornada.



Al renovar la gratitud a las
autoridades civiles y religiosas que
me han acogido quisiera
decirköszönöm [gracias] a ti, pueblo
de Hungría. El himno que ha
acompañado el Congreso se dirige a
ti de esta manera: «Durante mil años
la cruz fue columna de tu salvación,
que también ahora la señal de Cristo
sea para ti la promesa de un futuro
mejor». Esto es lo que les deseo, que
la cruz sea vuestro puente entre el
pasado y el futuro. El sentimiento
religioso es la savia de esta nación,
tan unida a sus raíces. Pero la cruz,
plantada en la tierra, además de
invitarnos a enraizarnos bien, eleva
y extiende sus brazos hacia todos;
exhorta a mantener firmes las raíces,
pero sin encerrarse; a recurrir a las
fuentes, abriéndose a los sedientos
de nuestro tiempo. Mi deseo es que
sean así: fundamentados y abiertos,
arraigados y respetuosos. Isten
éltessen! [¡Felicidades!] La “Cruz de la
misión” es el símbolo de este



Congreso. Que los lleve a anunciar
con la vida el Evangelio liberador de
la ternura sin límites que Dios tiene
por cada uno. En la carestía de amor
de hoy, es el alimento que el hombre
espera.

Hoy, no muy lejos de aquí, en
Varsovia, dos testigos del Evangelio
son proclamados beatos: el Cardenal
Esteban Wyszyński e Isabel Czacka,
fundadora de las Hermanas
Franciscanas Siervas de la Cruz. Dos
figuras que conocieron de cerca la
cruz: el Primado de Polonia,
arrestado y segregado, fue siempre
un pastor valiente según el corazón
de Cristo, heraldo de la libertad y de
la dignidad del hombre; sor Isabel,
que perdió la vista muy joven, dedicó
toda su vida a ayudar a los ciegos.
Que el ejemplo de los nuevos beatos
nos estimule a transformar las
tinieblas en luz con la fuerza del
amor.



Para finalizar rezamos el Ángelus, en
este día en que veneramos el
santísimo nombre de María.
Antiguamente, por respeto, ustedes
húngaros no pronunciaban el
nombre de María, pero la llamaban
con el mismo título honorífico
utilizado para la reina. Que la “Beata
Reina, vuestra antigua patrona” los
acompañe y los bendiga. Mi
bendición, desde esta gran ciudad,
quiere llegar a todos, en particular a
los niños y a los jóvenes, a los
ancianos y a los enfermos, a los
pobres y a los excluidos. Con ustedes
y para ustedes digo:Isten, áldd meg a
magyart! [¡Que Dios bendiga a los
húngaros!].

Encuentro ecuménico en la
Nunciatura apostólica de
Bratislava

Queridos miembros del Consejo
Ecuménico de las Iglesias en la
República Eslovaca:



Los saludo cordialmente y les
agradezco por haber aceptado la
invitación y por haber venido a mi
encuentro. Yo, peregrino en
Eslovaquia, ustedes, distinguidos
huéspedes en la Nunciatura. Estoy
contento de que el primer encuentro
sea con ustedes: es un signo de que la
fe cristiana es —y quiere ser—
semilla de unidad y levadura de
fraternidad en este país. Gracias
Beatitud, Hermano Rastislav, por su
presencia; gracias, querido Obispo
Ivan, Presidente del Consejo
Ecuménico, por las palabras que me
ha dirigido y que testimonian el
esfuerzo de querer seguir caminando
juntos para pasar del conflicto a la
comunión.

El camino de sus comunidades ha
vuelto a comenzar después de los
años de la persecución ateísta,
cuando no había libertad religiosa, o
esta era duramente probada.
Después, finalmente, llegó. Y ahora



los une un tramo de camino en el
que experimentan lo hermoso,
aunque al mismo tiempo difícil, que
es vivir la fe como personas libres.
Existe en efecto la tentación de
volver a ser esclavos, no ciertamente
de un régimen, sino de una
esclavitud todavía peor, la interior.

Es esto lo que advertía Dostoyevski
en un relato célebre, la Leyenda del
Gran Inquisidor. Jesús vuelve a la
tierra y es encarcelado. El inquisidor
le dirige palabras hirientes, lo acusa
precisamente de haber dado
demasiada importancia a la libertad
de los hombres. Le dice: «Quieres ir
por el mundo con las manos vacías,
predicando una libertad que los
hombres, en su estupidez y su
ignominia naturales, no pueden
comprender; una libertad que los
atemoriza, pues no hay ni ha habido
jamás nada más intolerable para el
hombre y para la sociedad que ser
libres» (Los Hermanos Karamazov).



Y sube el tono, agregando que los
hombres están dispuestos a
intercambiar gustosamente su
libertad por una esclavitud más
cómoda, la de someterse a alguien
que decida por ellos, con tal de tener
pan y seguridades. Y así llega a
reprochar a Jesús el no haber
querido convertirse en César, para
doblegar la conciencia de los
hombres y establecer la paz con la
fuerza. En cambio, continuó
prefiriendo para el hombre la
libertad, mientras la humanidad
reclama “pan y poco más”.

Queridos hermanos, que no nos pase
esto; ayudémonos a no caer en la
trampa de contentarnos con pan y
poco más. Porque este riesgo
sobreviene cuando la situación se
normaliza, cuando nos estabilizamos
y nos acostumbramos, aspirando a
mantener una vida tranquila.
Entonces, a lo que se apunta no es
más a «la libertad que tenemos en



Cristo Jesús» (Ga 2,4), a su verdad
que nos hace libres (cf. Jn 8,32), sino
a obtener espacios y privilegios. Que,
según el Evangelio, es “pan y poco
más”. Aquí, desde el corazón de
Europa, nos preguntamos: nosotros
cristianos, ¿hemos perdido un poco
el ardor del anuncio y la profecía del
testimonio? ¿Es la verdad del
Evangelio lo que nos hace libres o
nos sentimos libres cuando
conseguimos zonas de confort que
nos permitan organizarnos y seguir
adelante tranquilos sin mayores
consecuencias? E incluso,
contentándonos con pan y
seguridades, ¿no habremos perdido
tal vez el impulso en la búsqueda de
la unidad implorada por Jesús,
unidad que ciertamente exige esa
libertad madura de decisiones
fuertes, de renuncias y sacrificios,
pero que es la premisa para que el
mundo crea? (cf. Jn 17,21). No nos
interesemos solamente de lo que
puede beneficiar a nuestras



comunidades particulares. La
libertad del hermano y de la
hermana es también nuestra
libertad, porque nuestra libertad no
es plena sin él y sin ella.

Aquí la evangelización ha surgido de
manera fraterna, llevando impreso el
sello de los santos hermanos de
Tesalónica Cirilo y Metodio. Que
ellos, testigos de una cristiandad
todavía unida e inflamada del ardor
del anuncio, nos ayuden a proseguir
en el camino cultivando la comunión
fraterna entre nosotros en el nombre
de Jesús. Por otra parte, ¿cómo
podemos desear una Europa que
vuelva a encontrar las propias raíces
cristianas si somos nosotros los
primeros desarraigados de la plena
comunión? ¿Cómo podemos soñar
una Europa libre de ideologías, si no
somos libres para anteponer la
valentía de Jesús a las necesidades de
los distintos grupos de creyentes? Es
difícil exigir una Europa más



fecundada por el Evangelio sin
advertir el hecho de que en el
continente aún no estamos unidos
plenamente entre nosotros, y sin
preocuparnos unos de otros. Cálculos
de conveniencia, razones históricas y
vínculos políticos no pueden ser
obstáculos inamovibles en nuestro
camino. Que nos ayuden los santos
Cirilo y Metodio, «precursores del
ecumenismo» (S. JUAN PABLO II,
Carta enc. Slavorum Apostoli, 14), a
prodigarnos por una reconciliación
de las diversidades en el Espíritu
Santo; por una unidad que, sin ser
uniformidad, sea signo y testimonio
de la libertad de Cristo, el Señor que
desata los nudos del pasado y cura
del miedo y las inseguridades.

En su tiempo, Cirilo y Metodio
hicieron posible que la Palabra
divina se encarnara en estas tierras
(cf. Jn 1,14). En esta perspectiva,
quisiera compartir con ustedes dos
sugerencias, consejos fraternos para



difundir el Evangelio de la libertad y
de la unidad hoy. El primero se
refiere a la contemplación. Un
carácter distintivo de los pueblos
eslavos, que ustedes tienen que
conservar juntos, es el rasgo
contemplativo, que va más allá de las
conceptualizaciones filosóficas e
incluso teológicas, a partir de una fe
experiencial, que sabe acoger el
misterio. Ayúdense a cultivar esta
tradición espiritual, que Europa
tanto necesita; en particular tiene sed
de ella el Occidente eclesial, para
volver a encontrar la belleza de la
adoración de Dios y la importancia
de no concebir la comunidad de fe
principalmente sobre la base de una
eficiencia programática y funcional.

El segundo consejo concierne en
cambio a la acción. La unidad no se
obtiene tanto con los buenos
propósitos y con la adhesión a algún
valor común, sino haciendo algo
juntos por los que nos acercan más al



Señor. ¿Quiénes son? Son los pobres,
porque en ellos Jesús está presente
(cf. Mt 25,40). Compartir la caridad
abre horizontes más amplios y ayuda
a caminar más ligeros, superando
prejuicios y malentendidos. Y
también eso es una característica que
encuentra una acogida genuina en
este país, donde en la escuela se
aprende de memoria una poesía que
contiene, entre otros, un pasaje muy
hermoso: «Cuando la mano forastera
llame a nuestra puerta con sincera
confianza, sea quien sea, venga de
cerca o de lejos, de día o de noche, el
don de Dios estará esperándolo en
nuestra mesa» (SAMO CHALUPKA,
Mor ho!, 1864). Que el don de Dios
esté presente en las mesas de cada
uno para que, mientras no
compartamos la misma mesa
eucarística, podamos al menos
acoger juntos a Jesús sirviéndolo en
los pobres. Será un signo más
evocador que muchas palabras, que
ayudará a la sociedad civil a



comprender, especialmente en este
período de sufrimiento, que sólo
estando de parte de los más débiles
todos saldremos en verdad de la
pandemia.

Queridos hermanos, les agradezco su
presencia y su camino. El carácter
afable y acogedor, típico del pueblo
eslovaco, la tradicional convivencia
pacífica entre ustedes y su
colaboración por el bien del país son
importantes para el fermento del
Evangelio. Los animo a seguir
adelante en el camino ecuménico,
tesoro valioso e irrenunciable. Les
aseguro mi recuerdo y les pido, por
favor, que recen por mí. Gracias.

Lunes, 13 de septiembre

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo



Diplomático en el jardín del
Palacio Presidencial de Bratislava

Señora Presidenta,miembros del
Gobierno y del Cuerpo Diplomático, 

distinguidas Autoridades civiles y
religiosas,

señoras y señores:Expreso mi gratitud
a la Presidenta Zuzana Čaputová por
las palabras de bienvenida que me ha
dirigido, también en nombre de
ustedes y de la población. Saludo a
todos ustedes, manifestándoles mi
alegría de estar en Eslovaquia. Vengo
como peregrino en un país joven pero
de historia antigua, en una tierra de
raíces profundas situada en el
corazón de Europa. Verdaderamente
me encuentro en una “tierra media”,
que ha visto muchas transiciones.
Estos territorios han sido frontera del
Imperio romano y lugar de
interacción entre el cristianismo
occidental y oriental. De la gran



Moravia al Reino húngaro, de la
República checoslovaca a hoy, han
sabido, en medio de no pocas pruebas,
integrarse y distinguirse de un modo
esencialmente pacífico. Veintiocho
años atrás el mundo admiró el
nacimiento sin conflictos de dos
países independientes.

Esta historia llama a Eslovaquia a ser 
un mensaje de paz en el corazón de
Europa. Es lo que sugiere la gran
franja azul de su bandera, que
simboliza la fraternidad con los
pueblos eslavos. Fraternidad es lo que
necesitamos para promover una
integración cada vez más necesaria.
Esta urge ahora, en un momento en el
que, después de durísimos meses de
pandemia, se plantea, junto a muchas
dificultades, una anhelada
reactivación económica, favorecida
por los planes de recuperación de la
Unión Europea. Todavía se puede
correr el riesgo de dejarse arrastrar



por la prisa y la seducción de las
ganancias, generando una euforia
pasajera que, más que unir, divide.
Además, la sola recuperación
económica no es suficiente en un
mundo donde todos estamos
conectados, donde todos habitamos
una tierra media. Que este país,
mientras en varios frentes siguen
luchas por la supremacía, reafirme su
mensaje de integración y de paz, y
Europa se distinga por una
solidaridad que, atravesando las
fronteras, pueda volver a llevarla al
centro de la historia.

La historia eslovaca está marcada de
manera indeleble por la fe. Deseo que
ésta ayude a alimentar de modo
connatural propósitos y sentimientos
de fraternidad. Pueden inspirarse en
las grandiosas vidas de los santos
hermanos Cirilo y Metodio. Ellos
difundieron el Evangelio cuando los
cristianos del continente estaban



unidos; y todavía hoy unen las
confesiones de esta tierra. Eran
reconocidos por todos y buscaban la
comunión con todos: eslavos, griegos
y latinos. La solidez de su fe se
traducía así en una apertura
espontánea. Es un legado que ustedes
están llamados a recoger en este
momento, para ser también en este
tiempo un signo de unidad.

Queridos amigos, que esta vocación a
la fraternidad no desaparezca nunca
de sus corazones, sino que acompañe
siempre la simpática autenticidad que
los caracteriza. Ustedes saben
reservar gran atención a la
hospitalidad. Me sorprenden las
expresiones típicas de la acogida
eslava, que ofrece a los visitantes el
pan y la sal. Y quisiera ahora
inspirarme en estos dones sencillos y
preciosos, impregnados de Evangelio.



El pan, elegido por Dios para hacerse
presente entre nosotros, es esencial.
La Escritura invita a no acumularlo,
sino a compartirlo. El pan del que
habla el Evangelio siempre se parte.
Es un fuerte mensaje para nuestra
vida cotidiana; nos dice que la riqueza
verdadera no consiste tanto en
multiplicar cuanto se tiene, sino en
compartirlo equitativamente con
quien tenemos a nuestro alrededor. El
pan, que partiéndose evoca la
fragilidad, invita en particular a
hacerse cargo de los más débiles. Que
nadie sea estigmatizado o
discriminado. La mirada cristiana no
ve en los más frágiles una carga o un
problema, sino hermanos y hermanas
a quienes acompañar y cuidar.

El pan partido y compartido
equitativamente recuerda la
importancia de la justicia, de dar a
cada uno la oportunidad de
realizarse. Es necesario esforzarse



para construir un futuro en el que las
leyes se apliquen a todos por igual,
sobre la base de una justicia que no
esté nunca en venta. Y para que la
justicia no permanezca como una idea
abstracta, sino que sea concreta como
el pan, es necesario emprender una
seria lucha contra la corrupción y que
ante todo se fomente e imponga la
legalidad.

Además, el pan se une
inseparablemente a un adjetivo:
cotidiano (cf. Mt 6,11), pan cotidiano.
El pan de cada jornada es el trabajo,
que ocupa gran parte de ella. Del
mismo modo que sin pan no hay
nutrición, sin trabajo no hay dignidad.
En la base de una sociedad justa y
fraterna rige el derecho de que a cada
uno se le conceda el pan del trabajo,
para que nadie se sienta marginado y
se vea obligado a dejar la familia y la
tierra de origen en busca de mejores
oportunidades.



«Ustedes son la sal de la tierra» (Mt
5,13). La sal es el primer símbolo que
Jesús emplea enseñando a sus
discípulos. Esta, en primer lugar, da
gusto a los alimentos, y lleva a pensar
en ese sabor sin el cual la vida se
vuelve insípida. No bastan
ciertamente estructuras organizadas
y eficientes para hacer buena la
convivencia humana, se necesita
sabor, se necesita el sabor de la
solidaridad. Y como la sal sólo da
sabor disolviéndose, así la sociedad
encuentra gusto a través de la
generosidad gratuita de quien se
entrega por los demás. Es hermoso
que a los jóvenes, en particular, se los
motive en este sentido, para que se
sientan protagonistas del futuro del
país y lo tomen en serio,
enriqueciendo con sus sueños y su
creatividad la historia que los ha
precedido. No hay renovación sin los
jóvenes, que a menudo son engañados
por un espíritu consumista que
marchita la existencia. Muchos,



demasiados en Europa se arrastran
en el cansancio y la frustración,
estresados por ritmos de vida
frenéticos y sin saber cómo encontrar
motivaciones y esperanza. El
ingrediente que falta es el cuidado por
los demás. Sentirse responsables de
alguien da gusto a la vida y permite
descubrir que lo que damos es en
realidad un don que nos hacemos a
nosotros mismos.

La sal, en los tiempos de Cristo,
además de dar sabor, servía para
conservar los alimentos,
preservándolos del deterioro. Me
gustaría que nunca dejen que los
fragantes sabores de sus mejores
tradiciones se estropeen por la
superficialidad del consumo y las
ganancias materiales. Y mucho menos
de los colonialismos ideológicos. En
esta tierra, hasta hace algunos
decenios, un pensamiento único
coartaba la libertad; hoy otro



pensamiento único la vacía de sentido,
reconduciendo el progreso al beneficio
y los derechos sólo a las necesidades
individualistas. Hoy, como entonces,
la sal de la fe no es una respuesta
según el mundo, no está en el ardor de
llevar a cabo guerras culturales, sino
en la siembra humilde y paciente del
Reino de Dios, principalmente con el
testimonio de la caridad, del amor.
Vuestra Constitución menciona el
deseo de edificar el país sobre la
herencia de los santos Cirilo y
Metodio, patronos de Europa. Ellos,
sin imposiciones y sin coacciones,
fecundaron la cultura con el
Evangelio, generando procesos
beneficiosos. Es esta la senda, no la
lucha por la conquista de espacios y
de relevancia, sino el camino que
indican los santos, el camino de las
Bienaventuranzas. De allí, de las
Bienaventuranzas, surge la visión
cristiana de la sociedad.



Los santos Cirilo y Metodio también
han mostrado que custodiar el bien no
significa repetir el pasado, sino
abrirse a la novedad sin
desarraigarse. Vuestra historia
cuenta con muchos escritores, poetas
y hombres de cultura que han sido la
sal del país. Y como la sal quema
sobre las heridas, así sus vidas han
pasado con frecuencia a través del
crisol del sufrimiento. Cuántas
personas ilustres fueron encerradas
en la cárcel, permaneciendo libres
interiormente y ofreciendo luminosos
ejemplos de valentía, coherencia y
resistencia a la injusticia. Y sobre
todo de perdón. Esta es la sal de
vuestra tierra.

La pandemia, en cambio, es el crisol
de nuestro tiempo. Esta nos ha
mostrado que es muy fácil, a pesar de
estar todos en la misma situación,
disgregarse y pensar solamente en
uno mismo. Volvamos a comenzar



reconociendo que todos somos
frágiles y necesitados de los demás.
Ninguno puede aislarse, ya sea como
individuo o como nación. Acojamos
esta crisis como un «llamado a
repensar nuestros estilos de
vida» (Carta enc. Fratelli tutti, 33). No
sirve recriminar el pasado, es
necesario ponerse manos a la obra
para construir juntos el futuro. Me
gustaría que lo hicieran con la mirada
dirigida hacia lo alto, como cuando
miran sus espléndidos montes Tatras.
Allí, entre los bosques y las cumbres
que señalan el cielo, Dios parece más
cercano y la creación se revela como
la casa intacta que durante siglos ha
acogido tantas generaciones. Sus
montes conectan cimas y paisajes
variados en una cadena única, y
trascienden los límites del país para
unir en la belleza pueblos diversos.
Cultiven esta belleza, la belleza del
conjunto. Esto requiere paciencia, esto
requiere esfuerzo, esto requiere
valentía e intercambio, esto requiere

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#33


entusiasmo y creatividad. Pero es la
obra humana que el cielo bendice. Que
Dios los bendiga, que bendiga esta
tierra. Nech Boh žehná Slovensko!
[¡Que Dios bendiga a Eslovaquia!]
Gracias.

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos,
seminaristas y catequistas en la
Catedral de San Martín de
Bratislava

Queridos hermanos obispos,

queridos sacerdotes, religiosas,
religiosos y seminaristas,

queridos catequistas, hermanas y
hermanos, ¡buenos días!

Los saludo con alegría y agradezco a
Mons. Stanislav Zvolenský las



palabras que me ha dirigido. Gracias
por la invitación a sentirme en casa.
Vengo como vuestro hermano y por
eso me siento uno de ustedes. Estoy
aquí para compartir su camino —
esto debe hacer el obispo, el Papa—,
sus preguntas, los anhelos y las
esperanzas de esta Iglesia y de este
país. Y, hablando del país, le acabo de
decir a la señora Presidenta que
Eslovaquia es una poesía. Compartir
era el estilo de la primera comunidad
cristiana: eran perseverantes y
estaban unidos, caminaban juntos
(cf. Hch 1,12-14). También discutían,
pero caminaban juntos.

Es lo primero que necesitamos: una
Iglesia que camina unida, que
recorre los caminos de la vida con la
llama del Evangelio encendida. La
Iglesia no es una fortaleza, no es una
potencia, un castillo situado en alto
que mira el mundo con distancia y
suficiencia. Aquí en Bratislava el
castillo ya existe, ¡y es muy hermoso!



Pero la Iglesia es la comunidad que
desea atraer hacia Cristo con la
alegría del Evangelio —¡no el castillo!
—, es la levadura que hace fermentar
el Reino del amor y de la paz en la
masa del mundo. Por favor, no
cedamos a la tentación de la
magnificencia, de la grandeza
mundana. La Iglesia debe ser
humilde como era Jesús, que se
despojó de todo, que se hizo pobre
para enriquecernos (cf. 2 Co 8,9). Así
vino a habitar entre nosotros y a
curar nuestra humanidad herida.

Sí, es hermosa una Iglesia humilde
que no se separa del mundo y no
mira la vida con desapego, sino que
la habita desde dentro. Habitar desde
dentro, no lo olvidemos: compartir,
caminar juntos, acoger las preguntas
y las expectativas de la gente. Esto
nos ayuda a salir de la
autorreferencialidad. El centro de la
Iglesia —¿quién es el centro de la
Iglesia?— no es la Iglesia, y cuando la



Iglesia se mira a sí misma acaba
como la mujer del Evangelio:
encorvada, mirándose el ombligo (cf.
Lc 13,10-13). El centro de la Iglesia no
es ella misma. Salgamos de la
preocupación excesiva por nosotros
mismos, por nuestras estructuras,
por cómo nos mira la sociedad. Y esto
al final nos llevará a una “teología
del maquillaje”, de cómo nos
maquillamos mejor. Adentrémonos
en cambio en la vida real, la vida real
de la gente, y preguntémonos:
¿cuáles son las necesidades y las
expectativas espirituales de nuestro
pueblo? ¿Qué se espera de la Iglesia?
A mí me parece importante intentar
responder a estas preguntas y me
vienen a la mente tres palabras.

La primera es libertad. Sin libertad
no hay verdadera humanidad,
porque el ser humano ha sido creado
libre y para ser libre. Los periodos
dramáticos de la historia de su país
son una gran enseñanza: cuando la



libertad fue herida, violada y
asesinada; la humanidad fue
degradada y se abatieron sobre ella
las tormentas de la violencia, de la
coacción y de la privación de los
derechos.

Pero, al mismo tiempo, la libertad no
es una conquista automática, que
permanece igual una vez para
siempre. ¡No! La libertad siempre es
un camino, a veces fatigoso, que hay
que renovar continuamente, luchar
por ella cada día. No basta ser libres
exteriormente o en las estructuras de
la sociedad para serlo de verdad. La
libertad llama a ser responsables de
las propias decisiones, a discernir, a
llevar adelante los procesos de la
vida en primera persona. Y esto es
arduo, esto nos da miedo. A veces es
más cómodo no dejarse provocar por
las situaciones concretas y seguir
adelante repitiendo el pasado, sin
poner nuestro corazón, sin el riesgo
de la decisión. Mejor arrastrar la



vida haciendo lo que otros deciden
por nosotros —quizá la masa o la
opinión pública o lo que nos venden
los medios de comunicación social—.
Esto no puede ser. Y hoy, mucho de lo
que hacemos lo deciden los medios
por nosotros. Y se pierde la libertad.
Recordemos la historia del pueblo de
Israel: sufría bajo la tiranía del
faraón, era esclavo; luego fue
liberado por el Señor, pero para
llegar a ser verdaderamente libre, no
sólo liberado de los enemigos, debía
atravesar el desierto, un camino
difícil. Y les llevaba a pensar: “Casi,
casi era mejor antes, al menos
teníamos algunas cebollas para
comer…”. Una gran tentación: mejor
algunas cebollas que la fatiga y el
riesgo de la libertad. Esta es una de
las tentaciones. Ayer, hablando al
grupo ecuménico, recordaba a
Dostoyevski en “El Gran Inquisidor”.
Cristo regresa de incógnito a la tierra
y el inquisidor le reprocha que haya
dado la libertad a los hombres. Basta

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html


algo de pan y poquito más; basta un
poco de pan y cualquier otra cosa.
Siempre está esa tentación, la
tentación de las cebollas. Mejor un
poco de cebolla y pan que la fatiga y
el riesgo de la libertad. Les dejo a
ustedes que piensen estas cosas.

A veces también en la Iglesia nos
puede acechar esta idea: es mejor
tener todo predefinido —las leyes
que deben observarse, seguridad y
uniformidad—, más que ser
cristianos responsables y adultos que
piensan, interrogan la propia
conciencia y se dejan cuestionar. Es
el comienzo de la casuística, todo
controlado. En la vida espiritual y
eclesial existe la tentación de buscar
una falsa paz que nos deja
tranquilos, en vez del fuego del
Evangelio que nos inquieta, que nos
transforma. Las seguras cebollas de
Egipto son más cómodas que las
incertidumbres del desierto. Pero
una Iglesia que no deja espacio a la



aventura de la libertad, incluso en la
vida espiritual, corre el riesgo de
convertirse en un lugar rígido y
cerrado. Tal vez algunos están
acostumbrados a esto; pero a muchos
otros —sobre todo en las nuevas
generaciones— no les atrae una
propuesta de fe que no les deje su
libertad interior, no les atrae una
Iglesia en la que sea necesario que
todos piensen del mismo modo y
obedezcan ciegamente.

Queridos amigos, no tengan miedo
de formar a las personas en una
relación madura y libre con Dios.
Esta relación es importante. Esto
quizá nos dará la impresión de no
poder controlarlo todo, de perder
fuerza y autoridad; pero la Iglesia de
Cristo no quiere dominar las
conciencias y ocupar los espacios,
quiere ser una “fuente” de esperanza
en la vida de las personas. Es un
riesgo. Es un desafío. Lo digo sobre
todo a los Pastores: ustedes ejercitan



el ministerio en un país en el que
muchas cosas han cambiado
rápidamente y muchos procesos
democráticos se han iniciado, pero la
libertad todavía es frágil. Lo es sobre
todo en el corazón y en la mente de
las personas. Por eso los animo a
hacerlas crecer libres de una
religiosidad rígida. Salir de esto, y
que crezcan libres. Que ninguno se
sienta presionado. Que cada uno
pueda descubrir la libertad del
Evangelio, entrando gradualmente
en relación con Dios, con la
confianza de quien sabe que, ante Él,
puede llevar la propia historia y las
propias heridas sin miedo y sin
fingimientos, sin preocuparse de
defender la propia imagen. Poder
decir: “soy pecador”, pero decirlo con
sinceridad, no golpearnos el pecho y
después seguir creyéndonos justos.
La libertad. Que el anuncio del
Evangelio sea liberador, nunca
opresor. ¡Y que la Iglesia sea signo de
libertad y de acogida!



Estoy seguro de que nunca se sabrá
de donde viene esto. Les digo algo
que pasó hace tiempo. La carta de un
obispo, hablando de un nuncio.
Decía: “Bueno, nosotros estuvimos
400 años sometidos por los turcos y
sufrimos. Después 50 sometidos por
el comunismo y sufrimos. ¡Pero los
siete años con este nuncio han sido
peor que las otras dos veces!”. En
ocasiones me pregunto, ¿cuánta
gente puede decir lo mismo del
obispo o del párroco que tiene?
¿Cuánta gente? No. Sin libertad, sin
paternidad las cosas no funcionan.

La segunda palabra —la primera era
libertad— es creatividad. Ustedes son
hijos de una gran tradición. Su
experiencia religiosa encuentra un
manantial en la predicación y el
ministerio de las figuras luminosas
de los santos Cirilo y Metodio. Ellos
nos enseñan que la evangelización
no es nunca una simple repetición
del pasado. La alegría del Evangelio



siempre es Cristo, pero las sendas
para que esta buena noticia pueda
abrirse camino en el tiempo y en la
historia son diversas. Las sendas son
todas diversas. Cirilo y Metodio
recorrieron juntos esta parte del
continente europeo y, ardientes de
pasión por el anuncio del Evangelio,
llegaron a inventar un nuevo
alfabeto para la traducción de la
Biblia, de los textos litúrgicos y de la
doctrina cristiana. Fue así que se
convirtieron en apóstoles de la
inculturación de la fe entre ustedes.
Fueron inventores de nuevos
lenguajes para transmitir el
Evangelio, fueron creativos en la
traducción del mensaje cristiano,
estuvieron tan cerca de la historia de
los pueblos que encontraban, que
hasta llegaron a hablar su lengua y
asimilar su cultura. ¿No necesita esto
Eslovaquia también hoy? Me
pregunto. ¿No es esta quizá la tarea
más urgente de la Iglesia en los
pueblos de Europa: encontrar nuevos



“alfabetos” para anunciar la fe?
Tenemos de trasfondo una rica
tradición cristiana, pero hoy, en la
vida de muchas personas, esta
permanece en el recuerdo de un
pasado que ya no habla ni orienta
más las decisiones de la existencia.
Ante la pérdida del sentido de Dios y
de la alegría de la fe no sirve
lamentarse, atrincherarse en un
catolicismo defensivo, juzgar y
acusar al mundo malo, no; es
necesaria la creatividad del
Evangelio. ¡Estemos atentos! El
Evangelio aún no está cerrado, está
abierto. Está vigente, está vigente,
sigue adelante. Recordemos lo que
hicieron esos hombres que querían
llevar a un paralítico ante Jesús y no
lograban atravesar la puerta de
entrada. Hicieron una abertura en el
techo y lo bajaron desde lo alto (cf. 
Mc 2,1-5). ¡Fueron creativos! Frente a
las dificultades —“Pero, ¿cómo
hacemos? Ah, hagamos así”—, frente,
quizá, a una generación que no cree,



que ha perdido el sentido de la fe, o
que ha reducido la fe a una
costumbre o a una cultura más o
menos aceptable, tratemos de hacer
una abertura y seamos creativos.
Libertad, creatividad. ¡Qué hermoso
cuando sabemos encontrar caminos,
modos y lenguajes nuevos para
anunciar el Evangelio! Y nosotros
podemos ayudar con la creatividad
humana, también cada uno de
nosotros puede serlo, pero el gran
creativo es el Espíritu Santo, es Él
quien nos impulsa a ser creativos. Si
con nuestra predicación y nuestra
pastoral no logramos entrar más por
la vía ordinaria, intentemos abrir
espacios diferentes, experimentemos
otros caminos.

Y aquí hago un paréntesis. La
predicación. Alguno me ha dicho que
en “Evangelii gaudium” me detuve
demasiado en el tema de la homilía,
porque es uno de los problemas de
este tiempo. Sí, la homilía no es un

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


sacramento, como pretendían
algunos protestantes, pero es un
sacramental. No es una predicación
de cuaresma, no, es otra cosa. Está en
el corazón de la Eucaristía. Y
pensemos en los fieles, que tienen
que escuchar homilías de 40, de 50
minutos, sobre temas que no
comprenden, que no les tocan. Por
favor, sacerdotes y obispos, piensen
bien cómo preparar la homilía, cómo
hacerla para que contacte con la
gente, e inspírense en el texto bíblico.
Una homilía, normalmente, no tiene
que durar más de diez minutos,
porque la gente después de ocho
minutos pierde la atención, a no ser
que sea muy interesante. Pero el
tiempo debería ser 10-15 minutos, no
más. Un profesor de homilética que
tuve decía que una homilía debe
tener coherencia interna, debe tener
una idea, una imagen y un afecto;
que la gente se vaya con una idea,
con una imagen y con algo que les
haya movido el corazón. ¡Así de



sencillo es el anuncio del Evangelio!
Y así predicaba Jesús, que tomaba los
pájaros, los campos, que tomaba esto
o lo otro, las cosas concretas, lo que
la gente podía entender. Disculpen si
vuelvo sobre esto, pero a mí me
preocupa… [aplauso] Me permito
una maldad, ¡el aplauso lo
empezaron las religiosas, que son
víctimas de nuestras homilías!

Cirilo y Metodio desplegaron esta
creatividad nueva, lo hicieron y nos
dicen esto: el Evangelio no puede
crecer si no está radicado en la
cultura de un pueblo, es decir, en sus
símbolos, en sus preguntas, en sus
palabras, en su modo de ser. Los dos
hermanos tuvieron muchos
obstáculos y persecuciones, ustedes
lo saben. Fueron acusados de herejía
porque se habían atrevido a traducir
la lengua de la fe. Así es la ideología
que nace de la tentación de
uniformar. Detrás de querer ser
uniformes hay una ideología. Pero la



evangelización es un proceso de
inculturación, es semilla fecunda de
novedad, es la novedad del Espíritu
que renueva todas las cosas. El
labrador siembra —dice Jesús—,
después se va a su casa y duerme. No
se levanta para ver si crece, si brota.
Dios es el que hace crecer. En este
sentido, no hay que controlar
demasiado la vida, hay que dejar que
la vida crezca, como hicieron Cirilo y
Metodio. A nosotros nos corresponde
sembrar bien y cuidar como padres,
eso sí. El labrador cuida, pero no va
allí a ver todos los días cómo crece. Si
hace esto, mata la planta.

Libertad, creatividad y, finalmente, el
diálogo. Una Iglesia que forma en la
libertad interior y responsable, que
sabe ser creativa adentrándose en la
historia y en la cultura, es también
una Iglesia que sabe dialogar con el
mundo, con el que confiesa a Cristo
sin que sea “de los nuestros”, con el
que vive la fatiga de una búsqueda



religiosa, también con el que no cree.
No es selectiva de un grupito, no,
dialoga con todos, con los creyentes,
con los que progresan en la santidad,
con los tibios y con los no creyentes.
Habla con todos. Es una Iglesia que,
siguiendo el ejemplo de Cirilo y
Metodio, reúne y mantiene unido el
Oriente y el Occidente, tradiciones y
sensibilidades diversas. Una
comunidad que, anunciando el
Evangelio del amor, hace brotar la
comunión, la amistad y el diálogo
entre los creyentes, entre las
diferentes confesiones cristianas y
entre los pueblos.

La unidad, la comunión y el diálogo
siempre son frágiles, especialmente
cuando en el pasado hay una historia
de dolor que ha dejado cicatrices. El
recuerdo de las heridas puede hacer
caer en el resentimiento, en la
desconfianza, incluso en el desprecio,
induciendo a levantar barreras ante
el que es distinto de nosotros. Pero



las heridas pueden ser accesos,
aberturas que, imitando las llagas del
Señor, dejan pasar la misericordia de
Dios, su gracia que cambia la vida y
nos transforma en agentes de paz y
de reconciliación. Sé que ustedes
tienen un proverbio: «A quien te tire
una piedra, tú regálale un pan». Esto
nos inspira. ¡Esto es muy evangélico!
Es la invitación de Jesús a romper el
círculo vicioso y destructivo de la
violencia, poniendo la otra mejilla a
quien nos golpea, para vencer el mal
con el bien (cf. Rm 12,21). Me
impresiona un detalle de la historia
del cardenal Korec. Era un cardenal
jesuita, perseguido por el régimen,
encarcelado, obligado a trabajar
duramente hasta que se enfermó.
Cuando vino a Roma para el Jubileo
del año 2000, fue a las catacumbas y
encendió una vela por sus
perseguidores, pidiendo misericordia
para ellos. ¡Este es el Evangelio! ¡Este
es el Evangelio! Crece en la vida y en
la historia por medio del amor



humilde, por medio del amor
paciente.

Queridas amigas y queridos amigos,
agradezco a Dios estar entre ustedes,
y les agradezco de corazón todo lo
que hacen y lo que son, y lo que
harán inspirándose en esta homilía,
que es también una semilla que yo
estoy sembrando... ¡Veamos si crecen
las plantas! Me gustaría que
continúen su camino en la libertad
del Evangelio, en la creatividad de la
fe y en el diálogo que brota de la
misericordia de Dios, que nos ha
hecho hermanos y hermanas, y que
nos llama a ser artesanos de paz y de
concordia. Los bendigo de corazón. Y,
por favor, recen por mí. ¡Gracias!

Visita al “Centro Belén” de
Bratislava

Buenas tardes a todos.



Estoy contento de visitarlos, de estar
entre ustedes, estoy muy contento.
Gracias por recibirme.

Y agradezco mucho a las Hermanas
por el trabajo que hacen, trabajo de
acogida, de ayuda, de
acompañamiento. Muchas gracias.
Agradezco a las mamás, a los papás
que están aquí con los jóvenes; y
agradezco a todos los jóvenes por
estar aquí en este momento. Y
también el Señor está con nosotros.
Cuando estamos juntos, tan felices, el
Señor está con nosotros. Está con
nosotros incluso cuando afrontamos
momentos de prueba. El Señor nunca
nos abandona, siempre está cerca de
nosotros. Podemos verlo o no verlo,
pero siempre nos acompaña en el
camino de la vida. No se olviden de
esto, sobre todo en los momentos
feos. Y muchas gracias, muchas
gracias.



Encuentro con la comunidad judía
en la Plaza Rybné námestie de
Bratislava

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenas tardes!

Les agradezco sus palabras de
bienvenida y los testimonios que han
dado. Estoy aquí como peregrino
para tocar este lugar y ser tocado por
él. La plaza donde nos encontramos
es muy significativa para su
comunidad. Mantiene vivo el
recuerdo de un rico pasado: fue
durante siglos parte del barrio judío;
aquí trabajó el célebre rabino
Chatam Sofer. Aquí había una
sinagoga, justo al lado de la Catedral
de la Coronación. La arquitectura,
como se ha dicho, expresaba la
convivencia pacífica de las dos
comunidades, símbolo inusual y de
gran alcance evocativo, admirable
signo de unidad en el nombre del
Dios de nuestros padres. Aquí yo



también siento la necesidad, como
muchos de ustedes, de “quitarme las
sandalias”, porque me encuentro en
un lugar bendecido por la
fraternidad de los hombres en el
nombre del Altísimo.

Pero, posteriormente, el nombre de
Dios fue deshonrado. En la locura del
odio, durante la segunda guerra
mundial, más de cien mil judíos
eslovacos fueron asesinados. Y
después, cuando se quisieron borrar
las huellas de la comunidad, aquí la
sinagoga fue demolida. Está escrito:
«No invocarás en vano el nombre del
Señor» (Ex 20,7). El nombre divino,
es decir, su misma realidad personal,
se nombra en vano cuando se viola la
dignidad única e irrepetible del
hombre, creado a su imagen. Aquí el
nombre de Dios fue deshonrado,
porque la peor blasfemia que se le
puede causar es la de usarlo para los
propios fines, más que para respetar
y amar a los demás. Aquí, ante la



historia del pueblo judío, marcada
por este agravio trágico e
indescriptible, nos avergonzamos de
admitirlo: ¡cuántas veces el nombre
inefable del Altísimo ha sido usado
para realizar acciones que por su
falta de humanidad resultan
inenarrables! Cuántos opresores han
declarado: “Dios está con nosotros”,
pero eran ellos los que no estaban
con Dios.

Queridos hermanos y hermanas, la
historia de ustedes es nuestra
historia, sus dolores son nuestros
dolores. Para algunos de ustedes, este
Memorial de la Soah es el único lugar
donde pueden honrar la memoria de
sus seres queridos. También yo me
uno a ustedes. Sobre el Memorial
está escrito en hebreo “Zachor”:
“Recuerda”. La memoria no puede y
no debe dejar lugar al olvido, porque
no habrá un amanecer en que
perdure la fraternidad si antes no se
han compartido y disipado las



oscuridades de la noche. La pregunta
del profeta resuena también para
nosotros: «Centinela, ¿cuánto queda
de la noche?» (Is 21,11). Esto significa
que no es tiempo de seguir opacando
la imagen de Dios que resplandece
en el hombre. Ayudémonos en esto.
Porque tampoco hoy faltan ídolos
vanos y falsos que deshonran el
nombre del Altísimo. Son los ídolos
del poder y del dinero que se
imponen sobre la dignidad del
hombre, de la indiferencia que
vuelve la mirada hacia otra parte, de
las manipulaciones que
instrumentalizan la religión,
haciendo de ella una cuestión de
supremacía o reduciéndola a la
irrelevancia. Y también lo es el
olvido del pasado, la ignorancia que
justifica todo, la rabia y el odio.
Estamos unidos —lo repito— en la
condena de toda violencia, de toda
forma de antisemitismo, y en el
esfuerzo para que la imagen de Dios



en la persona humana no sea
profanada.

Pero esta plaza, queridos hermanos y
hermanas, es también un lugar
donde brilla la luz de la esperanza.
Ustedes vienen aquí cada año a
encender la primera luz en el
candelabro de la Chanukiah. Así, en
la oscuridad, surge el mensaje de que
la destrucción y la muerte no son las
que tienen la última palabra, sino la
renovación y la vida. Y si la sinagoga
fue demolida en este sitio, la
comunidad todavía está presente.
Está viva y abierta al diálogo. Aquí
nuestras historias se encuentran de
nuevo. Aquí juntos afirmamos ante
Dios la voluntad de seguir en un
camino de acercamiento y amistad.

A este respecto, conservo vivo en mí
el recuerdo del encuentro en Roma
en el año 2017 con los
Representantes de vuestras
comunidades judías y cristianas.



Estoy contento de que
posteriormente se haya instituido
una Comisión para el diálogo con la
Iglesia católica y que juntos hayan
publicado importantes documentos.
Es bueno compartir y comunicar lo
que nos une. Y es bueno seguir, en la
verdad y con sinceridad, en el
camino fraterno de purificación de la
memoria para sanar las heridas
pasadas, así como en el recuerdo del
bien recibido y ofrecido. Según el 
Talmud, el que destruye un solo
hombre destruye el mundo entero, y
el que salva un solo hombre salva el
mundo entero. Cada uno vale, y vale
mucho lo que ustedes hacen por
medio de su precioso compartir. Les
agradezco las puertas que han
abierto de ambas partes.

El mundo necesita puertas abiertas.
Son signos de bendición para la
humanidad. Al padre Abrahán Dios
le dijo: «En ti se bendecirán todas las
familias de la tierra» (Gn 12,3). Es un



estribillo que resuena en la vida de
los padres (cf. Gn 18,18; 22,18; 26,4).
A Jacob, o sea Israel, Dios le dijo:
«Ellos serán numerosos como el
polvo de la tierra, y se extenderán al
oeste y al este, al norte y al sur. En ti
y en tu descendencia serán
bendecidas todas las familias de la
tierra» (Gn 28,14). Que aquí, en esta
tierra eslovaca, tierra de encuentro
entre este y oeste, norte y sur, la
familia de los hijos de Israel siga
cultivando esta vocación, la llamada
a ser signo de bendición para todas
las familias de la tierra. La bendición
del Altísimo se derrama sobre
nosotros cuando ve una familia de
hermanos que se respetan, se aman y
colaboran. Que el Omnipotente los
bendiga para que, en medio de tanta
discordia que contamina nuestro
mundo, puedan ser siempre, juntos,
testigos de paz. Shalom!



Divina liturgia de San Juan
Crisóstomo presidida por el Santo
Padre

«Nosotros —declara san Pablo—
proclamamos a un Mesías
crucificado […], fuerza y sabiduría de
Dios». Por otra parte, el Apóstol no
esconde que la cruz, a los ojos de la
sabiduría humana, representa todo
lo contrario: es «escándalo»,
«locura» (1 Co 1,23-24). La cruz era
instrumento de muerte, y sin
embargo de allí ha venido la vida.
Era lo que nadie quería mirar, y aun
así nos ha revelado la belleza del
amor de Dios. Por eso el santo Pueblo
de Dios la venera y la liturgia la
celebra en la fiesta de hoy. El
Evangelio de san Juan nos toma de la
mano y nos ayuda a entrar en este
misterio. El evangelista, de hecho,
estaba justo allí, al pie de la cruz.
Contempla a Jesús, ya muerto,
colgado del madero, y escribe: «El



que lo vio da testimonio» (Jn 19,35).
San Juan ve yda testimonio.

Ante todo está el ver. Pero, ¿qué ha
visto Juan al pie de la cruz?
Ciertamente lo que han visto los
demás: Jesús, inocente y bueno,
muere brutalmente entre dos
malhechores. Una de las tantas
injusticias, uno de los tantos
sacrificios cruentos que no cambian
la historia, la enésima demostración
de que el curso de los
acontecimientos en el mundo no se
modifica: a los buenos se los quita
del medio y los malvados vencen y
prosperan. A los ojos del mundo la
cruz es un fracaso. Y también
nosotros corremos el riesgo de
detenernos ante esta primera
mirada, superficial, de no aceptar la
lógica de la cruz; de no aceptar que
Dios nos salve dejando que se desate
sobre sí el mal del mundo. No
aceptar, sino sólo con palabras, al
Dios débil y crucificado, es soñar con



un Dios fuerte y triunfante. Es una
gran tentación. Cuántas veces
aspiramos a un cristianismo de
vencedores, a un cristianismo
triunfador que tenga relevancia e
importancia, que reciba gloria y
honor. Pero un cristianismo sin cruz
es mundano y se vuelve estéril.

San Juan, en cambio, vio en la cruz la
obra de Dios. Reconoció en Cristo
crucificado la gloria de Dios. Vio que
Él, a pesar de las apariencias, no era
un fracasado, sino que era Dios que
voluntariamente se ofrecía por todos
los hombres. ¿Por qué lo hizo?
Hubiera podido conservar la vida,
hubiera podido mantenerse a
distancia de nuestra historia más
miserable y cruda. En cambio, quiso
entrar dentro, ahondar en ella. Por
eso eligió el camino más difícil: la
cruz. Porque no debe haber en la
tierra ninguna persona tan
desesperada que no lo pueda
encontrar, aun allí, en la angustia, en



la oscuridad, en el abandono, en el
escándalo de la propia miseria y de
los propios errores. Precisamente
allí, donde se piensa que Dios no
pueda estar, Dios ha llegado. Para
salvar a cualquier persona que esté
desesperada quiso rozar la
desesperación, para hacer suyo
nuestro más amargo desaliento gritó
en la cruz: «¡Dios mío, Dios mío!,
¿por qué me has abandonado?» (Mt
27,46; Sal 22,1). Un grito que salva.
Salva porque Dios hizo suyo incluso
nuestro abandono. Y nosotros, ahora,
con Él, ya no estamos solos, nunca.

¿Cómo podemos aprender a ver la
gloria en la cruz? Algunos santos han
enseñado que la cruz es como un
libro que, para conocerlo, es
necesario abrir y leer. No basta
adquirir un libro, darle un vistazo y
colocarlo en un lugar visible de la
casa. Lo mismo vale para la cruz:
está pintada o esculpida en cada
rincón de nuestras iglesias. Son



incontables los crucifijos: en el
cuello, en casa, en el auto, en el
bolsillo. Pero no sirve de nada si no
nos detenemos a mirar al Crucificado
y no le abrimos el corazón, si no nos
dejamos sorprender por sus llagas
abiertas por nosotros, si el corazón
no se llena de conmoción y no
lloramos delante del Dios herido de
amor por nosotros. Si no hacemos
esto, la cruz se queda como un libro
no leído, del que se conoce bien el
título y el autor, pero que no
repercute en la vida. No reduzcamos
la cruz a un objeto de devoción,
mucho menos a un símbolo político,
a un signo de importancia religiosa y
social.

De la contemplación del Crucificado
brota el segundo paso: dar
testimonio. Si se ahonda la mirada en
Jesús, su rostro comienza a reflejarse
en el nuestro, sus rasgos se vuelven
los nuestros, el amor de Cristo nos
conquista y nos transforma. Pienso



en los mártires, que testimoniaron el
amor de Cristo en tiempos muy
difíciles de esta nación, cuando todo
aconsejaba callar, resguardarse, no
profesar la fe. Pero no podían, no
podían dejar de dar testimonio.
¡Cuántas personas generosas aquí en
Eslovaquia sufrieron y murieron a
causa del nombre de Jesús! Un
testimonio realizado por amor a
Aquel que habían contemplado
largamente. Tanto, hasta el punto de
asemejarse a Él, incluso en la muerte.

Pero pienso también en nuestro
tiempo, en el que no faltan ocasiones
para dar testimonio. Aquí, gracias a
Dios, no hay quien persiga a los
cristianos como en tantas otras
partes del mundo. Pero el testimonio
puede ser socavado por la
mundanidad o la mediocridad. La
cruz en cambio exige un testimonio
límpido. Porque la cruz no quiere ser
una bandera que enarbolar, sino la
fuente pura de un nuevo modo de



vivir. ¿Cuál? El del Evangelio, el de
las Bienaventuranzas. El testigo que
tiene la cruz en el corazón y no
solamente en el cuello no ve a nadie
como enemigo, sino que ve a todos
como hermanos y hermanas por los
que Jesús ha dado la vida. El testigo
de la cruz no recuerda los agravios
del pasado y no se lamenta del
presente. El testigo de la cruz no usa
los caminos del engaño y del poder
mundano, no quiere imponerse a sí
mismo y a los suyos, sino dar la
propia vida por los demás. No busca
los propios beneficios para después
mostrarse devoto, esta sería una
religión del doblez, no el testimonio
del Dios crucificado. El testigo de la
cruz persigue una sola estrategia, la
del Maestro, que es el amor humilde.
No espera triunfos aquí abajo,
porque sabe que el amor de Cristo es
fecundo en lo cotidiano y hace
nuevas todas las cosas desde dentro,
como semilla caída en tierra, que
muere y da fruto.



Queridos hermanos y hermanas,
ustedes han visto testigos. Conserven
el amado recuerdo de las personas
que los han amamantado y criado en
la fe. Personas humildes y sencillas,
que han dado la vida amando hasta
el extremo. Ellos son nuestros
héroes, los héroes de la cotidianidad,
y sus vidas son las que cambian la
historia. Los testigos engendran otros
testigos, porque son dadores de vida.
Y así se difunde la fe. No con el poder
del mundo, sino con la sabiduría de
la cruz; no con las estructuras, sino
con el testimonio. Y hoy el Señor,
desde el silencio vibrante de la cruz,
nos dice a todos nosotros, te dice
también a ti, a ti, a ti, a mí: “¿Quieres
ser mi testigo?”.

Con Juan, en el Calvario, estaba la
Santa Madre de Dios. Nadie como
ella vio abierto el libro de la cruz y lo
testimonió por medio del amor
humilde. Por su intercesión, pidamos
la gracia de convertir la mirada del



corazón al Crucificado. Entonces
nuestra fe podrá florecer en plenitud,
entonces los frutos de nuestro
testimonio madurarán.

Encuentro con la comunidad
gitana

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenas tardes!

Les agradezco la acogida y sus
palabras afectuosas. Ján ha
recordado lo que les dijo san Pablo
VI: «Ustedes en la Iglesia no están al
margen… Ustedes están en el
corazón de la Iglesia» (Homilía, 26
septiembre 1965). Nadie en la Iglesia
debe sentirse fuera de lugar o dejado
de lado. No es sólo un modo de decir,
es el modo de ser de la Iglesia.
Porque ser Iglesia es vivir como
convocados por Dios, es sentirse
titulares en la vida, formar parte del
mismo equipo. Sí, porque Dios nos
desea así, cada uno diferente pero



todos reunidos en torno a Él. El
Señor nos ve juntos. A todos.

Y nos ve hijos. Tiene mirada de
Padre, mirada de predilección por
cada hijo. Si yo acojo esta mirada
sobre mí, aprendo a ver bien a los
demás, descubro que tengo a mi lado
otros hijos de Dios y los reconozco
como hermanos. Esta es la Iglesia,
una familia de hermanos y hermanas
con el mismo Padre, que nos ha dado
a Jesús como hermano, para que
comprendamos cuánto ama la
fraternidad. Y anhela que toda la
humanidad llegue a ser una familia
universal. Ustedes albergan un gran
amor por la familia, y miran a la
Iglesia a partir de esta experiencia.
Sí, la Iglesia es casa, es su casa. Por
eso —quisiera decirles con el corazón
— ustedes son bienvenidos, siéntanse
siempre en casa en la Iglesia y nunca
tengan miedo de estar aquí. ¡Que
ninguno los deje, a ustedes o a



cualquier otra persona, fuera de la
Iglesia!

Ján, me has saludado con tu esposa
Beáta. Juntos han antepuesto su
sueño de familia a vuestras grandes
diferencias de proveniencia, usos y
costumbres. Su matrimonio es el que
testimonia, más que muchas
palabras, cómo lo concreto de la vida
juntos puede derribar numerosos
estereotipos, que de lo contrario
parecieran insuperables. No es fácil
ir más allá de los prejuicios, incluso
entre los cristianos. No es sencillo
valorar a los otros, a menudo se los
ve como obstáculos o adversarios y
se expresan juicios sin conocer sus
rostros y sus historias.

Pero escuchemos lo que dice Jesús en
el Evangelio: «No juzguen» (Mt 7,1).
El Evangelio no debe ser endulzado,
no debe ser diluido. No juzguen, nos
dice Cristo. Cuántas veces, en
cambio, no sólo hablamos sin tener



elementos o de oídas, sino que nos
consideramos en lo correcto cuando
somos jueces implacables de los
demás. Indulgentes con nosotros
mismos, inflexibles con los otros.
¡Cuántas veces los juicios son en
realidad prejuicios, cuántas veces
adjetivamos! La belleza de los hijos
de Dios, que son nuestros hermanos,
se desfigura con palabras. No se
puede reducir la realidad del otro a
los propios modelos prefabricados,
no se puede encasillar a las personas.
Ante todo, para conocerlas
verdaderamente, es necesario 
reconocerlas. Reconocer que cada
uno lleva en sí la belleza imborrable
de hijo de Dios, en la que se refleja el
Creador.

Queridos hermanos y hermanas,
demasiadas veces ustedes han sido
objeto de preconceptos y de juicios
despiadados, de estereotipos
discriminatorios, de palabras y
gestos difamatorios. De esta manera



todos nos hemos vuelto más pobres,
pobres de humanidad. Lo que
necesitamos es recuperar dignidad y
pasar de los prejuicios al diálogo, de
las cerrazones a la integración. Pero,
¿cómo hacer? Nikola y René, ustedes
nos han ayudado. Su historia de
amor nació aquí y maduró gracias a
la cercanía y al aliento que
recibieron. Se sintieron responsables
y aspiraron a un trabajo, se sintieron
amados y crecieron con el deseo de
dar algo más a sus hijos.

Así nos dieron un hermoso mensaje:
donde se cuida a la persona, donde
hay trabajo pastoral, donde hay
paciencia y concreción llegan los
frutos. No llegan inmediatamente,
sino con el tiempo, pero llegan.
Juicios y prejuicios sólo aumentan las
distancias. Conflictos y palabras
fuertes no ayudan. Marginar a las
personas no resuelve nada. Cuando
se alimenta la cerrazón, antes o
después estalla la rabia. El camino



para una convivencia pacífica es la
integración. Es un proceso orgánico,
un proceso lento y vital que se inicia
con un conocimiento recíproco, va
adelante con paciencia y mira al
futuro. ¿Y a quién le pertenece el
futuro? Podemos preguntarnos ¿a
quién pertenece el futuro? A los
niños. Ellos son los que nos orientan.
Sus grandes sueños no pueden
hacerse añicos contra nuestras
barreras. Ellos quieren crecer junto a
los demás, sin obstáculos, sin
exclusiones. Merecen una vida
integrada, una vida libre. Ellos son
los que motivan decisiones con
amplitud de miras que no buscan el
consenso inmediato, sino que velan
por el porvenir de todos. Por los hijos
deben tomarse decisiones valientes;
por su dignidad, por su educación,
para que crezcan bien arraigados en
sus orígenes y, al mismo tiempo, para
que no vean coartada cualquier otra
posibilidad.



Agradezco a quienes llevan adelante
este trabajo de integración que,
además de que comporta no poco
esfuerzo, a veces recibe
incomprensión e ingratitud, incluso
dentro de la Iglesia. Queridos
sacerdotes, religiosos y laicos,
queridos amigos que dedican su
tiempo para ofrecer un desarrollo
integral a sus hermanos y hermanas,
¡gracias! Gracias por todo el trabajo
con quienes están en los márgenes.
Pienso también en los refugiados y
en los detenidos. A ellos, en
particular, y a todo el mundo
penitenciario expreso mi cercanía.
Gracias, don Peter, por habernos
hablado de los centros pastorales,
donde no hacen asistencialismo
social, sino acompañamiento
personal. Gracias a ustedes
Salesianos. Sigan adelante en este
camino, que no engaña de poder dar
todo y rápidamente, sino que es
profético, porque incluye a los
últimos, construye fraternidad,



siembra la paz. No tengan miedo de
salir al encuentro de quien está
marginado. Se darán cuenta de que
salen al encuentro de Jesús. Él los
espera allí donde hay fragilidad, no
comodidad; donde hay servicio, no
poder; donde es posible encarnarse,
no buscar sentirse satisfechos. Allí
está Él.

Y los invito a todos ustedes a ir más
allá de los miedos, más allá de las
heridas del pasado, con confianza,
un paso tras otro: en el trabajo
honesto, en la dignidad de ganarse el
pan cotidiano, alimentando la
confianza recíproca. Y en la oración
los unos por los otros, porque esto es
lo que nos orienta y nos da fuerza.
Los animo, los bendigo y les traigo el
abrazo de toda la Iglesia. Gracias. 
Palikerav.

Encuentro con los jóvenes en el
Estadio Lokomotiva de Košice



Queridos jóvenes, queridos
hermanos y hermanas, ¡ dobrý večer !
[¡Buenas noches!]

Me alegró escuchar las palabras de
Mons. Bernard, sus testimonios y sus
preguntas. Has hecho tres y me
gustaría intentar encontrar
respuestas contigo.

Empiezo por Peter y Zuzka, con tu
pregunta sobre el amor en la pareja.
El amor es el sueño más grande de la
vida, pero no es un sueño barato. Es
agradable, pero no es fácil, como
todas las grandes cosas de la vida. Es 
el sueño, pero no es un sueño fácil de
interpretar. Te robo una frase:
"Hemos empezado a percibir este
regalo con ojos totalmente nuevos".
Realmente, como dijiste, se necesitan
ojos nuevos, ojos que no se dejen
engañar por las apariencias. Amigos,
no trivialicemos el amor, porque el
amor no es solo emoción y
sentimiento, en todo caso, este es el



comienzo. El amor no es tenerlo todo
de inmediato, no responde a la lógica
de lo desechable . El amor es
fidelidad, don, responsabilidad.

La verdadera originalidad hoy, la
verdadera revolución, es rebelarse
contra la cultura de lo provisional, es
ir más allá del instinto, más allá del
instante, es amar a toda la vida y con
todo el yo. No estamos aquí para salir
adelante, sino para hacer de la vida
un negocio. Todos ustedes tendrán
en mente grandes historias, que han
leído en novelas, visto en alguna
película inolvidable, escuchado en
algún cuento conmovedor. Si lo
piensas bien, en las grandes historias
siempre hay dos ingredientes: uno es
el amor, el otro es la aventura, el
heroísmo. Siempre van juntos. Para
hacer la vida grandiosa se necesitan
ambos: amor y heroísmo. Miramos a
Jesús, miramos al Crucifijo, hay
ambos: el amor sin límites y el valor
de entregar la vida hasta el final, sin



medias tintas. Aquí, ante nosotros,
está la Beata Ana, una heroína del
amor. Nos dice que apuntemos a
metas altas. Por favor.

Por eso, cuando sueñas con el amor,
no crees en los efectos especiales,
sino que cada uno de ustedes es
especial, cada uno de ustedes. Todo
el mundo es un regalo y puede hacer
de la vida, la suya propia, un regalo.
Otros, la sociedad, los pobres te
esperan. Sueñas con una belleza que
va más allá de la apariencia, más allá
del maquillaje, más allá de las
tendencias de la moda. ¿Sueñas sin
miedo a formar una familia, a
engendrar y educar hijos, a pasar
una vida compartiendo todo con otra
persona, sin avergonzarte de tus
flaquezas, porque hay él o ella que
los acoge y los ama, que te ama como
a ti? están. Esto es amor: amar al otro
como es, ¡y esto es hermoso! Los
sueños que tenemos nos dicen la
vida que queremos. Los grandes



sueños no son el coche potente, el
vestido de moda o las vacaciones
transgresoras. No escuches a quienes
te hablan de sueños y en cambio te
venden ilusiones. Una cosa es soñar,
soñar y otra tener ilusiones. Estos
que venden ilusiones hablando de
sueños son manipuladores de la
felicidad. Fuimos creados para una
mayor alegría: cada uno de nosotros
es único y está en el mundo para
sentirse amado en su unicidad y
amar a los demás como nadie puede
hacerlo en su lugar. No vives sentado
en el banco para hacer la reserva de
otra persona. No, cada uno es único a
los ojos de Dios, no se dejen
“aprobar”; no estamos hechos en
serie, somos únicos, somos libres y
estamos en el mundo para vivir una
historia de amor, de amor con Dios,
para abrazar la audacia de las
decisiones fuertes, para
aventurarnos en el maravilloso
riesgo de amar. Te pregunto: ¿crees
esto? Te pregunto: ¿sueñas con esto?



[ellos responden: “¡Sí!”] ¿Estás
seguro? ["¡Sí] ¡Bien hecho!

Me gustaría darte otro consejo. Para
que el amor dé fruto, no olvides las
raíces . ¿Y cuáles son tus raíces?
Padres y especialmente abuelos.
Cuidado: los abuelos. Te han
preparado el terreno. Riega las
raíces, ve con tus abuelos, te hará
bien: hazles preguntas, tómate el
tiempo de escuchar sus historias.
Hoy existe el peligro de crecer
desarraigados, porque nos
inclinamos a correr, a hacer todo con
prisa: lo que vemos en Internet nos
puede llegar de inmediato a casa;
solo un clic y aparecen personas y
cosas en la pantalla. Y luego sucede
que se vuelven más familiares que
los rostros que nos generaron. Llenos
de mensajes virtuales, corremos el
riesgo de perder nuestras verdaderas
raíces. Desconectarse de la vida,
fantasear en el vacío, no es bueno, es
una tentación del maligno. Dios



quiere que estemos firmemente
plantados en la tierra, conectados a
la vida ; ¡Nunca cerrado, pero
siempre abierto a todos! Arraigado y
abierto. ¿Lo has entendido?
Arraigado y abierto.

Sí, es cierto, pero, me dirás, el mundo
piensa de otra manera. Se habla
mucho del amor, pero en realidad
hay otro principio: cada uno piensa
por sí mismo. Queridos jóvenes, no os
dejéis influir por esto, por lo que está
mal, por el mal que está haciendo
estragos. No se dejen aprisionar por
la tristeza, por el desánimo resignado
de quienes dicen que nada cambiará
jamás. Si cree esto, se enferma de
pesimismo. ¿Y ha visto el rostro de
un joven, un joven pesimista? ¿Has
visto qué cara tiene? Un rostro
amargo, un rostro amargo. El
pesimismo nos enferma de
amargura, nos envejece por dentro. Y
envejeces joven. Hoy hay tantas
fuerzas disruptivas, tantas que



culpan a todos y a todo,
amplificadores de la negatividad,
profesionales de la denuncia. ¡No les
escuches !, no, porque la queja y el
pesimismo no son cristianos, el Señor
odia la tristeza y el victimismo. No
estamos hechos para mantener la
cara en el suelo, sino para levantar la
mirada al cielo, a los demás, a la
sociedad.

Y cuando estamos deprimidos,
porque todos en la vida están un
poco deprimidos en ciertos
momentos, todos conocemos esta
experiencia, y cuando estamos
deprimidos, ¿qué podemos hacer?
Hay un remedio infalible para que
nos levantemos. Eso es lo que nos
dijiste, Petra: Confesión. ¿Has
escuchado a Petra, tú? [“¡Sí!”] El
remedio de la confesión. Me
preguntaste: "¿Cómo puede un joven
superar los obstáculos en el camino
hacia la misericordia de Dios?" Aquí
también se trata de mirar, de mirar



lo que importa. Si te pregunto: "¿En
qué estás pensando cuando te vas a
confesar?" - No lo diga en voz alta -,
estoy casi seguro de la respuesta: "A
los pecados". Pero, les pregunto,
ustedes responden, ¿son los pecados
realmente el centro de la Confesión?
[“¡No!”] No escucho ... [“¡No!”] ¡Bien
hecho! Dios quiere que te acerques a
Él pensando en ti, en tus pecados, ¿O
a Él? ¿Qué quiere Dios? ¿Te acercas a
él o a tus pecados? ¿Qué quiere el?
Responde ["¡A él!"] Más fuerte, que
soy sordo ... ["¡A él!"] ¿Cuál es el
centro, los pecados o el Padre que
perdona todos los pecados? El padre.
No vamos a la confesión como
personas castigadas que deben
humillarse, sino como hijos que
corren a recibir el abrazo del Padre.
Y el Padre nos levanta en cada
situación, nos perdona cada pecado.
Escuche bien esto:¡Dios siempre
perdona! ¿Lo has entendido? ¡Dios
siempre perdona!



Te doy un pequeño consejo: después
de cada Confesión, quédate unos
momentos para recordar el perdón
que has recibido. Mantén esa paz en
tu corazón, esa libertad que sientes
por dentro. No los pecados, que ya no
existen, sino el perdón que Dios te ha
dado, la caricia de Dios Padre.
Quédate con ese, no dejes que te lo
roben. Y cuando la próxima vez que
te vayas a confesar, recuerda esto:
voy a recibir de nuevo ese abrazo
que tanto bien me ha hecho. No voy
a un juez a ajustar cuentas, voy a
Jesús que me ama y me sana. En este
momento me apetece dar un consejo
a los sacerdotes: les diría a los
sacerdotes que se sientan en el lugar
de Dios Padre que siempre perdona,
abraza y acoge. Le damos a Dios el
primer lugar en la Confesión. Si Dios,
si Él es el protagonista, todo se
vuelve bello y se convierte en
confesión el sacramento de la
alegría . Sí, de alegría: no de temor y
juicio, sino de alegría. Y es



importante que los sacerdotes sean
misericordiosos. Nunca curiosos,
nunca inquisidores, por favor, pero
sean hermanos que den el perdón
del Padre, sean hermanos que
acompañen en este abrazo del Padre.

Pero alguien podría decir: “De todos
modos me da vergüenza, no puedo
superar la vergüenza de
confesarme”. ¡No hay problema, es
algo bueno! Sentirse avergonzado en
la vida a veces es bueno para usted.
Si estás avergonzado, significa que
no aceptas lo que has hecho. La
vergüenza es una buena señal, pero
como cualquier señal pide ir más
allá. No seas prisionero de la
vergüenza, porque Dios nunca se
avergüenza de ti. Él te ama allí
mismo, donde te avergüenzas de ti
mismo. Y siempre te ama. Te cuento
algo que no está en la gran pantalla.
En mi tierra, a esos descarados que
hacen todo mal, los llamamos
"descarados".



Y una última duda: "Pero, Padre, yo
no puedo perdonarme a mí mismo,
así que ni siquiera Dios podrá
perdonarme, porque yo siempre
caeré en los mismos pecados". Pero,
escucha, Dios, ¿cuándo se ofende?
¿Cuándo vas a pedir perdón? Nunca.
Dios sufre cuando pensamos que no
puede perdonarnos, porque es como
decirle: “¡Eres débil en el amor!”. ¡Le
diría a Dios que esto es malo! Dile
"eres débil en el amor". En cambio,
Dios se regocija en perdonarnos, todo
el tiempo. Cuando nos cría cree en
nosotros como la primera vez, no se
desanima. Somos nosotros los que
estamos desanimados, él no. No ve
pecadores a los que etiquetar, sino
hijos a los que amar. No ve a
personas malas, sino a hijos amados;
tal vez herido, y luego tiene aún más
compasión y ternura. Y cada vez que
nos confesamos, nunca lo olvidemos,
hay una celebración en el cielo. ¡Que
así sea también en la tierra!



Finalmente, Peter y Lenka, habéis
experimentado la cruz en la vida.
Gracias por tu testimonio. Preguntó
cómo "animar a los jóvenes a no
tener miedo de abrazar la cruz".
Abrazar: ¡es un verbo agradable!
Abrazar ayuda a superar el miedo.
Cuando nos abrazan recuperamos la
confianza en nosotros mismos y
también en la vida. Así que
dejémonos abrazar por Jesús, porque
cuando abrazamos a Jesús
abrazamos de nuevo la esperanza. La
cruz no se puede abrazar sola; el
dolor no salva a nadie. Es el amor el
que transforma el dolor. Por tanto, es
con Jesús con quien se abraza la
cruz, ¡nunca solo! Si abrazas a Jesús, 
renace la alegría . Y la alegría de
Jesús, en el dolor, se transforma en
paz. Queridos jóvenes, queridos
jóvenes, les deseo esta alegría, más
fuerte que cualquier otra cosa. Deseo
que se lo lleves a tus amigos.No
sermones , sino alegría. ¡Trae alegría!
No palabras, sino sonrisas, cercanía



fraterna. Gracias por escucharme y
les pido una última cosa: no se
olviden de rezar por mí. Ďakujem !
[¡Gracias!]

Levántense todos y oren a Dios que
nos ama, recemos el Padre Nuestro:
"Padre nuestro..." [en eslovaco]

[Bendición]

Miércoles, 15 de septiembre

Momento de oración con los
obispos

El Santo Padre:

En el nombre de Padre, y del Hijo,

y del Espíritu Santo.

R/. Amén.



Gloria al Padre, y al Hijo, y al Espíritu
Santo.

R/. Como era en el principio, ahora y
siempre, por los siglos de los siglos.
Amén.

El Santo Padre y los obispos recitan
juntos la oración de consagración:

Nuestra Señora de los siete dolores,

nos hemos reunido aquí ante ti como
hermanos,

dando gracias al Señor por su amor
misericordioso.

Y tú estás aquí con nosotros,

como estuviste con los Apóstoles en
el Cenáculo.

Madre de la Iglesia y Consuelo de los
afligidos,

nos dirigimos a ti con confianza,



en las alegrías y en las fatigas de
nuestro ministerio.

Míranos con ternura

y acógenos entre tus brazos.

Reina de los Apóstoles y Refugio de
los pecadores,

que conoces nuestros límites
humanos,

las faltas espirituales,

el dolor por la soledad y el abandono,

sana nuestras heridas con tu
dulzura.

Madre de Dios y Madre nuestra,

te confiamos nuestra vida y nuestra
patria,

te confiamos nuestra misma
comunión episcopal.

Obtennos la gracia



de vivir con fidelidad cotidiana

las palabras que tu Hijo nos ha
enseñado

y que ahora, en él y con él,

dirigimos a Dios nuestro Padre.

El Santo Padre y los obispos:

Padre nuestro, que estás en el cielo,

santificado sea tu Nombre;

venga a nosotros tu reino;

hágase tu voluntad en la tierra como
en el cielo.

Danos hoy nuestro pan de cada día;

perdona nuestras ofensas

como también nosotros perdonamos
a los que nos ofenden;

no nos dejes caer en la tentación,



y líbranos del mal.

El Santo Padre:

Oh Dios, que concedes a tu Iglesia

imitar a la bienaventurada Virgen
María

en la contemplación de la pasión de
Cristo,

otórganos, por su intercesión,

que nos configuremos cada vez más
con tu Hijo unigénito

y alcancemos la plenitud de su
gracia.

Él, que vive y reina por los siglos de
los siglos.

R/. Amén.

El Santo Padre:

Bendigamos al Señor.



R/. Demos gracias a Dios.

Santa Misa en la explanada del
Santuario nacional de Šaštin

En el templo de Jerusalén, los brazos
de María se extienden hacia los del
anciano Simeón, que puede acoger a
Jesús y reconocerlo como el Mesías
enviado para la salvación de Israel.
En esta escena contemplamos quién
es María: es la Madre que nos da al
Hijo Jesús. Por eso la amamos y la
veneramos. Y el pueblo eslovaco
acude con fe y devoción a este
Santuario nacional de Šaštín, porque
sabe que es Ella la que nos da a Jesús.
En el logo de este Viaje apostólico
hay un camino dibujado dentro de
un corazón que está coronado por la
cruz: María es el camino que nos
introduce en el Corazón de Cristo,
que ha dado la vida por amor a
nosotros.

A la luz del Evangelio que hemos
escuchado, podemos mirar a María



como modelo de la fe. Y reconocemos
tres características de la fe: el
camino, la profecía yla compasión.

En primer lugar, la fe de María es 
una fe que se pone en camino. La
joven de Nazaret, apenas recibido el
anuncio del Ángel, «se fue
rápidamente a la región
montañosa» (Lc 1,39) para ir a visitar
y ayudar a Isabel, su prima. No
consideró un privilegio el haber sido
llamada a convertirse en Madre del
Salvador, no perdió la alegría
sencilla de su humildad por haber
recibido la visita del Ángel, no se
quedó quieta contemplándose a sí
misma entre las cuatro paredes de su
casa. Al contrario, vivió el don
recibido como una misión a cumplir,
sintió la exigencia de abrir la puerta
y salir de su casa, dio vida y cuerpo a
la impaciencia con la que Dios quiere
alcanzar a todos los hombres para
salvarlos con su amor. Por eso María
se puso en camino. A la comodidad



de la rutina prefirió las
incertidumbres del viaje; a la
estabilidad de la casa, el cansancio
del camino; a la seguridad de una
religiosidad tranquila, el riesgo de
una fe que se pone en juego,
haciéndose don de amor para el otro.

También el Evangelio de hoy nos
hace ver a María en camino, hacia
Jerusalén, donde junto con José su
esposo presenta a Jesús en el templo.
Y toda su vida será un camino detrás
de su Hijo, como primera discípula,
hasta el Calvario, a los pies de la
cruz. María camina siempre.

Así, la Virgen es modelo de la fe de
este pueblo eslovaco, una fe que se
pone en camino, animada siempre
por una devoción sencilla y sincera,
peregrinando siempre en busca del
Señor. Y, caminando, ustedes vencen
la tentación de una fe estática, que se
contenta con cualquier rito o
tradición antigua, y en cambio salen



de ustedes mismos, llevan en la
mochila las alegrías y los dolores, y
hacen de la vida una peregrinación
de amor hacia Dios y los hermanos.
¡Gracias por este testimonio! Y, por
favor, sigan en camino, siempre. ¡No
se detengan! Y quisiera agregar algo
más. Dije: “no se detengan”, porque
cuando la Iglesia se detiene, se
enferma; cuando los obispos se
detienen, enferman a la Iglesia;
cuando los sacerdotes se detienen,
enferman al pueblo de Dios.

La fe de María también es una fe
profética. Con su misma vida, la
joven de Nazaret es profecía de la
obra de Dios en la historia, de su
obrar misericordioso que invierte la
lógica del mundo, elevando a los
humildes y dispersando a los
soberbios (cf. Lc 1,52). Ella,
representante de todos los “pobres
de Yahvé”, que gritan a Dios y
esperan la venida del Mesías, María
es la Hija de Sion anunciada por los



profetas de Israel (cf. So 3,14-18), la
Virgen que concebirá al Dios con
nosotros, el Emmanuel (cf. Is 7,14).
Como Virgen Inmaculada, María es
icono de nuestra vocación. Como
Ella, estamos llamados a ser santos e
irreprochables en el amor (cf. Ef 1,4),
siendo imagen de Cristo.

La profecía de Israel culmina en
María, porque Ella lleva en el seno a
Jesús, la Palabra de Dios hecha carne.
Él realiza plena y definitivamente el
designio de Dios. De Él, Simeón dijo a
la Madre: «Este niño está puesto para
que muchos caigan y se eleven en
Israel, y como un signo de
contradicción» (Lc 2,34).

No olvidemos esto: no se puede
reducir la fe a azúcar que endulza la
vida. No se puede. Jesús es signo de
contradicción. Ha venido para llevar
luz donde hay tinieblas, haciéndolas
salir al descubierto y obligándolas a
rendirse. Por eso las tinieblas luchan



siempre contra Él. Quien acoge a
Cristo y se abre a Él resurge, quien lo
rechaza se cierra en la oscuridad y se
arruina a sí mismo. Jesús les dijo a
sus discípulos que no había venido a
traer paz sino una espada (cf. Mt
10,34). En efecto, su Palabra, como
espada de doble filo, entra en nuestra
vida y separa la luz de las tinieblas,
pidiéndonos que decidamos, nos dice
“decide”. Ante Jesús no se puede
permanecer tibio, con “el pie en dos
zapatos”. No, no se puede. Acogerlo
significa aceptar que Él desvele mis
contradicciones, mis ídolos, las
sugestiones del mal; y que sea para
mí resurrección, Aquel que siempre
me levanta, que me toma de la mano
y me hace volver a empezar. Siempre
me levanta.

Y justamente estos profetas son los
que hoy también necesita
Eslovaquia. Ustedes, obispos,
profetas que sigan en este camino.
No se trata de ser hostiles al mundo,



sino “signos de contradicción” en el
mundo. Cristianos que saben
mostrar con su vida la belleza del
Evangelio, que son tejedores de
diálogo allí donde las posiciones se
endurecen, que hacen resplandecer
la vida fraterna allí donde a menudo
en la sociedad hay división y
hostilidad, que difunden el buen
perfume de la acogida y de la
solidaridad allí donde los egoísmos
personales, los egoísmos colectivos
predominan con frecuencia, que
protegen y cuidan la vida donde
reinan lógicas de muerte.

María, Madre del camino, se pone en
camino; María, Madre de la profecía;
por último, María es la Madre de la 
compasión. Su fe es compasiva.
Aquella que se definió “la sierva del
Señor” (cf. Lc 1,38) y que, con
materna solicitud, se preocupó de
que no faltara el vino en las bodas de
Caná (cf. Jn 2,1-12), compartió con el
Hijo la misión de la salvación, hasta



el pie de la cruz. En ese momento, en
el angustioso dolor vivido en el
Calvario, Ella comprendió la profecía
de Simeón: «Y a ti, una espada te
traspasará el alma» (Lc 2,35). El
sufrimiento del Hijo agonizante, que
cargaba sobre sí los pecados y los
padecimientos de la humanidad, la
atravesó también a Ella. Jesús
desgarrado en la carne, hombre de
dolores desfigurado por el mal (cf. Is
53,3); María desgarrada en el alma,
Madre compasiva que recoge
nuestras lágrimas y al mismo tiempo
nos consuela, señalándonos la
victoria definitiva en Cristo.

Y María Dolorosa al pie de la cruz
simplemente permanece. Está al pie
de la cruz. No escapa, no intenta
salvarse a sí misma, no usa artificios
humanos y anestésicos espirituales
para huir del dolor. Esta es la prueba
de la compasión: permanecer al pie
de la cruz. Permanecer con el rostro
surcado por las lágrimas, pero con la



fe de quien sabe que en su Hijo Dios
transforma el dolor y vence la
muerte.

Y también nosotros, mirando a la
Virgen Madre Dolorosa, nos abrimos
a una fe que se hace compasión, que
se hace comunión de vida con el que
está herido, el que sufre y el que está
obligado a cargar cruces pesadas
sobre sus hombros. Una fe que no se
queda en lo abstracto, sino que
penetra en la carne y nos hace
solidarios con quien pasa necesidad.
Esta fe, con el estilo de Dios,
humildemente y sin clamores, alivia
el dolor del mundo y riega los surcos
de la historia con la salvación.

Queridos hermanos y hermanas, que
el Señor siempre les conserve el
asombro, les conserve la gratitud por
el don de la fe. Y que María
Santísima les obtenga la gracia de
que vuestra fe siempre siga en
camino, tenga el respiro de la



profecía y sea una fe rica de
compasión.

Saludo al final de la Santa Misa

Queridos hermanos y hermanas:

Ha llegado el momento de
despedirme de vuestro país. En esta
Eucaristía he dado gracias a Dios,
que me ha permitido estar entre
ustedes y concluir mi peregrinación
en el abrazo devoto de vuestro
pueblo, celebrando juntos la gran
fiesta religiosa y nacional de la
Patrona, la Virgen Dolorosa.

Queridos hermanos obispos, les
agradezco de corazón la preparación
y la acogida. Renuevo mi gratitud a la
señora Presidenta de la República y a
las autoridades civiles. Y agradezco a
todos los que han colaborado de



diversas maneras, sobre todo con la
oración.

Los llevo en el corazón. Ďakujem
všetkým! [¡Gracias a todos!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-
budapest-eslovaquia/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-budapest-eslovaquia/
https://opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-budapest-eslovaquia/
https://opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-budapest-eslovaquia/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Budapest y Eslovaquia

