opusdei.org

Encuentro
interreligioso con el
Jeque y con
representantes de
las demas
comunidades
religiosas del pais

Intervenciones del Papa
Francisco durante su viaje a
Georgia y Azerbaiyan (30 de
septiembre-2 de octubre de
2016).

02/10/2016



Es una bendicion encontrarnos aqui
juntos. Deseo dar las gracias al
Presidente del Consejo de la
comunidad musulmana del Caucaso,
que, con su habitual cortesia nos
acoge, y a los Lideres religiosos
locales de la Iglesia Ortodoxa Rusa y
de la Comunidad judia. Es un gran
signo reunirnos en amistad fraterna
en este lugar de oracion, un signo
que manifiesta esa armonia que las
religiones juntas pueden construir a
partir de las relaciones personales y
de la buena voluntad de los
responsables. Aqui se comprueba,
por ejemplo, la ayuda concreta que el
Presidente del Consejo de la
comunidad musulmana ha
garantizado en diversas ocasiones a
la comunidad catdlica, y los sabios
consejos que, en un espiritu de
familia, comparte con ella; hay que
destacar también el hermoso lazo
que une a los catolicos con la
comunidad ortodoxa, en una
fraternidad concreta y en un afecto



cotidiano que es un ejemplo para
todos, asi como la cordial amistad
con la comunidad judia.

De esta concordia se beneficia
Azerbaiyan, que se distingue por la
acogida y la hospitalidad, dones que
he podido experimentar en esta
memorable jornada, por la cual estoy
muy agradecido. Aqui se desea
custodiar el gran patrimonio de las
religiones y se busca al mismo
tiempo una mayor y fecunda
apertura: aunque el catolicismo, por
ejemplo, encuentra lugar y armonia
entre otras religiones mucho mas
numerosas, signo concreto que
muestra coOmo no la contraposicion,
sino la colaboracion, es lo que ayuda
a construir sociedades mejores y
pacificas. Nuestro encuentro esta
también en continuidad con las
muchas reuniones que tienen lugar
en Baku para promover el didlogo y
la multiculturalidad. Abriendo las
puertas a la acogida y a la



integracion, se abren las puertas de
los corazones de cada uno y las
puertas de la esperanza para todos.
Confio en que este pais, «puerta
entre el Oriente y el Occidente» (Juan
Pablo II, Discurso en la ceremonia de
bienvenida, Baku, 22 Mayo 2002),
cultive siempre su vocacion de
apertura y de encuentro, condiciones
indispensables para construir
puentes solidos de paz y un futuro
digno del hombre.

La fraternidad y el intercambio que
queremos aumentar no sera
apreciado por aquellos que quieren
hacer hincapié en las divisiones,
reavivar tensiones y sacar ganancias
de conflictos y controversias; sin
embargo, son invocados y esperados
por quienes desean el bien comun, y
sobre todo agradan a Dios,
compasivo y misericordioso, que
quiere a los hijos e hijas de la unica
familia humana mas unidos entre si
y siempre en dialogo. Un gran poeta,


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020522_arrival-azerbaijan.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020522_arrival-azerbaijan.html

hijo de esta tierra, escribio: «Si eres
humano, mézclate con los humanos,
porque los hombres estan bien entre
ellos» (Nizami Ganjavi, El libro de
Alejandro). Abrirse a los demas no
empobrece, sino que mas bien
enriquece, porque ayuda a ser mas
humanos: a reconocerse parte activa
de un todo mas grande y a
interpretar la vida como un regalo
para los otros; a ver como objetivo no
los propios intereses, sino el bien de
la humanidad; a actuar sin
idealismos y sin intervencionismos,
sin ninguna interferencia perjudicial
0 accion forzada, sino siempre
respetando la dindmica historica de
las culturas y de las tradiciones
religiosas.

Las religiones tienen precisamente
una gran tarea: acompafar a los
hombres en la busqueda del sentido
de la vida, ayudandoles a entender
que las limitadas capacidades del ser
humano y los bienes de este mundo



nunca deben convertirse en un
absoluto. Nizami ha escrito también:
«No te establezcas firmemente sobre
tus propia fuerza, hasta que en el
cielo no hayas encontrado un hogar.
Los frutos del mundo no son eternos,
no adores aquello que perece» (Leyla
y Majntin, Muerte de Majnun sobre la
tumba de Leyla). Las religiones estan
llamadas a hacernos comprender
que el centro del hombre esta fuera
de si mismo, que tendemos hacia lo
Alto infinito y hacia el otro que
tenemos al lado. Hacia alli esta
llamada a encaminarse la vida, hacia
el amor mas elevado y mds concreto:
solo este puede ser el culmen de toda
aspiracion auténticamente religiosa;
porque —dice también el poeta—
«amor es aquello que nunca cambia,
amor es aquello que no tiene

fin» (ibid., Desesperacion de
Majnun).

Por lo tanto, la religion es una
necesidad para el hombre, para



realizar su fin, una brujula para
orientarlo hacia el bien y alejarlo del
mal, que esta siempre al acecho en la
puerta de su corazon (cf. Gn 4,7). En
este sentido, las religiones tienen una
tarea educativa: ayudar al hombre a
dar lo mejor de si. Y nosotros, como
guias, tenemos una gran
responsabilidad para ofrecer
respuestas auténticas a la busqueda
del hombre, a menudo perdido en las
vertiginosas paradojas de nuestro
tiempo. En efecto, vemos como en
nuestros dias, arrecia por un lado el
nihilismo de los que ya no creen en
nada, excepto en sus propios
intereses, ventajas y provechos, de
los que tiran sus vidas adaptandose
al dicho «si Dios no existe todo esta
permitido» (cf. F. M. Dostoievski, Los
hermanos Karamazov, XI, 4.8.9); por
otro lado, surgen cada vez mas las
reacciones duras y fundamentalistas
de aquellos que, con la violencia de
la palabra y de los gestos, quieren
imponer actitudes extremasy



radicalizadas, las mas lejanas del
Dios vivo.

Las religiones, por el contrario,
ayudan a discernir el bien y ponerlo
en practica con las obras, con la
oracion y con el esfuerzo del trabajo
interior, estan llamadas a edificar la
cultura del encuentro y de la paz,
hecha de paciencia, comprension,
pasos humildes y concretos. Asi se
sirve a la sociedad humana. Esta, por
su parte, debe vencer la tentacion de
instrumentalizar el factor religioso:
las religiones nunca han de ser
manipuladas y nunca pueden
favorecer conflictos y
enfrentamientos.

En cambio, es fecundo un vinculo
virtuoso entre la sociedad y las
religiones, una alianza respetuosa
que se debe construir y preservar, y
que quisiera simbolizar con una
imagen apreciada en este pais. Me
refiero a las artisticas vidrieras que



hay desde hace siglos en estas tierras,
hechas solamente de madera y
cristales de color (Shebeke). En la
produccion artesanal, hay una
caracteristica unica: no se utilizan
pegamentos ni clavos, sino que se
mantienen unidos la madera y el
cristal, encajandolos entre si por un
trabajo largo y laborioso. Asi, la
madera sujeta el cristal y el cristal
deja pasar la luz. Del mismo modo,
toda sociedad civil tiene la tarea de
apoyar la religion, que permite la
entrada de una luz indispensable
para vivir: para ello es necesario
garantizar una efectiva y auténtica
libertad. No se han de utilizar, pues,
«pegamentos» artificiales que
obliguen al hombre a creer,
imponiéndole un determinado credo
y privandolo de la libertad de
eleccion; tampoco han de entrar en
las religiones los «clavos» externos
de los intereses mundanos, de la
ambicion de poder y de dinero.
Porque Dios no puede ser invocado



por intereses partidistas y fines
egoistas, no puede justificar forma
alguna de fundamentalismo,
imperialismo o colonialismo. Una
vez mas, desde este lugar tan
significativo, se eleva el grito
afligido: «jNunca mas violencia en
nombre de Dios!». Que su santo
nombre sea adorado, no profanado y
ni mercantilizado por los odios y los
conflictos humanos.

Honramos, sin embargo, la
providente misericordia divina sobre
nosotros con la oracion asidua y con
el dialogo concreto, «condicion
necesaria para la paz en el mundo, y
por lo tanto deber para los cristianos,
asi como para las otras comunidades
religiosas» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 250). La oracion y el
dialogo estan profundamente
relacionados entre si: nacen de la
apertura del corazon y se inclinan
hacia el bien de los otros,
enriqueciéndose asiy reforzandose


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

mutuamente. La Iglesia Catolica, en
continuidad con el Concilio Vaticano
II, con conviccion, «exhorta a sus
hijos a que, con prudencia y caridad,
mediante el didlogo y la colaboraciéon
con los adeptos de otras religiones,
dando testimonio de fe y vida
cristiana, reconozcan, guarden y
promuevan aquellos bienes
espirituales y morales, asi como los
valores socioculturales que en ellos
existen» (Decl. Nostra aetate, 2).
Ningun «sincretismo conciliador», ni
«una apertura diplomatica, que dice
que si a todo para evitar

problemas» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 251), sino dialogar con los
demas y orar por todos: estos son
nuestros medios para cambiar sus
lanzas en podaderas (cf. Is 2,4), para
hacer surgir amor donde hay odio, y
perdon donde hay ofensa, para no
cansarse de implorar y seguir los
caminos de la paz.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

Una paz verdadera, fundada sobre el
respeto mutuo, sobre el encuentro y
el intercambio, sobre la voluntad de
ir mas alla de los prejuicios y los
errores del pasado, sobre la renuncia
a las falsedades y a los intereses
partidistas; una paz duradera
animada por el valor de superar las
barreras, de erradicar la pobreza y la
injusticia, de denunciar y detener la
proliferacion de armas y las
ganancias inicuas obtenidas sobre la
piel de los otros. La voz de mucha
sangre grita a Dios desde la tierra,
nuestra casa comun (cf. Gn 4,10).
Ahora tenemos el reto de dar una
respuesta que no puede aplazarse
por mas tiempo, para construir
juntos un futuro de paz: no es tiempo
de soluciones violentas y bruscas,
sino la hora urgente de emprender
procesos pacientes de reconciliacion.
El verdadero problema de nuestro
tiempo no es como llevar adelante
nuestros intereses —este no es el
verdadero problema-, sino qué



perspectiva de vida ofrecer a las
generaciones futuras, como dejar un
mundo mejor del que hemos
recibido. Dios, y la historia misma,
nos preguntaran si hemos trabajado
hoy por la paz; ya nos lo piden con
ardor las jovenes generaciones, que
suefian con un futuro diferente.

En la noche de los conflictos que
estamos atravesando, las religiones
son auroras de paz, semillas de
renacimiento entre devastaciones de
muerte, ecos de didlogo que
resuenan sin descanso, caminos de
encuentro y reconciliacion para
llegar alli donde los intentos de
mediacion oficiales parecen no surtir
efecto. Especialmente en esta
querida region del Caucaso, que yo
tanto queria visitar y a la cual he
venido como peregrino de paz, que
las religiones sean vehiculos activos
para superar las tragedias del pasado
y las tensiones de hoy. Que las
riquezas inestimables de estos paises



sean conocidas y valoradas: los
tesoros antiguos y siempre nuevos de
la sabiduria, la cultura y la
religiosidad de las gentes del Caucaso
son un gran recurso para el futuro de
la region y, en particular, para la
cultura europea, bienes preciosos a
lo que no podemos renunciar.
Muchas gracias.

Kk
Muchas gracias a todos. Muchas

gracias por la compaiiia... Y les pido,
por favor, que recen por mi.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-
azerbaiyan-musulmanes/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-azerbaiyan-musulmanes/
https://opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-azerbaiyan-musulmanes/
https://opusdei.org/es-ni/article/papa-francisco-azerbaiyan-musulmanes/

	Encuentro interreligioso con el Jeque y con representantes de las demás comunidades religiosas del país

