
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XVI): La
obediencia, apertura
del corazón

Permanecer abiertos a la voz de
Dios nos ensancha el corazón;
nos permite estar, como Jesús,
en las cosas de nuestro Padre.

30/01/2023

María y José «iban todos los años a
Jerusalén para la fiesta de la
Pascua» (Lc 2,41). Todos los varones
del pueblo de Israel debían hacerlo.
Como otras mujeres, María



acompañaba a su esposo en este
viaje de oración y de recuerdo de los
prodigios de Dios en favor de su
pueblo. ¿Y Jesús? Es posible que
empezara a acompañar a sus padres
desde muy pronto. En todo caso,
sabemos que viajó con ellos cuando
tenía doce años. Y en esa ocasión
sucedió algo insólito.

Sorpresa

En el trayecto hacia Jerusalén y
durante la estancia en la Ciudad
Santa todo transcurrió con
normalidad. También fue así durante
la primera jornada del regreso; o eso
les pareció a María y José, hasta que
se dieron cuenta de que el Niño no
estaba en la comitiva. Tuvieron que
desandar el camino. Tampoco en
Jerusalén consiguieron dar con Él. A
medida que pasaba el tiempo, su



angustia crecía. San Josemaría se
imagina a María y a José llorando por
la preocupación y la impotencia: ya
no sabían qué hacer[1].

Al tercer día se dirigieron una vez
más al Templo, probablemente para
rezar y ver si podían obtener algún
indicio sobre el paradero de Jesús.
Quizás alguien, respondiendo a sus
pesquisas, les indicó que con los
doctores de la Ley había un niño que
podía responder a su descripción.
Efectivamente, allí lo encontraron y
se quedaron maravillados (Lc 2,48).

También quienes oían al Niño
estaban asombrados (Lc 2,47),
aunque el motivo de su sorpresa era
distinto del que provocó la
admiración de María y José. Los
doctores se asombraban de la
sabiduría y de las respuestas de
Jesús. Para sus padres esto no era
una novedad. Sí lo era, en cambio, la
actuación del Señor. De ahí que



María pregunte por la razón de tan
extraordinario comportamiento:
«Hijo, ¿por qué nos has hecho esto?
Mira que tu padre y yo, angustiados,
te buscábamos» (Lc 2,48).

La respuesta del Señor no es menos
sorprendente que su conducta. De
hecho, ellos no comprendieron lo
que les dijo (cfr. Lc 2,50). Nos
interesa profundizar en esa
respuesta, porque puede enseñarnos
muchas cosas sobre las disposiciones
de Jesús, a quien queremos imitar.
No nos basta una explicación que
banalice el dramatismo del diálogo.
Vamos a concentrar, pues, nuestra
atención en tres enseñanzas de este
evento. Dos de ellas las
descubriremos en la actitud del
Señor; la tercera, en la reacción de
Santa María.



La voluntad del Padre

«¿No sabíais que es necesario que yo
esté en las cosas de mi Padre?» (Lc
2,49). Desde luego que lo sabían. Con
su pregunta, Jesús lo da por
supuesto. Simplemente quiere hacer
notar la conexión entre un
comportamiento que les resultaba
sorprendente y el principio que lo
hace comprensible y razonable.

Si la respuesta de Jesús dejó
perplejos a María y a José, con más
motivo la manera de actuar de un
cristiano podrá sorprender a veces a
quien no ha descubierto aún el amor
de Dios, y no aspira por tanto a ser
contemplativo, a cultivar un trato
intenso y asiduo con Él. Mucho de lo
que hace un cristiano le resultará
perfectamente razonable a una
persona honrada, pero habrá detalles
que le parecerán incomprensibles,
porque el fin último hacia el que se



dirige y desde el que razona es
distinto del suyo.

El deseo de estar en las cosas de su
Padre guía la vida de Jesucristo: «mi
alimento es hacer la voluntad del que
me ha enviado» (Jn 4,34); «Padre mío,
si es posible, aleja de mí este cáliz;
pero que no sea tal como yo quiero,
sino como quieres Tú» (Mt 26,39)[2]. Y
guía su vida hasta el fin, hasta la
muerte, y «muerte de cruz» (Flp 2,8).
Es precisamente ese amor a la
voluntad del Padre lo que le da un
juicio certero sobre el valor de las
realidades humanas: «mi juicio es
justo, porque no busco mi voluntad
sino la voluntad del que me
envió» (Jn 5,30).

Este criterio es clave para llevar una
vida feliz. Dios es bueno, nos ama[3] y
desea nuestra felicidad aquí en la
tierra, y para siempre en el cielo.
Nadie como Él, ni siquiera nosotros
mismos, sabe qué contribuye a



edificar esa felicidad, a crear en
nosotros las condiciones que nos
capacitan para descubrir, apreciar y
dejarnos conquistar por todo el bien
—Dios mismo, el Espíritu Santo—
que Él infunde en nosotros.

Amar la voluntad de Dios no consiste
en aceptar someterse a unas reglas
en vista de un premio que se nos
concederá si superamos ciertas
pruebas. Consiste más bien en
confiar en el amor de Dios y en
edificar nuestra vida sobre esa
confianza, porque sabemos que el
Señor desea compartir con nosotros
su felicidad: «nosotros hemos
conocido el amor que Dios nos tiene
y hemos creído en él. Dios es amor, y
quien permanece en el amor
permanece en Dios y Dios en él» (1 Jn
4,16).

En la escena que estamos
considerando, Jesús nos recuerda
que vale la pena buscar la voluntad



de Dios, también si para hacerlo
fuese necesario sufrir, e incluso
hacer sufrir. Ahora bien, a veces
puede resultarnos menos claro cómo
realizar en la práctica el deseo de
hacer lo que Dios quiere. ¿Cuál es la
voluntad de Dios aquí y ahora? Si
estamos ante la disyuntiva de robar o
respetar la propiedad ajena, o bien
de decir la verdad o mentir para
obtener una ventaja económica, la
respuesta es evidente. Pero hay
muchas otras situaciones en las que
es más difícil discernir, porque
varias de las opciones pueden ser
buenas y dudamos de cuál es la
preferible en ese caso concreto: la
aceptación de un empleo, una
compra, un viaje, un plan de
descanso, un cambio de nuestro
horario habitual, etc.

Podemos pensar en Jesús Niño
planteándose qué debía hacer en esa
ocasión: ¿me quedo en Jerusalén
para aprovechar esta oportunidad,



aun cuando ya no tengo ocasión de
avisar a mis padres, o he de regresar
con ellos y ahorrarles un disgusto? Al
tomar su decisión, el Señor nos
enseña que en ese juicio nadie nos
puede sustituir. Somos nosotros
quienes tenemos que enfrentarnos a
la situación y decidir: la
responsabilidad es toda nuestra.

Naturalmente, esto no supone negar
el valor del consejo ajeno. Al
contrario. Nadie nos puede sustituir,
pero nos pueden ayudar. Basta
conocerse un poquito para advertir
la propia insuficiencia y el desorden
que el pecado original genera en
nuestros deseos, razonamientos y
comportamientos. Nos damos cuenta
de que nuestros sentimientos —
amores, miedos— pueden restar
objetividad a nuestro juicio, o de que
nos pueden faltar datos que quizá
solo tengamos si consideramos la
situación desde otros puntos de vista.
De ahí la importancia de permanecer



abiertos a lo que otros ven. Esto, que
es tan evidente, a veces es difícil de
aceptar; especialmente si el
comportamiento sobre el que
deliberamos nos atrae o nos cuesta
mucho. Por eso resulta esencial la
constante disposición de tener en
mucho los consejos que recibimos de
las personas que nos quieren y
tienen la gracia de Dios para
ayudarnos; necesitamos valorarlos
como una ayuda con la que el Señor
cuenta para que sepamos discernir
cuál es su voluntad.

«El consejo de otro cristiano (…) es
una ayuda poderosa para reconocer
lo que Dios nos pide en una
circunstancia determinada; pero el
consejo no elimina la
responsabilidad personal: somos
nosotros, cada uno, los que hemos de
decidir al fin, y habremos de dar
personalmente cuenta a Dios de
nuestras decisiones»[4]. Precisamente
porque nos interesa hacer por



encima de todo la voluntad de Dios,
necesitamos el consejo ajeno, que
nos ayuda a descubrir nuestros
«ángulos ciegos» cuando, en lo
grande y en lo pequeño, buscamos
respuesta a la pregunta más
importante de la vida: Señor, ¿qué
quieres de mí?

A veces también podremos recibir
indicaciones de parte de quien tiene
autoridad para darlas. En esos casos,
resulta iluminante la insistencia de
san Josemaría en que la obediencia
no debe ser ciega, sino siempre
inteligente[5]. Obedecer no significa
acoger sin reflexión una decisión de
otro. La obediencia es inteligente
también cuando nuestra razón juzga
cuál es la mejor manera de seguir la
indicación recibida y hacerla propia.
Incluso en los casos en que se nos
escapan algunas circunstancias,
nuestra obediencia puede seguir
siendo inteligente y no ciega.



Señor, ¿qué quieres de mí? Desde
este punto de vista, se comprende la
grandeza de esta virtud cristiana.
Quien obedece no se empequeñece;
al contrario, se hace grande por su
disposición a hacer lo que Dios
quiere, hasta el punto de que desea
no engañarse en el momento de
discernir cómo ponerlo en práctica.
Anhela asemejarse al modo filial en
que Jesús desea llevar adelante los
planes misericordiosos de su Padre.
Por esto, para obedecer hace falta
tener un corazón grande, un corazón
de hijo; soñar con los sueños de Dios,
aspirar a ser la persona feliz que
Dios quiere que seamos, desear
aventurarnos en sus planes de
salvación. La obediencia no es, pues,
simple sometimiento, sino apertura;
no es renunciar a ver, sino ser capaz
de hacerlo también con los ojos de
otros que nos quieren y que tienen la
gracia de Dios para guiarnos. Es
superar, con apertura de mente y de
alma, esa tendencia a considerarnos



autosuficientes, que a veces nos
impide ver las cosas con perspectiva
y realismo.

Erat subditus illis

Al final de este episodio, san Lucas
resume en muy pocas palabras la
larga serie de años que
transcurrieron entre este evento y el
inicio de la vida pública de Jesús: «les
estaba sujeto» (Lc 2,51). Erat subditus
illis: san Josemaría descubría en
estas tres palabras una de las
biografías breves de Jesucristo que
nos proporciona la Sagrada
Escritura[6].

Y aquí se encuentra la segunda
enseñanza que descubrimos en la
actitud del Señor: aunque su
naturaleza divina le ofreciera
motivos más que suficientes para
pensar que no le hacía falta dejarse



guiar por sus padres, Jesús nos
enseña que la autoridad humana —
en la familia, en la sociedad, en la
Iglesia— se ha de respetar. La
necesitamos precisamente porque
nos ayuda a descubrir lo que Dios
quiere. Naturalmente, la autoridad
humana no es infalible y por eso
nadie es capaz de transmitirnos, sin
más, la voluntad de Dios. Pero
tampoco nosotros mismos somos
infalibles: a veces podemos
engañarnos. De ahí que sea
razonable e incluso necesario fiarse
de quien tiene autoridad sobre
nosotros, si lo que queremos
realmente es hacer la voluntad de
Dios. Porque, aunque no pueda
decirse que la indicación concreta
que recibimos se identifique
necesariamente con lo que Dios
quiere, estamos convencidos de que
Dios sí quiere nuestra disponibilidad
a secundarla, por amor.



Se entiende así mejor por qué san
Josemaría unía el aprecio a la
obediencia con el amor a la libertad:
«Soy muy amigo de la libertad, y
precisamente por eso quiero tanto
esa virtud cristiana»[7], la obediencia.
Esta afirmación quizá sorprenda a
quien se acerque por primera vez a
las enseñanzas de san Josemaría.
Instintivamente, tendemos a pensar
en la obediencia y la libertad como
dos enemigos que combaten por
dirigir nuestras acciones: si la
libertad se impone, parece que la
obediencia se anula; si la obediencia
prevalece, parece que la libertad
retrocede. Esta es, sin embargo, una
falacia. Amamos nuestra libertad y
no queremos de ningún modo
renunciar a ella; deseamos ser
plenamente dueños de nuestras
acciones justamente para poder
hacer, porque nos da la gana, lo que
entendemos que Dios quiere. Y es
precisamente ahí, a la hora de amar



su voluntad, donde la obediencia
encuentra su lugar y su razón de ser.

La auténtica obediencia cristiana es
siempre obediencia a Dios, y la
filiación divina es su soporte, su
razón de ser. Así se desprende de la
afirmación de san Josemaría apenas
citada, que continúa así: «Debemos
sentirnos hijos de Dios, y vivir con la
ilusión de cumplir la voluntad de
nuestro Padre. Realizar las cosas
según el querer de Dios, porque nos
da la gana, que es la razón más
sobrenatural»[8]. Nos ilusiona estar en
las cosas de nuestro Padre Dios
porque nos da la gana. El criterio de
la autoridad humana nos ayuda a
descubrir qué quiere Dios para
nosotros, es decir, qué significa aquí
y ahora lo que profundamente
queremos nosotros. E incluso si en
alguna ocasión no vemos clara la
línea de acción propuesta, debemos
confiar en el deseo de ayudarnos que
la anima, y seguimos siendo



plenamente libres. Esa actitud
abierta, esa disponibilidad que echa
sus raíces en nuestra libertad de
hijos de Dios, refuerza la apertura de
nuestra razón, la capacidad
valiosísima de dejarnos orientar, de
mantenernos abiertos, de ver con los
ojos de otros y adoptar un punto de
vista distinto del propio: una
capacidad que nos interesa
enormemente formar.

La obediencia nos ayuda, pues, a
realizar lo que profundamente
queremos. Si, en cambio, seguir a
Jesucristo y estar en las cosas de su
Padre —de nuestro Padre— no es
nuestro deseo más hondo, el que
explica todos los demás, la
obediencia pierde su sentido[9] y se ve
como enemiga de la libertad, como
un obstáculo para hacer lo que
queremos.

En la conversación corriente, se suele
llamar obediencia al hecho de poner



por obra las decisiones u
orientaciones de la autoridad. Pero a
nosotros no nos interesa solo la
obediencia como un acto puntual,
sino como una virtud, porque
queremos parecernos a Jesucristo.
No basta responder afirmativamente
a la pregunta «¿he hecho lo que se
me había mandado o sugerido?» Uno
podría responder que sí y, sin
embargo, no ser del todo obediente.
Quien simplemente acoge una
indicación sin hacerla propia, sin
libertad, obedece solo
materialmente, pero esa no es la
obediencia de Jesucristo. Quien actúa
así, quizá estará haciendo algo
bueno, pero no se puede conformar
con eso, porque la meta es mucho
más alta, y es de hecho
irrenunciable: renunciar a ella
significaría renunciar a ser libre, con
la libertad para la que Jesús nos ha
liberado (cfr. Gal 5,1).



En el fondo, soy plenamente
obediente cuando hago lo que se me
pide porque lo quiero hacer. Y lo
quiero hacer porque estoy
convencido de que Dios cuenta con
mi docilidad. He llegado a esa
convicción porque tengo confianza
en Él, que asiste con su gracia a
quien me lo indica, y me fío además
de la prudencia y experiencia de esa
persona. En estos casos veo a quien
tiene autoridad como alguien que me
indica lo que vale la pena hacer, lo
que Dios quiere. Soy libre no cuando
obedezco «si quiero», sino cuando
obedezco «porque quiero».

La escucha de Santa María

Volvamos ahora a la sorprendente
respuesta de Jesús a sus padres,
aliviados tras esos días de angustia,
pero perplejos ante lo insólito de su



comportamiento: «¿Por qué me
buscabais? ¿No sabíais que es
necesario que yo esté en las cosas de
mi Padre?» (Lc 2,49). El lector del
Evangelio puede imaginar fácilmente
su propia reacción ante una
respuesta así: ¿por qué te
buscábamos?, ¿no teníamos que
hacerlo?, ¿debíamos habernos
quedado tan tranquilos, indiferentes
a lo que te sucediera?, ¿es esto lo que
esperabas de nosotros? María
reacciona con más calma.

Es normal que alguna vez no
entendamos una indicación o un
consejo. Fijémonos en otras palabras
de san Josemaría: «En muchas
ocasiones, [el Señor] nos habla a
través de otros hombres, y puede
ocurrir que la vista de los defectos de
esas personas, o el pensamiento de si
están bien informados, de si han
entendido todos los datos del
problema, se nos presente como una
invitación a no obedecer». Al llegar



aquí el lector quizá espera que se le
advierta del peligro que esos
pensamientos representan. Sin
embargo, san Josemaría continúa:
«Todo esto puede tener una
significación divina, porque Dios no
nos impone una obediencia ciega,
sino una obediencia inteligente»[10].

Una significación divina: a través de
esas dudas, Dios nos dice que quiere
que obedezcamos con inteligencia,
sin declinar nuestra responsabilidad.
Conviene que manifestemos nuestro
punto de vista, nuestras
convicciones, «pero seamos sinceros
con nosotros mismos: examinemos,
en cada caso, si es el amor a la
verdad lo que nos mueve, o el
egoísmo y el apego al propio
juicio»[11]. A veces, en efecto, «puede
suceder que se esté buscando un
consejo que favorezca el propio
egoísmo, que acalle precisamente
con su presunta autoridad el clamor
de la propia alma; e incluso que se



vaya cambiando de consejero hasta
encontrar el más benévolo»[12]. Si no
hemos formado la actitud habitual
de que la verdad nos interese más
que nuestro propio criterio —en
definitiva, si no somos obedientes—,
será fácil que nos engañemos, ahora
o en el futuro. La ira o el
desconcierto nos impedirán
descubrir lo que el Señor quiere
decirnos a través de lo que entonces
nos resulta incomprensible.

María tampoco entendió (Lc 2,50).
Pero no se rebeló. Amaba la voluntad
de Dios por encima de todo y sabía
bien que hay cosas que solo llegamos
a comprender con el tiempo. «Su
madre guardaba todas estas cosas en
su corazón» (Lc 2,51)[13]. La Virgen no
vivía solo hacia fuera, sino que
consideraba una y otra vez los
eventos de su vida para descubrir en
ellos la acción de Dios. María
escuchaba, que es lo que significa a
fin de cuentas ser obediente, ob-



audiens: prestar atención,
permanecer a la escucha. El tiempo
juega a favor de quien escucha, se fía
y persevera con calma en una
oración serena: permaneciendo
abierto a la voz de Dios, descubrirá,
como Ella, esa significación divina y
terminará por agradecer incluso la
oscuridad de aquellos momentos
difíciles.

María perseveró en su oración.
Pasaron veinte años y su Niño le faltó
de nuevo. De nuevo tres días. De
nuevo en Jerusalén. Pero entonces
Ella ya sabía que no tenía que
angustiarse buscándolo, porque Él
estaba en las cosas de su Padre. Y
quizás agradeció al Señor aquellas
palabras desconcertantes de sus
labios infantiles: ahora sostenían su
esperanza en medio de un dolor que
de otro modo la hubiera aplastado.

A su intercesión confiamos que el
Señor nos conceda un corazón



grande, capaz de ordenar todo en
nuestra vida a la voluntad de Dios.
Un corazón libre y abierto, que no se
deje encerrar en su propia visión
estrecha. Un corazón capaz de
descubrir la acción de Dios en
nuestra vida, también a través de
instrumentos humanos, imperfectos.
Un corazón capaz de escuchar y
esperar, para descubrir los frutos de
su acción en nuestras almas.

[1] Cfr. San Josemaría, Santo Rosario,
quinto misterio gozoso.

[2] Cfr. también, por ejemplo, Hb
10,5-7 y otros muchos pasajes.

[3] Cfr. por ejemplo Is 49,15: «¿Puede
una madre olvidarse de su criatura?
(…) Pues, aunque ella se olvide, yo no
te olvidaré».



[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
93.

[5] Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 17.

[6] Cfr. Ibidem.

[7] Ibidem.

[8] Ibidem.

[9] Quizá el único valor que
conservaría sería el de facilitar la
eficacia de una organización. Pero la
obediencia de Jesucristo no se reduce
a eso.

[10] Es Cristo que pasa, n. 17.

[11] Ibidem, n. 17.

[12] Conversaciones, n. 93.

[13] Cfr. también Lc 2,19.

Julio Diéguez



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/obediencia-
apertura-del-corazon-muy-humanos-

muy-divinos/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/
https://opusdei.org/es-ni/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/
https://opusdei.org/es-ni/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/
https://opusdei.org/es-ni/article/obediencia-apertura-del-corazon-muy-humanos-muy-divinos/

	Muy humanos, muy divinos (XVI): La obediencia, apertura del corazón

