
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (II): El
camino lo llevamos
dentro

Con la fuerza de la fe y la
confianza de la esperanza,
podemos decirnos: aquí y ahora
yo puedo ser luz de Dios, amor
de Dios.

07/04/2021

Una constante búsqueda de Dios. Así
fue la vida de san Agustín: una
búsqueda apasionada, que no
siempre daba con los senderos que



verdaderamente lo llevaban hacia él.
En sus años de juventud lo movía
fuertemente su interés por las letras
y la admiración que sus capacidades
retóricas suscitaban en los demás.
Algunas veces sus impulsos más bien
lo alejaban, e incluso abrazó modos
de pensar que se encontraban en las
antípodas de la fe cristiana. Sin
embargo, la búsqueda de la verdad y
la lectura de la Sagrada Escritura
poco a poco lo acercaron al
cristianismo. Tal vez teniendo este
proceso en mente, y conociendo a
muchas personas sabias con quienes
compartió inquietudes pero que no
llegaron a Cristo, san Agustín
escribió que por más razonamientos
adecuados que se consiga alcanzar,
«no todos encuentran el camino. Los
sabios del mundo comprenden que
Dios es una cierta vida eterna,
inmutable, pero lo ven de lejos (...).
El Hijo de Dios que es siempre la
Verdad y la Vida en el Padre, al
asumir al hombre, se hizo camino



por nosotros, que no teníamos por
dónde ir a la verdad. Camina por el
hombre y llegas a Dios»[1].

Llegamos a Dios a través de Cristo

Quizá no sea difícil intuir que es a
Dios a quien buscamos, que es él
quien nos espera al final del viaje. Lo
mismo sucede con el origen:
identificamos en nuestro interior un
impulso, y sospechamos que viene de
él. Sin embargo, puede ser más
complicado experimentar que Dios
también es el camino: a Dios se llega
a través de él. Y es precisamente para
que podamos recorrer ese camino
por lo que envió al mundo a su
propio Hijo; a él no solo podemos
escucharlo, mirarlo o tocarlo, sino
incluso participar de su vida. Jesús
«no se ha limitado a mostrarnos el
camino para encontrar a Dios, un
camino que podríamos seguir por
nuestra cuenta, obedeciendo sus
palabras e imitando su ejemplo.



Cristo, más bien, para abrirnos la
puerta de la liberación, se ha
convertido él mismo en el camino:
“Yo soy el camino” (Jn 14,6)»[2].

Nos lo confirma la liturgia de la santa
Misa cuando, al terminar la plegaria
eucarística, el sacerdote proclama,
levantando el Pan y el Vino: «Por
Cristo, con él y en él…». A Dios solo
podemos llegar por Cristo, con Cristo
y en Cristo. Su persona es el camino
por el que hemos de transitar, la
verdad con la que podemos llegar a
la meta y la vida en la que podemos
vivir la nuestra propia. Por eso,
desde aquella primera vez en el
cenáculo, cada una de las
celebraciones de la Eucaristía
culmina en la comunión con el
cuerpo de Jesús: Dios se hace
alimento para el camino; el camino
que es él mismo.

Emprender esta ruta hace posible la
plenitud de la vida. «La fe nace del



encuentro con el Dios vivo que nos
llama (…). Se presenta como luz en el
sendero, que orienta nuestro camino
en el tiempo»[3]. San Josemaría
paladeaba de manera especial la
certeza de haber encontrado al
mismo Cristo de los evangelios:
«Jesús es el camino. Él ha dejado
sobre este mundo las huellas limpias
de sus pasos (…). ¡Cuánto me gusta
recordarlo!: Jesucristo, el mismo que
fue ayer para los apóstoles y las
gentes que le buscaban, vive hoy
para nosotros»[4].

Tres haces de luz

De Juan Bautista nos dice el cuarto
evangelio que «vino como testigo,
para dar testimonio de la luz, para
que todos creyeran por medio de él.
Él no era la luz, sino el testigo de la
luz» (Jn 1,6-8). Esa luz de la que Juan
daba testimonio quiere manifestarse
también en cada bautizado. En
efecto, si Cristo, como proclamamos



en una de las versiones del credo, es
«Luz de Luz», puede también decirse
que los cristianos que lo reciben y
«creen en su nombre» (Jn 1,12) son al
mismo tiempo luz de esa Luz. Por
eso, cuando pedimos a Dios luz para
ver, estamos pidiendo a la vez ser
nosotros mismos, como el Bautista,
testigos de la Luz en el mundo.

No nos basta con el fogonazo que nos
permitió ponernos en marcha;
tampoco es suficiente aquel brillo
que, proyectado al fondo de la vida,
nos permite orientarnos.
Necesitamos una luz que nos
acompañe desde dentro.
Necesitamos una fuerza que avive la
nuestra. Y ese es el papel que ejercen
en nuestra alma las virtudes
teologales: la fe, la esperanza y la
caridad, que son como tres haces de
luz, como los tres colores primarios
de la vida de Dios en nosotros. Estas
tres virtudes, en efecto, «adaptan las
facultades del hombre a la



participación de la naturaleza
divina»[5]; con ellas «nuestro Señor
nos hace suyos, nos endiosa»[6].

Fe, esperanza y caridad
corresponden, en cierto sentido, a
«las tres dimensiones del tiempo: la
obediencia de la fe acepta la Palabra
que viene de la eternidad, y,
promulgada en la historia, se
transforma en amor, en presente, y
abre así la puerta de la
esperanza»[7]. La fe nos precede: nos
dice de dónde venimos, pero también
adónde vamos; no es solo memoria
del pasado, sino también luz que
ilumina el futuro: nos abre a la
esperanza, nos proyecta hacia la
vida. Y, en el centro del hilo tendido
entre estos dos polos, se despliega la
caridad, que se conjuga siempre en
tiempo presente. Con la fuerza de la
fe y la confianza de la esperanza,
podemos decirnos: aquí y ahora, en
esta persona, en esta situación, yo
puedo ser, con todas mis



limitaciones, luz de Dios, amor de
Dios.

La novedad viene de vivir con él

«El mundo padece mucha necesidad,
hijos míos –decía en una ocasión san
Josemaría–, porque millones y
millones de almas no conocen a Dios,
no han visto todavía la luz del
Redentor. Cada uno de vosotros debe
ser –lo quiere el Señor– quasi lucerna
lucens in caliginoso loco, como un
farol encendido en medio de las
tinieblas»[8].

La luz que enciende este farol tiene
dos fuentes. La primera nos
pertenece por el simple hecho de
haber sido creados a imagen y
semejanza de Dios. Esa fuente nunca
nos abandona y se manifiesta en
nuestra capacidad para comprender
lo verdadero, en nuestra inclinación
a querer lo bueno e, incluso más
profundamente, en nuestra dignidad
por haber salido de la mano de un



creador sumamente inteligente,
amoroso, libre, y no de un ciego azar.
A esta fuente de luz se añade el
torrente de nuestra «regeneración
obrada en el Bautismo, que hace que
todo cristiano tenga,
ontológicamente, una nueva vida
que late en su interior»[9]. Este
sacramento sana la herida del
pecado que heredamos de nuestros
padres y nos hace más capaces de
iluminar nuestro entorno.

Estas dos grandes fuentes –el ser
creados a imagen de Dios y nuestro
Bautismo– nos impulsan a reflejar la
luz de Dios. Cuando un maestro de la
ley, escondiéndose de los demás, se
acercó hasta Jesús para preguntarle
cómo vivir realmente cerca de Dios,
le respondió: «El que obra según la
verdad viene a la luz» (Jn 3,21).
También nuestras acciones, llevadas
por la misericordia de Dios, generan
luz si nos dejamos impulsar por
nuestra bondad y por su gracia, si



nos despojamos de lo que nos lleva a
movernos, a veces, en una dirección
contraria. Esa familiaridad con la luz
de Dios, esa facilidad para optar por
sus bienes mayores antes que por
otros aparentes, se transforma poco
a poco en una «connaturalidad entre
el hombre y el verdadero bien. Tal
connaturalidad se fundamenta y se
desarrolla en las actitudes virtuosas
del hombre mismo: la prudencia y
las otras virtudes cardinales, y en
primer lugar las virtudes teologales
de la fe, la esperanza y la
caridad»[10].

La identificación con Jesucristo
consiste en el desarrollo, por la
gracia y por la acogida que le damos
en nuestra alma, de esa 
connaturalidad cada vez más grande
con él, de modo que podamos llegar
a tener sus mismos sentimientos (cfr.
Flp 2,5), sus mismas actitudes.
Cuanto más se avanza en la
intimidad con Jesús, más nos damos



cuenta de que buscar la santidad no
consiste principalmente en la lucha
por alcanzar la altura de un
determinado estándar moral, sino en
un camino confiado con Dios, por el
que sentimos con él, sufrimos con él,
vibramos con él. Qué bien lo
ilustraba san Josemaría: «En
momentos de agotamiento, de hastío,
acude confiadamente al Señor,
diciéndole, como aquel amigo
nuestro: “Jesús: Tú verás lo que
haces...: antes de comenzar la lucha,
ya estoy cansado”»[11]. En eso
consiste la responsabilidad del
cristiano: en responder con él. «Jesús,
aquí estoy. Contigo. Tú verás lo que
haces…».

La vida cristiana, así comprendida,
no consiste en asentir a un sistema
de ideas, sino en confiar en una
persona: en Cristo. Así lo han vivido
tantos hombres y mujeres a lo largo
de la historia. Hoy no poseemos ni
otro mensaje ni otros medios. Como



ellos, tenemos la tarea de iluminar el
mundo desde dentro, como
gráficamente lo describían los
escritos de los primeros siglos: «Los
cristianos son en el mundo lo que el
alma es en el cuerpo (…). Tan
importante es el puesto que Dios les
ha asignado, del que no les es lícito
desertar»[12]. Ser alma del mundo: ese
es nuestro camino, y el camino lo
tenemos dentro. Es Jesucristo, que
nos quiere, como él, muy humanos y
muy divinos.

Carlos Ayxelà

[1] San Agustín, Sermón 141, nn. 1;4.

[2] Congregación para la Doctrina de
la Fe, carta Placuit Deo, n.11.

[3] Francisco, Lumen Fidei, n.4.



[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
127.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1812.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teológico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, p. 303.

[8] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 2-VI-1974.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, “La
vocación al Opus Dei como vocación
en la Iglesia”, en El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid, 2001, p. 173.

[10] San Juan Pablo II, encíclica 
Veritatis Splendor, n. 64.

[11] San Josemaría, Forja, 244.

[12] Carta a Diogneto, VI.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-
y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/

	Muy humanos, muy divinos (II): El camino lo llevamos dentro

