
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (I): Jesús,
¿qué debemos
hacer?

En este primer artículo sobre
las virtudes humanas
consideramos cómo todos
nuestros deseos pueden
encontrar su armonía en Dios.
Descubrirlo lleva su tiempo,
pero es liberador.

09/03/2021

Puede parecer extraño que san
Agustín, a lo largo de sus memorias,



en un momento comience a describir
la influencia del «peso» en las cosas
físicas que tiene a su alrededor. Con
los conocimientos propios del siglo
IV, quien más tarde sería obispo de
Hipona nota que existe algo que hace
que el fuego siempre se dirija hacia
arriba, mientras que una piedra lo
haga hacia abajo. Después se fija en
que el aceite siempre tiende a
colocarse por encima del agua
cuando son mezclados o en que, de
alguna manera, todo lo que está
desordenado busca el orden y allí
descansa. San Agustín intuye que, en
todos estos movimientos, a las cosas
las guía su «peso». Y es entonces
cuando, con lenguaje poético,
confiesa: «Mi peso es mi amor, él me
lleva doquiera que soy llevado»[1].
Se trata de una experiencia
universal: aquello que deseamos, que
buscamos, que queremos, es lo que
nos mueve. Buscamos siempre la
satisfacción de un deseo que aspira a
ser duradero. Ese «peso» nos lleva a



la felicidad, más o menos plena, así
que no queremos dejarnos engañar
por un simple y fugaz pasarlo bien.
¿Cómo descubrir ese amor por el que
san Agustín se sentía llevado?

El proceso de toda historia

«¿Qué debo hacer para ir al cielo?»,
preguntó un joven a Jesús (cfr. Lc
18,18). Se trata de un pasaje de la
Escritura ante el cual guardamos un
silencio expectante, porque plantea
un interrogante que nos involucra a
todos. ¿Qué responderá aquel que es
Dios y Hombre? Sin embargo, justo
antes de su intervención, el joven
había empleado una frase en la que
el Señor detecta algo extraño: se
dirige a Jesús llamándolo «maestro
bueno». La respuesta nos puede
parecer un poco tajante: «Nadie es
bueno sino uno solo: Dios» (Lc 18,19).
El Señor había percibido, no sabemos
cómo, que ciertamente el joven
buscaba algo más en su vida, pero



que en realidad pensaba que eso se
lo daría un bien creado, algo que
podía controlar, algo a lo que podía
aferrarse aquí en la tierra. Por eso,
aunque en la siguiente pregunta
Jesús se asegura de que el joven se
esfuerza por cumplir la ley de Dios,
quiere ir más allá, quiere que el
joven rompa definitivamente con la
secreta complacencia de este
cumplimiento y con los ídolos de la
prosperidad humana: «Aún te falta
una cosa: vende todo lo que tienes y
dáselo a los pobres, y tendrás un
tesoro en los cielos. Luego, ven y
sígueme» (Lc 18,22). En esta escena
observamos la llamada del Señor,
después intuimos la batalla interior
del joven, hasta concluir con su triste
retiro. Jesús tal vez había soñado con
un gran discípulo, pero el muchacho
regresó a la comodidad de su casa, su
riqueza y sus conocidos.

Aquella felicidad grande anhelada
por el joven no está inmediatamente



al alcance de nuestra mano. No la
podemos gestionar ni dominar. Solo
la podemos recibir mediante el
abandono en Dios. Dice san Juan
Pablo II que «si Dios es el Bien,
ningún esfuerzo humano, ni siquiera
la observancia más rigurosa de los
mandamientos, logra cumplir la Ley,
es decir, reconocer al Señor como
Dios y tributarle la adoración que a
él solo es debida. El cumplimiento
puede lograrse solo como un don de
Dios»[2]. Por eso, quizá, sobre todo se
requiere paciencia, saber esperar
activamente. El amor del cristiano no
es un fogonazo momentáneo –
aunque también pueda existir–, sino
una historia de amor, y todas las
historias tienen su proceso. «La
gracia, normalmente, sigue sus
horas, y no gusta de violencias»[3]. El
joven tal vez busca la satisfacción
inmediata de su deseo, se
impacienta, no se da cuenta de que el
amor de Dios, como el grano
sembrado, necesita tiempo para



crecer junto a Cristo. Sin embargo,
vemos en el Evangelio cómo Jesús
preparaba a los suyos gradualmente,
sin prisas, pero también sin pausas.
Desde la cárcel, san Juan Bautista,
quizá algo impaciente, manda
preguntar a Cristo por medio de sus
discípulos: «¿Eres tú el que va a
venir, o esperamos a otro?» (Lc 7,20).
A nosotros nos puede parecer, a
veces, que Jesús no tiene la suficiente
prisa, y nos impacientamos por ser
buenos de la noche a la mañana.

Para formar un deseo firme

Sabemos que los discípulos –al igual
que todos– necesitaban tiempo
porque, como el joven rico, primero
debían purificar las vanas
imaginaciones que se habían forjado:
la tentación del éxito, del prestigio,
de la gloria humana, de la vida
cómoda. Necesitaban comprender
cosas importantes como el empeño
por «orar siempre y no



desfallecer» (Lc 18,1) o por aprender
a perdonar «setenta veces siete» (Mt
18,22). Pero, una vez que el Señor vio
que los apóstoles ya tenían una
mínima preparación, después de
haber rezado toda la noche, les
envió, uno por uno (cfr. Mt 10,1-5; Lc
6,12). Eso no significa que el camino
formativo de los discípulos ya había
acabado, ni mucho menos. San
Josemaría repetía muchas veces que
la formación de un apóstol no
termina nunca. Era evidente que, en
muchos, la llamada de Dios no había
penetrado con profundidad: hubo
quienes perdieron el interés en su
doctrina, «se echaron atrás y ya no
andaban con él» (Jn 6,66), o quienes
abandonaron a Jesús incluso durante
su prueba final. En definitiva, en
unos y en otros, sus deseos todavía
no eran firmes, estables,
disciplinados.

Poco a poco, con paciencia divina,
Dios se acerca a nuestro corazón, nos



llama y nos envía a comunicar el
Evangelio a todos los hombres y
mujeres. Lo hace a través de los
momentos de meditación personal,
de la adoración eucarística, de las
oraciones vocales en las que
tomamos las palabras que nos
propone la Iglesia y también por
medio de la contemplación continua
a lo largo del día. Descubrimos la
intimidad con él, saboreamos su
amistad, su mirada, su firmeza, su
comprensión… Dios nos prepara
también a través de las
contradicciones, un proceso
consciente y nada automático con el
que vamos poco a poco rompiendo
nuestros ídolos, pequeños y grandes,
internos y externos, para hacer más
espacio a Jesús en nuestra alma. Se
acerca a nuestro corazón,
finalmente, a través del trabajo
continuo que llena nuestro día: «Mi
Padre no deja de trabajar, y yo
también trabajo» (Jn 5,17). El mismo
que ha puesto el deseo del bien en



nuestro corazón –el «peso» que
guiaba a san Agustín– será quien
dará cumplimiento a ese anhelo.

La armonía de los bienes

A lo largo de nuestra vida, muchas
veces nos equivocamos buscando
bienes efímeros que no llenan el
corazón, bienes aparentes que no nos
llevan a Dios, fuente de todo bien. Al
recordar la inquietud del joven rico
sobre qué se debe hacer para
alcanzar el cielo, san Juan Pablo II
señala que «solo Dios puede
responder a la pregunta sobre el
bien, porque él es el Bien. En efecto,
interrogarse sobre el bien significa,
en último término, dirigirse a Dios,
que es plenitud de la bondad. Jesús
muestra que la pregunta del joven es,
en realidad, una pregunta religiosa y
que la bondad, que atrae y al mismo
tiempo vincula al hombre, tiene su
fuente en Dios, más aún, es Dios
mismo»[4].



Jesús, cuando no pocos le
abandonaron, pregunta a los doce si
también ellos se iban a ir. Pedro
responde: «Señor, ¿a quién iremos?
(…). Tú eres el Santo de Dios» (Jn
6,68-69). En aquella llamada de
amor, ellos han descubierto el
sentido último de su vida: el Reino de
Dios, la vida eterna, el cielo. Pedro ha
descubierto lo que después diría
santa Teresa de Ávila: «Solo Dios
basta»[5]. Ha encontrado el tesoro
escondido. Es entonces cuando los
demás deseos encuentran un lugar
armónico, medido, razonable, en su
corazón; es entonces cuando los
bienes a los que miran esos deseos
forman un conjunto ordenado. No
tiene que huir de ellos, pero no lo
dominan. Quien encuentra a Dios
por encima de los demás bienes se
siente ágil, desprendido, liberado
para llevar la fuerza del Evangelio a
todas las criaturas. Justamente, la
posibilidad de no hacerlo «compone
el claroscuro de la libertad humana.



El Señor nos invita, nos impulsa –
¡porque nos ama entrañablemente!–
a escoger el bien»[6].

San Josemaría nos animaba a amar
el mundo apasionadamente, pero no
porque el mundo creado sea un
absoluto, sino porque es el primer
don de Dios, la primera fuente de los
deseos que surgen en el corazón
humano. Sin embargo, esos deseos
piden ser ensanchados por el amor
que nos lleva a dar un sentido a
todos nuestros quehaceres. Ese gran
deseo divino da unidad a toda
nuestra existencia, no elimina los
deseos humanos –de compañía, de
futuro, de proyectos–, sino que los
purifica y los congrega en una
llamada a la intimidad con Dios. San
Agustín notaba que las virtudes
morales, al conducirnos a la
felicidad, en realidad se identifican
con el amor a Dios. Todos nuestros
esfuerzos por adquirir la facilidad y
el gusto por hacer el bien son



siempre esfuerzos por amar. Por eso,
el obispo de Hipona definía cada una
de las virtudes en servicio de ese
amor: la templanza es el amor que se
conserva incorruptible, la fortaleza
es el amor que todo lo soporta, la
justicia es el amor que no se desvía o
la prudencia es el amor que discierne
como querer más[7].

***

Ese camino por encontrar la armonía
de nuestros deseos se consolida a lo
largo de la vida, pues se trata
siempre de una historia. Muchas
veces tenemos demasiada prisa,
tomamos decisiones precipitadas,
buscamos gratificaciones
inmediatas… Pero esa no es una
buena lógica para emprender esta
ruta. En inglés a veces se dice que
alguien «cae en el amor», falls in love,
como algo que sucede de repente.
Incluso aunque algunas veces ese
fogonazo exista, no todo el camino



será así. Puede sorprender que María
haya respondido tan rápidamente al
ángel cuando le fue anunciado que
sería la madre del Mesías; como si
hubiese descubierto de modo
fulgurante y repentino todo el amor
divino. Pero, en realidad, Dios
obraba en el alma de nuestra Madre
desde su concepción inmaculada y a
largo de toda su vida que fue, desde
el inicio, una historia de amor.

Paul O'Callaghan

[1] San Agustín, Confesiones, Libro
13, cap. 9.

[2] San Juan Pablo II, encíclica 
Veritatis Splendor, n. 11.

[3] San Josemaría, Surco, n. 668.

[4] San Juan Pablo II, encíclica 
Veritatis Splendor, n. 9.



[5] Santa Teresa de Jesús, fragmento
de un autógrafo encontrado en su
libro de oraciones.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
24.

[7] Cfr. San Agustín, De las
costumbres de la Iglesia Católica y de
los maniqueos, I, 15, 25.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-
y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/

	Muy humanos, muy divinos (I): ​Jesús, ¿qué debemos hacer?

