opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (I): Jesus,
cqué debemos
hacer?

En este primer articulo sobre
las virtudes humanas
consideramos como todos
nuestros deseos pueden
encontrar su armonia en Dios.
Descubrirlo lleva su tiempo,
pero es liberador.

09/03/2021

Puede parecer extrafio que san
Agustin, a lo largo de sus memorias,



en un momento comience a describir
la influencia del «peso» en las cosas
fisicas que tiene a su alrededor. Con
los conocimientos propios del siglo
IV, quien mas tarde seria obispo de
Hipona nota que existe algo que hace
que el fuego siempre se dirija hacia
arriba, mientras que una piedra lo
haga hacia abajo. Después se fija en
que el aceite siempre tiende a
colocarse por encima del agua
cuando son mezclados o en que, de
alguna manera, todo lo que esta
desordenado busca el orden y alli
descansa. San Agustin intuye que, en
todos estos movimientos, a las cosas
las guia su «peso». Y es entonces
cuando, con lenguaje poético,
confiesa: «Mi peso es mi amor, él me
lleva doquiera que soy llevado»[1].
Se trata de una experiencia
universal: aquello que deseamos, que
buscamos, que queremos, es lo que
nos mueve. Buscamos siempre la
satisfaccion de un deseo que aspira a
ser duradero. Ese «peso» nos lleva a



la felicidad, mas o menos plena, asi
que no queremos dejarnos enganar
por un simple y fugaz pasarlo bien.
¢Como descubrir ese amor por el que
san Agustin se sentia llevado?

El proceso de toda historia

«¢Qué debo hacer para ir al cielo?»,
pregunto un joven a Jesus (cfr. Lc
18,18). Se trata de un pasaje de la
Escritura ante el cual guardamos un
silencio expectante, porque plantea
un interrogante que nos involucra a
todos. ¢Qué respondera aquel que es
Dios y Hombre? Sin embargo, justo
antes de su intervencion, el joven
habia empleado una frase en la que
el Sefior detecta algo extrafio: se
dirige a Jesus llamandolo «maestro
bueno». La respuesta nos puede
parecer un poco tajante: «Nadie es
bueno sino uno solo: Dios» (Lc 18,19).
El Sefior habia percibido, no sabemos
como, que ciertamente el joven
buscaba algo mas en su vida, pero



que en realidad pensaba que eso se
lo daria un bien creado, algo que
podia controlar, algo a lo que podia
aferrarse aqui en la tierra. Por eso,
aunque en la siguiente pregunta
Jesus se asegura de que el joven se
esfuerza por cumplir la ley de Dios,
quiere ir mas alla, quiere que el
joven rompa definitivamente con la
secreta complacencia de este
cumplimiento y con los idolos de la
prosperidad humana: «Aun te falta
una cosa: vende todo lo que tienes y
daselo a los pobres, y tendras un
tesoro en los cielos. Luego, ven 'y
sigueme» (Lc 18,22). En esta escena
observamos la llamada del Sefior,
después intuimos la batalla interior
del joven, hasta concluir con su triste
retiro. Jesus tal vez habia sofiado con
un gran discipulo, pero el muchacho
regreso a la comodidad de su casa, su
riqueza y sus conocidos.

Aquella felicidad grande anhelada
por el joven no esta inmediatamente



al alcance de nuestra mano. No la
podemos gestionar ni dominar. Solo
la podemos recibir mediante el
abandono en Dios. Dice san Juan
Pablo II que «si Dios es el Bien,
ningun esfuerzo humano, ni siquiera
la observancia mas rigurosa de los
mandamientos, logra cumplir la Ley,
es decir, reconocer al Sefior como
Dios y tributarle la adoracion que a
él solo es debida. El cumplimiento
puede lograrse solo como un don de
Dios»[2]. Por eso, quiza, sobre todo se
requiere paciencia, saber esperar
activamente. El amor del cristiano no
es un fogonazo momentaneo —
aunque también pueda existir—, sino
una historia de amor, y todas las
historias tienen su proceso. «La
gracia, normalmente, sigue sus
horas, y no gusta de violencias»[3]. El
joven tal vez busca la satisfaccion
inmediata de su deseo, se
impacienta, no se da cuenta de que el
amor de Dios, como el grano
sembrado, necesita tiempo para



crecer junto a Cristo. Sin embargo,
vemos en el Evangelio como Jesus
preparaba a los suyos gradualmente,
sin prisas, pero también sin pausas.
Desde la carcel, san Juan Bautista,
quiza algo impaciente, manda
preguntar a Cristo por medio de sus
discipulos: «;Eres tu el que va a
venir, o esperamos a otro?» (Lc 7,20).
A nosotros nos puede parecer, a
veces, que Jesus no tiene la suficiente
prisa, y nos impacientamos por ser
buenos de la noche a la mafiana.

Para formar un deseo firme

Sabemos que los discipulos —al igual
que todos— necesitaban tiempo
porque, como el joven rico, primero
debian purificar las vanas
imaginaciones que se habian forjado:
la tentacion del éxito, del prestigio,
de la gloria humana, de la vida
comoda. Necesitaban comprender
cosas importantes como el empefio
por «orar siempre y no



desfallecer» (Lc 18,1) o por aprender
a perdonar «setenta veces siete» (Mt
18,22). Pero, una vez que el Sefior vio
que los apostoles ya tenian una
minima preparacion, despues de
haber rezado toda la noche, les
enviog, uno por uno (cfr. Mt 10,1-5; Lc
6,12). Eso no significa que el camino
formativo de los discipulos ya habia
acabado, ni mucho menos. San
Josemaria repetia muchas veces que
la formacion de un apostol no
termina nunca. Era evidente que, en
muchos, la llamada de Dios no habia
penetrado con profundidad: hubo
quienes perdieron el interés en su
doctrina, «se echaron atrasy ya no
andaban con él» (Jn 6,66), 0 quienes
abandonaron a Jesus incluso durante
su prueba final. En definitiva, en
unos y en otros, sus deseos todavia
no eran firmes, estables,
disciplinados.

Poco a poco, con paciencia divina,
Dios se acerca a nuestro corazon, nos



llama y nos envia a comunicar el
Evangelio a todos los hombres y
mujeres. Lo hace a través de los
momentos de meditacion personal,
de la adoracion eucaristica, de las
oraciones vocales en las que
tomamos las palabras que nos
propone la Iglesia y también por
medio de la contemplacion continua
a lo largo del dia. Descubrimos la
intimidad con él, saboreamos su
amistad, su mirada, su firmeza, su
comprension... Dios nos prepara
también a través de las
contradicciones, un proceso
consciente y nada automatico con el
que vamos poco a poco rompiendo
nuestros idolos, pequefios y grandes,
internos y externos, para hacer mas
espacio a Jesus en nuestra alma. Se
acerca a nuestro corazon,
finalmente, a través del trabajo
continuo que llena nuestro dia: «Mi
Padre no deja de trabajar, y yo
también trabajo» (Jn 5,17). El mismo
que ha puesto el deseo del bien en



nuestro corazon —el «peso» que
guiaba a san Agustin- sera quien
dara cumplimiento a ese anhelo.

La armonia de los bienes

Alo largo de nuestra vida, muchas
veces nos equivocamos buscando
bienes efimeros que no llenan el
corazon, bienes aparentes que no nos
llevan a Dios, fuente de todo bien. Al
recordar la inquietud del joven rico
sobre qué se debe hacer para
alcanzar el cielo, san Juan Pablo II
sefiala que «solo Dios puede
responder a la pregunta sobre el
bien, porque él es el Bien. En efecto,
interrogarse sobre el bien significa,
en ultimo término, dirigirse a Dios,
que es plenitud de la bondad. Jesus
muestra que la pregunta del joven es,
en realidad, una pregunta religiosa y
que la bondad, que atrae y al mismo
tiempo vincula al hombre, tiene su
fuente en Dios, mas aun, es Dios
mismon»[4].



Jesus, cuando no pocos le
abandonaron, pregunta a los doce si
también ellos se iban a ir. Pedro
responde: «Sefior, sa quién iremos?
(...). Tu eres el Santo de Dios» (Jn
6,68-69). En aquella llamada de
amor, ellos han descubierto el
sentido ultimo de su vida: el Reino de
Dios, la vida eterna, el cielo. Pedro ha
descubierto lo que después diria
santa Teresa de Avila: «Solo Dios
basta»[5]. Ha encontrado el tesoro
escondido. Es entonces cuando los
demas deseos encuentran un lugar
armonico, medido, razonable, en su
corazon, es entonces cuando los
bienes a los que miran esos deseos
forman un conjunto ordenado. No
tiene que huir de ellos, pero no lo
dominan. Quien encuentra a Dios
por encima de los demas bienes se
siente agil, desprendido, liberado
para llevar la fuerza del Evangelio a
todas las criaturas. Justamente, la
posibilidad de no hacerlo «compone
el claroscuro de la libertad humana.



El Sefior nos invita, nos impulsa —
jporque nos ama entrafiablemente!-
a escoger el bien»[6].

San Josemaria nos animaba a amar
el mundo apasionadamente, pero no
porque el mundo creado sea un
absoluto, sino porque es el primer
don de Dios, la primera fuente de los
deseos que surgen en el corazon
humano. Sin embargo, esos deseos
piden ser ensanchados por el amor
que nos lleva a dar un sentido a
todos nuestros quehaceres. Ese gran
deseo divino da unidad a toda
nuestra existencia, no elimina los
deseos humanos —-de compafiia, de
futuro, de proyectos—, sino que los
purifica y los congrega en una
llamada a la intimidad con Dios. San
Agustin notaba que las virtudes
morales, al conducirnos a la
felicidad, en realidad se identifican
con el amor a Dios. Todos nuestros
esfuerzos por adquirir la facilidad y
el gusto por hacer el bien son



siempre esfuerzos por amar. Por eso,
el obispo de Hipona definia cada una
de las virtudes en servicio de ese
amor: la templanza es el amor que se
conserva incorruptible, la fortaleza
es el amor que todo lo soporta, la
justicia es el amor que no se desvia o
la prudencia es el amor que discierne
como querer mas[7].

KoKk

Ese camino por encontrar la armonia
de nuestros deseos se consolida a lo
largo de la vida, pues se trata
siempre de una historia. Muchas
veces tenemos demasiada prisa,
tomamos decisiones precipitadas,
buscamos gratificaciones
inmediatas... Pero esa no es una
buena logica para emprender esta
ruta. En inglés a veces se dice que
alguien «cae en el amor», falls in love,
como algo que sucede de repente.
Incluso aunque algunas veces ese
fogonazo exista, no todo el camino



serd asi. Puede sorprender que Maria
haya respondido tan rapidamente al
angel cuando le fue anunciado que
seria la madre del Mesias; como si
hubiese descubierto de modo
fulgurante y repentino todo el amor
divino. Pero, en realidad, Dios
obraba en el alma de nuestra Madre
desde su concepcion inmaculada y a
largo de toda su vida que fue, desde
el inicio, una historia de amor.

Paul O'Callaghan

[1] San Agustin, Confesiones, Libro
13, cap. 9.

[2] San Juan Pablo II, enciclica
Veritatis Splendor, n. 11.

[3] San Josemaria, Surco, n. 668.

[4] San Juan Pablo II, enciclica
Veritatis Splendor, n. 9.



[5] Santa Teresa de Jesus, fragmento
de un autégrafo encontrado en su
libro de oraciones.

[6] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
24.

[7] Cfr. San Agustin, De las
costumbres de la Iglesia Catdlicay de
los maniqueos, 1, 15, 25.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-
y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/

	Muy humanos, muy divinos (I): ​Jesús, ¿qué debemos hacer?

