opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XIV): Para
dar luz, palabras
verdaderas

Jesus y los primeros discipulos
demostraron un gran amor a la
verdad, con la seguridad de
quien transmite una noticia que
llena la vida de alegria.

10/06/2022

«Ahi tenéis a un israelita de verdad,
en quien no hay engafio» (Jn 1,47). El
elogio que Jesus hizo de Natanael
podian también aplicarselo a €l todos



los que le escuchaban. E1 Maestro
pronunciaba solo palabras
verdaderas, y vivia profundamente
de acuerdo con ellas. En las palabras
de Jesus se manifiesta siempre el
deseo ardiente de darnos lo mejor
que tiene. Y ese amor hace que lo
que dice sea siempre transparente,
orientado a entregarnos su verdad y
su misericordia. Por eso, entonces
como ahora, su vida y su testimonio
deslumbran, aunque a veces también
asusten o desestabilicen.

Sin miedo a la verdad

Un momento en el que se percibe
claramente este talante del Maestro
es el capitulo sexto de san Juan. Poco
después de haber dejado a la
multitud sorprendida con la
multiplicacion de unos pocos panes y
peces, de los que todos comen hasta
saciarse, lo vemos decidido a revelar
una verdad importante. Jesus sabe



bien que a aquellos miles que lo han
seguido hasta alli les va a costar
mucho comprenderla. Pero no se va
a ahorrar ninguna palabra, ni
aliviara el mensaje para hacerlo mas
aceptable: «El que come mi carne y
bebe mi sangre tiene vida eterna» (Jn
6,54). Casi todos se despiden de €,
precisamente por lo desconcertante
de sus palabras: «Crudo es este
lenguaje ;quién puede aceptarlo?» (Jn
6,60).

Se podria decir, con lenguaje de red
social, que en este momento su
exceso de audacia le ha llevado a
perder mas de cinco mil seguidores.
Para el Maestro, sin embargo, este
fracaso es solo efimero y aparente: ni
lo detiene ni lo condiciona... Tanto es
asi que, al descubrir el desanimo y el
desengafio en los rostros de los doce,
les pregunta también: «Y vosotros...
ctambién queréis iros?» (Jn 6,67).
Paraddjicamente, para quedarse con
nosotros, Jesus prefiere pagar el



precio de la soledad: no esta
dispuesto, por asegurar un éxito
pasajero, a dejar de alimentarnos y
amarnos con el pan eucaristico a
traveés de los siglos. Para Jesus, como
para su Iglesia, la verdad es el amor
por nosotros. Sabe que es decisivo
manifestarse de modo auténtico,
para que «todos los hombres se
salven, es decir, que lleguen al
conocimiento de la verdad» (1 Tim
2,4). Y la verdad muchas veces duele.
«La verdad no es en absoluto barata.
Es exigente, y quema», decia una vez
Joseph Ratzinger. «El mensaje de
Jesus también incluye el desafio que
encontramos en esa pugna con sus
contemporaneos (...). Quien no
quiera dejarse quemar, quien no esté
dispuesto a ello, tampoco se acercara
a E»™.

Jesus dice lo que tiene que decir,
como tiene que decirlo, cuando tiene
que decirlo. Unos dias antes de ser
condenado a muerte por aquellos



mismos que le estan escuchando en
el Templo de Jerusalén, después de
haberlos acusado ante el pueblo
como «guias ciegos, hipdocritas, (...)
sepulcros blanqueados» (Mt 23,27),
los increpa asi, también
publicamente: «jSerpientes! jRaza de
viboras! ¢Como vais a escapar del
castigo del infierno?» (Mt 23,33). Son
palabras que nos pueden
impresionar. Jesus no habla tan
duramente con quienes estan en el
error, o con los pecadores... sino mas
bien con quienes, creyéndose justos,
impiden que los demas se acerquen a
Dios (Mt 23,13). Sabe perfectamente
que sus palabras azuzan la antipatia
de quienes ya piensan en darle
muerte. Pero eso no le importa. Ni
siquiera le frena el temor de que sus
discipulos se puedan convertir en
victimas indirectas de su encendido
discurso... Porque el amor a la
verdad y a los hombres esta por
encima de la vida terrena. San
Josemaria sintetiza muy bien esta



actitud de Jesus: «no tengas miedo a
la verdad, aunque la verdad te
acarree la muerte»rz. Con esas
palabras asperas y crudas que dirige
a los fariseos, Jesus esta defendiendo
del error y de la mentira al pequerio
rebafio que con el correr de los afos
—Fl ya lo sabe— sufrira también el
martirio por amor a Dios y por
defender esa misma verdad. Porque
la verdad es la primera y la ultima
palabra amorosa de los martires
cristianos.

Son muchos los pasajes de la vida del
Sefior en los que prevalece ese amor
ala verdad. Como El mismo afirma
en su juicio ante Pilatos, «Yo para
esto he nacido y he venido al mundo,
para dar testimonio de la

verdad» (cfr. Jn 18,37). Y también los
cristianos hemos sido bautizados y
confirmados para ser testigos de
aquel que es «el Camino, la Verdad y
la Vida» (Jn 14,6), ante los intentos de
someter la realidad a calculos,



intereses o ideologias. Testigos: eso
significa la palabra martir. Aunque
Dios no llame a todos los cristianos a
verter su sangre por la fe, si espera
que estemos dispuestos a dejarnos la
vida, gota a gota, por esa misma fe; a
ser «martires sin espectaculo», como
quien «gasta sus afnos trabajando sin
otra mira que servir a la Iglesiay a
las almas, y envejece sonriendo, y
pasa inadvertido...»". Porque, a fin
de cuentas, «la existencia temporal —
tanto de las personas como de la
sociedad— solo es importante
precisamente como etapa hacia la
eternidad. Por eso la vida terrena es
solo relativamente importante, y no
es un bien absoluto. Lo que importa
absolutamente es que seas feliz, que
te salves»',

No podemos dejar de hablar de lo
que hemos visto

iQué bello reflejo de la actitud
valiente de Jesucristo contemplamos



en sus primeros discipulos! Tras el
fuego de Pentecostés, asombra
escuchar la predicacion de los
apostoles, que hablan ya sin miedo.
Asi lo han aprendido del Maestro. En
el libro de los Hechos de los
Apostoles, vemos a Pedro y a Juan
llevados presos ante el Sanedrin por
exponer publicamente la verdad de
la resurreccion de nuestro Sefior, y
para dar explicaciones sobre la
curacion de un hombre cojo. Tras
una noche en prision, son sometidos
a un interrogatorio, al que también
asiste ese hombre sanado. Los
ancianos y escribas les preguntan:
«¢Con qué poder, o con ayuda de
quién hacéis esto vosotros?» (Hch
4,7). La respuesta de Pedro es
taxativa. Ya no queda ni medio
asomo de la cobardia que le llevo a
mentir y a negar al Sefior durante la
oscura noche de la pasion: «Que os
quede claro a todos vosotros y a todo
el pueblo de Israel: por el Nombre de
Jesucristo el Nazareno, al que



vosotros crucificasteis, al que Dios
desperto de entre los muertos,
gracias a €l se presenta sano este
ante vosotros» (Hch 4,10). La libertad
con la que hablan Pedro y Juan los
deja estupefactos. No saben qué
hacer, salvo ordenarles no volver a
ensefiar ni a hacer nada en el
Nombre de Jesus. La respuesta de
Pedro y Juan pone en evidencia la
arbitrariedad de lo que les estan
pidiendo: «Juzgad si es justo delante
de Dios obedeceros a vosotros mas
que a Dios; porque nosotros no
podemos dejar de hablar de lo que
hemos visto y oido» (Hch 4,19-20).

Estos ejemplos de la vida de Jesus y
de los primeros discipulos nos
proporcionan la medida adecuada de
nuestro comportamiento a la hora de
proclamar la verdad de Jesucristo.
Una falsa prudencia podria llevarnos
a fabricar discursos complacientes, o
a callar cuando debemos hablar.
Desde luego, evangelizar no significa



entrar siempre al conflicto, pero
tampoco puede consistir en evitarlo
permanentemente, haciendo
compromisos con la verdad. En este
sentido, escribia san Josemaria:
«¢Contemporizar? —Es palabra que
solo se encuentra —ijhay que
contemporizar!— en el 1éxico de los
que no tienen gana de lucha —
comodones, cucos o cobardes—,
porque de antemano se saben
vencidos»”'. A la vez, seria también
demasiado comodo pensar que la fe
se puede transmitir sin plantearse la
solidez de nuestro discurso, o sin
atender a los problemas, los anhelos
y la sensibilidad de cada momento,
de cada persona.

En todo caso, cuando un cristiano
quiere vivir de acuerdo con su
identidad, a veces tendra que
sobreponerse al miedo al ridiculo, al
«qué dirdn». Hoy quiza sea menos
frecuente que los discipulos de Jesus
acaben entre los leones o0 en una



celda, como sucedio a Pedro y Juan y
a tantos santos que nos han
precedido en la custodia y testimonio
de la fe. Puede suceder, sin embargo,
que nuestra imagen publica se
resienta, o incluso que seamos
perseguidos a causa de nuestra
defensa de la dignidad humana y de
la libertad de las conciencias, que se
encuentran en la base del ejercicio
de la fe, del respeto de la vida, y de
tantas otras realidades
irrenunciables.

La vida de los cristianos, escribe san
Josemaria, no es «antinada»: es
«afirmacion, optimismo, juventud,
alegria y paz»". Pero precisamente
por eso debemos tener «la valentia
de vivir publica y constantemente
conforme a nuestra santa fe»": no
podemos permitir que pierda fuerza
en nuestras vidas el amor a Dios y a
la verdad, porque sin ese amor y esa
verdad no tendriamos ya nada que

anunciar al mundo. Junto a eso, es



importante buscar la manera de
hacer el mayor bien posible en cada
situacion, teniendo en cuenta que la
transmision de la verdad no depende
solo de que digamos las cosas, sino
también de que quienes nos oyen
entiendan. También Jesus a veces
optd por callarse (Cfr. Lc 4,28-30; Mt
26,63); v, si muchas veces hablaba sin
rodeos, siempre buscaba el modo de
hacerse entender por unos y otros.
En ese sentido, sucedera que a veces
sea contraproducente insistir en una
idea, y convenga en cambio esperar a
otra ocasion, o repensar nuestras
razones; y también, como parte de
ese trabajo, tendremos que
esforzarnos por comprender las
razones de los demas, que muchas
veces nos podran dar luces para
entender mejor nuestra fe y las
carencias de nuestro discurso.

En su primera carta, la que
podriamos llamar la primera
enciclica de la historia, san Pedro



presenta en pocos trazos todo este
programa apostolico: «Glorificad a
Cristo en vuestros corazones,
siempre dispuestos a dar respuesta a
todo el que os pida razon de vuestra
esperanza; pero con mansedumbre y
respeto, y teniendo limpia la
conciencia, para que quienes
calumnian vuestra buena conducta
en Cristo, queden confundidos en
aquello que os critican» (1 Pe
3,15-16).

En los aredpagos de nuestro siglo

El desafio de evangelizar no solo
exige valentia, sino también
preparacion intelectual y teologica —
la que cada uno pueda obtener—,
don de lenguas y empatia con la
cultura contemporanea, que es la
nuestra. Ver al propio san Pablo en
Atenas puede ayudarnos a entender
como manifestarnos en los
areopagos de nuestro siglo (cfr. Hch
17,16ss). Primero observamos a un



Pablo que se consumia en su interior
al observar una ciudad entregada a
la idolatria. Sin embargo, su ardor no
le lleva a hablar con amargura, o de
malos modos®. Explora el terreno y
escucha: primero a sus hermanos
judios en la sinagoga y, después, en la
calle, a los fil6sofos epicureos y
estoicos, con los que entabla
conversacion y manifiesta sus ideas
sobre Dios y sobre la vida. Ademas
de contemplar con interés la
arquitectura de la ciudad, san Pablo
demuestra un buen conocimiento de
su literatura; eso le permite adaptar
su mensaje a aquel auditorio que ha
mostrado curiosidad por sus
palabras. San Pablo conforma su
predicacion a este auditorio, de por
si dificil, pero ni degrada ni atenua el
evangelio. El discurso que pronuncia
en el Are6pago permanece como un
modelo, que vale la pena releer de
vez en cuando.



En un primer momento, san Pablo
alaba la belleza de un altar
construido al Dios desconocido, que
ha descubierto paseando por la
ciudad. Esa referencia cultural lo
acerca a sus interlocutores y le
permite hablar sobre ese Dios
misterioso, al que él dice conocer.
Con diversas referencias literarias de
los poetas griegos, san Pablo dirige
empaticamente el discurso hacia la
verdad que quiere transmitir: que
todos somos criaturas de ese Dios
desconocido, porque €l es el Creador
y el Sefior de todas las cosas. Les
explica ademas como ese Dios se ha
hecho presente entre nosotros, no a
través de idolos construidos por
mano de hombre, sino
encarnandose, y ofreciendo como
prueba de su divinidad su
resurreccion entre los muertos...

San Pablo consigue hacer brillar con
todo su resplandor la autenticidad
del kerygma, el corazon de la fe, ante



un pueblo culto y pagano. Es cierto
que, como le sucedid al Sefior en el
discurso del Pan de vida, la mayor
parte del auditorio abandona
educadamente: «Otra vez te
escucharemos sobre esto» (Hch
17,32).No todos los oidos estan
preparados para aceptar la palabra
de Dios a la primera. Pero algunos se
quedan: el relato afiade que ese dia
abrazaron la fe Dionisio el
Areopagita, una mujer llamada
Damaris y unos cuantos mas. La
valentia, la preparacion intelectual y
el don de gentes de Pablo, como el de
tantos cristianos, es madera que
permite al Espiritu Santo encender el
fuego de Jesucristo en muchos
corazones. Este pasaje de la vida de
san Pablo, en fin, ensefia mucho
sobre como proceder en una cultura
que a veces ha perdido hasta el
mismo lenguaje para nombrar a
Dios.

Todo para todos



Las palabras y la vida de un cristiano
puedan resultar a veces
escandalosas, no porque haga nada
malo, sino por contraste con lo que
se considera como socialmente
aceptable. Ciertamente, su modo de
vivir puede poner en evidencia, aun
sin pretenderlo, la forma de vida de
muchas personas: en sus relaciones
afectivas, en ciertos habitos
profesionales, en modos de
divertirse. Formas y habitos que no
solo reciben la aprobacion del sentir
comun, sino que a veces se han
convertido en derechos exigibles
juridicamente.

En este contexto, es factible que una
persona se pueda sentir juzgada y
despreciada en su corazon ante una
afirmacion como esta de san Pablo:
«No os dejéis engafiar: ni fornicarios,
ni idélatras, ni afeminados, ni
sodomitas, ni ladrones, ni avaros, ni
borrachos, ni insultadores, ni
saqueadores heredaran el reino de



Dios» (1 Co 6,9). Estas palabras
pudieron escandalizar a algunos de
los corintios que las recibieron, y
seguramente siguen haciéndolo hoy.
Los cristianos vivimos de afirmacion,
y los modos de hablar pueden
cambiar en funcién de los momentos
o de los interlocutores; pero no
podemos hacer como aquellos
maestros que dicen lo que cada uno
querria oir (2 Tm 4,4). Ya el profeta
Isaias escribia «jAy de los que llaman
bien al mal y mal al bien, que tienen
las tinieblas por luz y la luz por
tinieblas, que tienen lo amargo por
dulce y lo dulce por amargo! (Is 5,20).

A la vez, nuestro testimonio de la
verdad no se puede reducir a la
denuncia del mal: el Evangelio es
ante todo anuncio del amor
incondicional de Dios por cada uno.
Las mismas palabras de san Pablo no
se limitan a una enunciacion
condenatoria de vicios y pecados;
tras esas lineas fuertes, afiade: «Asi



erais algunos de vosotros: pero os
lavasteis y fuisteis santificados y
fuisteis justificados gracias al
nombre de Jesucristo y gracias al
Espiritu de nuestro Dios» (1 Co
6,10-11).

Quiza hoy mds que nunca percibimos
como «la tarea evangelizadora se
mueve entre los limites del lenguaje
y de las circunstancias. Procura
siempre comunicar mejor la verdad
del Evangelio en un contexto
determinado, sin renunciar a la
verdad, al bien y a la luz que pueda
aportar cuando la perfeccion no es
posible. Un corazén misionero sabe
de esos limites y se hace “débil con
los débiles [...] todo para todos” (1 Co
9,22)»"". Quien vive de una profunda
amistad con Dios y con los demas
puede dejarse conquistar por la
verdad y manifestarla libremente y
con carifio, acompanando a los
demas por un plano inclinado. Es
verdad, «el santo, para la vida de



tantos, es “incomodo”. Pero eso no
significa que haya de ser
insoportable. —Su celo nunca debe
ser amargo; su correccion nunca
debe ser hiriente; su ejemplo nunca
debe ser una bofetada moral,

arrogante, en la cara del préjimo»".

Hoy como ayer, para acceder a la
misericordia de Dios es necesario
golpearse el pecho y reconocerse
pecador, cosa que requiere a veces
un recorrido lento y paciente,
primero en cada uno de nosotros...
Qué importante es que, a lo largo de
la vida, todos podamos tener al lado
amigos que, a la vez que nos
comprenden, nos iluminan con
palabras verdaderas. Porque solo la
verdad nos hace libres; solo ella
puede liberarnos el corazon (cf. Jn
8,32), solo con ella viene realmente la
alegria. Y eso es lo que significa
evangelizar: «se trata siempre de
hacer feliz, muy feliz, a la gente»,



porque «la Verdad es inseparable de
la auténtica alegria»™".

M7, Ratzinger, Dios y el mundo,
Circulo de lectores, Barcelona 2011,
209-211.

! San Josemaria, Camino, n. 34.
¥ San Josemaria, Via Crucis, 7.4.

“ San Josemaria, Cartas, VI1.1973, n.
12.

B camino, n. 54.

I Forja, n. 103.

"' San Josemaria, Surco, n. 46.
! Cfr. Camino, nn. 396 y 397.

®! Prancisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, n. 44.

"% Forja, n. 578.

M Surco, n. 185.



Carlos Ayxela y José Maria
Garcia

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-
muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-
verdaderas/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/
https://opusdei.org/es-ni/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/

	Muy humanos, muy divinos (XIV): Para dar luz, palabras verdaderas

