
opusdei.org

Las enseñanzas de
San Josemaría para
los sacerdotes

El 28 de marzo de 1925 san
Josemaría fue ordenado
sacerdote. Con motivo del
aniversario, reproducimos una
conferencia de Mons. Javier
Echevarría sobre el sacerdocio
(2009).

27/03/2017

Las enseñanzas de San Josemaría
para los sacerdotes: una respuesta



a los desafíos de un mundo
secularizado

Sumario

1. «Todos los sacerdotes somos
Cristo». Eucaristía e identificación
con Cristo.

2. «Yo le presto al Señor mi voz».
Familiaridad con la Palabra y
disponibilidad para las almas.

3. «Yo le presto al Señor mis manos».
Amor a la liturgia y obediencia a la
Iglesia.

4. «Yo le presto al Señor mi cuerpo y
mi alma: le doy todo». Sacerdote cien
por cien.

*****

Hacer presente a Dios en todas las
actividades humanas es el gran
desafío de los cristianos en un
mundo secularizado, y es la tarea
que San Josemaría recordó a miles de



personas –sacerdotes y laicos–
durante su vida. Su mensaje puede
resumirse en pocas palabras: 
santidad personal en medio del
mundo.Jesucristo se hará presente y
activo en el mundo: en las familias,
en la fábrica, en los medios de
comunicación, en el campo..., en la
medida en que Cristo viva en el
padre y en la madre de familia, en el
obrero, en la periodista, en el
campesino...; es decir, en la medida
en que el obrero, el periodista, el
esposo o la esposa sean santos. Como
afirmó Juan Pablo II, «se necesitan
heraldos del Evangelio expertos en
humanidad, que conozcan a fondo el
corazón del hombre de hoy,
participen de sus gozos y esperanzas,
de sus angustias y tristezas, y al
mismo tiempo sean contemplativos,
enamorados de Dios. Para esto se
necesitan nuevos santos. Los grandes
evangelizadores (...) han sido los
santos. Debemos suplicar al Señor
que aumente el espíritu de santidad



en la Iglesia y nos mande nuevos
santos para evangelizar el mundo de
hoy»[1].

Este es el “secreto" ante la
indiferencia y el olvido de Dios:
nuestro mundo necesita santos;
cualquier otra “solución" es
insuficiente. El mundo actual, con su
inestabilidad y sus profundos
cambios, reclama la presencia de
hombres santos, apostólicos, en todas
las actividades seculares: «Un
secreto. –Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de santos.
–Dios quiere un puñado de hombres
“suyos" en cada actividad humana. –
Después... “pax Christi in regno
Christi" –la paz de Cristo en el reino
de Cristo»[2].

La ausencia de Dios en la sociedad
secularizada se traduce en falta de
paz; y, como consecuencia, proliferan
las divisiones: entre las naciones, en
las familias, en el lugar de trabajo, en



la convivencia diaria... Para llenar de
paz y alegría esos ambientes, «hemos
de ser, cada uno de nosotros, alter
Christus, ipse Christus, otro Cristo, el
mismo Cristo. Sólo así podremos
emprender esa empresa grande,
inmensa, interminable: santificar
desde dentro todas las estructuras
temporales, llevando allí el fermento
de la Redención»[3]. Todos estamos
llamados a colaborar en esta tarea
apasionante, con una visión
optimista ante el mundo en el que
vivimos: «Para ti, que deseas
formarte una mentalidad católica,
universal, transcribo algunas
características: (...) una actitud
positiva y abierta, ante la
transformación actual de las
estructuras sociales y de las formas
de vida»[4].

En esta labor de transformación del
mundo, se percibe también el
importante papel del sacerdote. Pero,
¿quién es el sacerdote en la sociedad



de hoy? ¿Cómo puede convertirse en
fermento de santidad? A esta
pregunta se puede responder
desgranando unas palabras de San
Josemaría que definen la identidad
del sacerdote, también en el mundo
secularizado: «Todos los sacerdotes
somos Cristo. Yo le presto al Señor mi
voz, mis manos, mi cuerpo, mi alma:
le doy todo»[5].

1. «Todos los sacerdotes somos
Cristo».

Eucaristía e identificación con
Cristo.

Son ciertamente los laicos quienes,
de modo capilar, hacen presente a
Cristo en las encrucijadas del mundo.
A la vez, la vida de Cristo que se
inicia en el Bautismo necesita el
ministerio sacerdotal para
desarrollarse. La grandeza del
sacerdote consiste en que se le ha
dado el poder de vivificar, de 
cristificar. El sacerdote es



«instrumento inmediato y diario de
esa gracia salvadora que Cristo nos
ha ganado». El sacerdote trae a Cristo
«a nuestra tierra, a nuestro cuerpo y
a nuestra alma, todos los días: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos»[6].

Como pastor de almas y como
dispensador de los misterios de Dios
(cfr. 1 Cor 4, 1), el sacerdote,
especialmente en un mundo
indiferente hacia la fe, debe alentar a
todos para que progresen hacia la
santidad, sin rebajar —por cobardía
o por falta de fe— el horizonte del
mandato divino: «sed santos, como
mi Padre celestial es santo» (Mt 5,
48). El sacerdote orientará a otros en
ese camino hacia la santidad si él
mismo reconoce este imperativo, y si
es consciente de que Dios ha puesto
en sus manos los medios para
alcanzarlo. El gran desafío para el
sacerdote consiste en identificarse
con Cristo en el ejercicio de su



ministerio sacerdotal, para que
muchos otros busquen también está
configuración con el Señor, en el
desempeño de sus tareas habituales.

La identificación con Cristo sacerdote
se fundamenta en el don del
sacramento del Orden, y se
desarrolla en la medida en que el
sacerdote pone todo lo suyo en
manos de Cristo. Esto ocurre de
modo paradigmático y excelente
durante la celebración de la
Eucaristía. En la Misa, el sacerdote
presta su ser a Cristo para traer a
Cristo. San Josemaría expresaba esta
verdad con fuerza singular:

«Llego al altar y lo primero que
pienso es: Josemaría, tú no eres
Josemaría Escrivá de Balaguer (...):
eres Cristo (...). Es Él quien dice: esto
es mi Cuerpo, ésta es mi Sangre, el
que consagra. Si no, yo no podría
hacerlo. Allí se renueva de modo
incruento el divino Sacrificio del



Calvario. De manera que estoy allí in
persona Christi, haciendo las veces
de Cristo»[7].

Esta identificación con el Señor es un
rasgo esencial de la vida espiritual
del sacerdote. Como decía San
Gregorio Magno, «quienes
celebramos los misterios de la pasión
del Señor, hemos de imitar lo que
hacemos. Y entonces la hostia
ocupará nuestro lugar ante Dios, si
nos hacemos hostia nosotros
mismos»[8].

La entera existencia sacerdotal se
orienta a que el propio yo disminuya,
para que crezca Cristo en el
presbítero: ocultarse, sin buscar
protagonismo, para que aparezca
sólo la eficacia salvadora del Señor;
desaparecer, para que Cristo se haga
presente a través del ejercicio
abnegado y humilde del ministerio. 
Ocultarse y desaparecer[9] es una
fórmula que gustaba mucho a San



Josemaría. Invita, especialmente a
los sacerdotes, a preferir el sacrificio
escondido y silencioso[10] a las 
manifestaciones aparatosas o
llamativas.

Paradójicamente, para contrarrestar
la ausencia de Dios en un mundo
secularizado, San Josemaría propone
a los sacerdotes, no tanto una fuerte
actividad pública, con su
correspondiente resonancia
mediática, sino, sencillamente, 
ocultarse y desaparecer. De este
modo, al desaparecer el “yo" del
sacerdote, se propagará la presencia
de Cristo en el mundo, según la
lógica divina que se nos muestra en
la celebración de la Eucaristía.

«Me parece que a los sacerdotes se
nos pide la humildad de aprender a
no estar de moda, de ser realmente
siervos de los siervos de Dios –
acordándonos de aquel grito del
Bautista: illum oportet crescere, me



autem minui (Jn 3, 30); conviene que
Cristo crezca y que yo disminuya–,
para que los cristianos corrientes, los
laicos, hagan presente, en todos los
ambientes de la sociedad, a Cristo
(...). Quien piense que, para que la
voz de Cristo se haga oír en el mundo
de hoy, es necesario que el clero
hable o se haga siempre presente, no
ha entendido bien aún la dignidad de
la vocación divina de todos y de cada
uno de los fieles cristianos»[11].

La existencia sacerdotal consiste en
poner todo lo propio a merced de
Dios: prestar la voz al Señor, para
que hable Él; prestarle las manos,
para que actúe Él; prestarle cuerpo y
alma, para que Él crezca en el
sacerdote y, a través de su ministerio,
en cada uno de los fieles cristianos.
Ante los desafíos de nuestro mundo,
San Josemaría enseña a los
sacerdotes humildad y abnegación:
poner enteramente a disposición del
Señor el propio yo.



2. «Yo le presto al Señor mi voz».

Familiaridad con la Palabra y
disponibilidad para las almas.

La Eucaristía «anuda en sí todos los
misterios del Cristianismo.
Celebramos, por tanto, la acción más
sagrada y trascendente que los
hombres, por la gracia de Dios,
podemos realizar en esta vida»[12].
El sacerdote presta su voz al Señor,
de modo inefable al pronunciar las
palabras de la consagración, que
permiten que la fuerza de Dios
Padre, Hijo y Espíritu Santo obre el
prodigio de la transubstanciación. La
eficacia de esas palabras no proviene
del sacerdote sino de Dios. El
sacerdote, por sí mismo, no podría
decir eficazmente “esto es mi
cuerpo", "éste es el cáliz de mi
sangre": no se obraría la conversión
del pan y del vino en el Cuerpo y la
Sangre de Cristo. Esto, que sucede de
modo extraordinario durante la



celebración eucarística, en el
momento más sublime de la vida del
sacerdote, puede extenderse
análogamente a toda su vida y su
ministerio.

La eficacia de la palabra del
sacerdote —en la predicación, en la
celebración de los sacramentos, en la
dirección espiritual y en el trato con
las personas— proviene del mismo
principio: prestar su voz al Señor.

a) Familiaridad con la voz de Dios

Prestar al Señor la propia voz
reclama confianza con Él; requiere
escuchar la voz de Dios e
incorporarla a la vida propia. Para
adquirir esa familiaridad, San
Josemaría indica dos caminos
imprescindibles: la vida de oración y
el estudio. El sacerdote ha de dedicar
tiempo a estudiar y meditar la
Sagrada Escritura y a profundizar en
su formación teológica, para que



resuene fielmente la voz de Cristo,
que habla en su Iglesia.

«La predicación de la palabra de Dios
exige vida interior: hemos de hablar
a los demás de cosas santas, ex
abundantia enim cordis, os loquitur
(Mt 12, 34); de la abundancia del
corazón, habla la boca. Y junto con la
vida interior, estudio: (...) Estudio,
doctrina que incorporamos a la
propia vida, y que sólo así sabremos
dar a los demás del modo más
conveniente, acomodándonos a sus
necesidades y circunstancias con don
de lenguas»[13].

El pueblo cristiano está sediento de
la voz de Dios. El sacerdote no puede
defraudar esos santos deseos. En este
mundo de hoy, en el que abunda la
confusión, es necesario que el
sacerdote sea portavoz fiel de la
Palabra divina: tener vida interior y
estudiar la doctrina, asegura que la
predicación no sea eco de otras voces



que no son la de Cristo. Seguir
confiadamente el Magisterio
garantiza que Cristo sea escuchado
en la Iglesia y en el mundo. San
Josemaría animaba también a los
sacerdotes a pedir luces al Espíritu
Santo, para ser sólo instrumentos
suyos, pues es el Paráclito quien
actúa en el interior del alma[14].
Prestar la voz a Dios significa además
que el sacerdote no se predica a sí
mismo, sino a Cristo Jesús, Nuestro
Señor (cfr. 2 Cor 4, 5), haciendo eco al
Evangelio. De este modo, la eficacia
de la predicación provendrá del
Señor mismo:

«De las palabras de Jesucristo bien
expuestas, claras, dulces y fuertes,
llenas de luz, puede depender la
resolución del problema espiritual de
un alma que os escucha, deseosa de
aprender y determinarse. La palabra
de Dios es viva y eficaz, y más
penetrante que cualquier espada de
dos filos, entra y se introduce hasta



los pliegues del alma y del espíritu,
hasta las junturas y tuétanos (Hb 4,
12)» [15].

De alguna manera, el sacerdote debe
aspirar a la misma intimidad con la
Palabra de Dios que tuvo Santa
María. Benedicto XVI, a propósito del
Magnificat, «completamente tejido
por los hilos tomados de la Sagrada
Escritura», describe esa familiaridad
de la Virgen en los siguientes
términos: «Habla y piensa con la
Palabra de Dios; la Palabra de Dios se
convierte en palabra suya, y su
palabra nace de la Palabra de Dios.
Así se pone de manifiesto, además,
que sus pensamientos están en
sintonía con el pensamiento de Dios,
que su querer es un querer con
Dios»[16].

El Santo Padre va más allá, al señalar
que la Virgen, «al estar íntimamente
penetrada por la Palabra de Dios,
puede convertirse en madre de la



Palabra encarnada»[17]. Algo
análogo ocurre con el sacerdote. San
Josemaría decía, refiriéndose a la
Eucaristía que, así como Nuestra
Madre trajo una vez al mundo a
Jesús, «los sacerdotes lo traen a
nuestra tierra, a nuestro cuerpo y a
nuestra alma, todos los días»[18].

Prestar al Señor la voz requiere
humildad: acallar opiniones
personales en cuestiones de fe, moral
y disciplina eclesiástica cuando son
disonantes; no apegarse a las propias
ideas; buscar la unión con deseos de
servir. Es necesario que el sacerdote
hable a los hombres de Cristo, les
comunique la doctrina de Cristo
como fruto de la propia vida interior
y del estudio: con santidad personal
y conocimiento profundo de la vida
de los hombres y mujeres de su
tiempo.

b) Disponibilidad para prestar la
voz al Señor



Prestar al Señor la voz requiere
también disponibilidad. San
Josemaría no se cansó de pedir a los
sacerdotes que dedicasen tiempo a la
administración del perdón divino.
Para que la voz misericordiosa de
Dios llegue a las almas a través del
sacramento de la Reconciliación, es
necesaria una condición, casi obvia
pero fundamental: estar disponible
para atender a quienes se acerquen.
Sería un error pensar que, en
nuestro mundo, supondría una
pérdida de tiempo. Equivaldría a 
cerrar la boca de Dios, que desea
perdonar por medio de sus
ministros. San Josemaría tenía bien
experimentado que, cuando el
sacerdote, con constancia, día tras
día, dedica un rato a esta tarea,
estando físicamente en el
confesonario, ese lugar de
misericordia termina por llenarse de
penitentes, aunque al principio no
acuda nadie. Así describía a un
grupo de sacerdotes diocesanos en



Portugal, en 1972, el resultado de
perseverar en esta tarea:

«No os dejarán vivir, ni podréis rezar
nada en el confesonario, porque
vuestras manos ungidas estarán,
como las de Cristo –confundidas con
ellas, porque sois Cristo– diciendo: yo
te absuelvo. Amad el confesonario.
¡Amadlo, amadlo!»[19].

San Josemaría tenía una fe vivísima
en la verdad real de que el sacerdote
es Cristo, cuando dice: “yo te
absuelvo". Con gran sentido
sobrenatural y con sentido común,
daba consejos muy prácticos, para
que la dignidad del sacramento no se
empañase, para que fuese cauce
limpio de la voz de Jesucristo. Por eso
amaba el confesonario. Entendía
que, utilizando este tradicional
instrumento, se fomentan las
disposiciones adecuadas —tanto del
penitente como del confesor— para
facilitar la sinceridad y el tono



sobrenatural propio de una realidad
sagrada.

«Dios Nuestro Señor conoce bien mi
debilidad y la vuestra: somos todos
nosotros hombres corrientes, pero ha
querido Jesucristo convertirnos en
un canal, que haga llegar las aguas
de su misericordia y de su Amor a
muchas almas»[20].

Hablaba de la administración del
sacramento de la Penitencia como un
ejercicio gustoso y una pasión
dominante del sacerdote. Sin duda,
las horas diarias dedicadas a
confesar, «con caridad, con mucha
caridad, para escuchar, para
advertir, para perdonar»[21] son
parte de ese ocultarse y desaparecer,
tan eficaz para hacer presente a
Cristo en las personas y en los
ambientes donde viven.

Al confesar, el sacerdote –en su papel
de juez, maestro, médico, padre y
pastor– experimenta la necesidad de



dar doctrina clara, ante las
dificultades que se presentan en la
vida de los penitentes. Consciente de
esto, San Josemaría fomentó entre los
presbíteros un vivo afán de
conservar y mejorar la ciencia
eclesiástica, «especialmente la que
necesitáis para administrar el
sacramento de la Penitencia»[22].
«Procurad –escribía en una ocasión a
sacerdotes– dedicar un rato al día –
aunque sólo sean unos minutos– al
estudio de la ciencia
eclesiástica»[23]. Con este fin,
impulsó también encuentros,
convivencias, reuniones para los
presbíteros, etc.

El renacer de la práctica de la
confesión sacramental es uno de los
grandes desafíos del mundo actual,
que necesita redescubrir el sentido
del pecado y experimentar el gozo de
la misericordia de Dios. El sacerdote,
estando disponible para celebrar el
sacramento de la Reconciliación, y



procurando –mediante la oración y el
estudio– que sus ideas estén en
sintonía con la doctrina de la Iglesia,
resulta absolutamente insustituible.

También los fieles laicos han de
sentir la responsabilidad de llevar a
sus colegas, parientes y amigos al
sacerdote, para que puedan
“escuchar la voz de Dios" y recibir su
perdón. La colaboración entre laicos
y sacerdotes, en este campo, es
especialmente importante en la
sociedad de hoy.

San Josemaría entendía que el
sacerdote, también en la tarea de
dirección espiritual, es un
instrumento para hacer llegar la voz
de Dios a las almas; en esta actividad
no debe sentirse ni “propietario", ni
modelo: «El modelo es Jesucristo; el
modelador, el Espíritu Santo, por
medio de la gracia. El sacerdote es el
instrumento, y nada más»[24]. La
dirección espiritual, otra de las 



pasiones dominantes de San
Josemaría, no consiste en mandar,
sino en abrir horizontes, señalar
obstáculos, sugiriendo los medios
para vencerlos, e impulsar al
apostolado. Animar, en definitiva, a
que cada uno descubra y quiera
cumplir el designio de santidad que
Dios tiene para él.

Esto es posible si el mismo sacerdote
está convencido de que mover a la
búsqueda de la santidad es llevar a
las personas hacia la felicidad. Esa
persuasión surge de la lucha del
presbítero por la propia
santificación, es fruto del amor a la
voluntad de Dios y es necesaria para
contrarrestar el pensamiento laicista,
que tiende a borrar a Dios del
horizonte de la felicidad humana.

3. «Yo le presto al Señor mis
manos».

Amor a la liturgia y obediencia a la
Iglesia.



En la Santa Misa, es Cristo el que, a
través del sacerdote, se ofrece al
Padre por el Espíritu Santo. Las
manos del presbítero, ungidas
durante la ceremonia de ordenación,
han sido siempre veneradas por los
cristianos, porque traen a Cristo,
porque dispensan los tesoros de la
redención.

San Josemaría tenía viva conciencia
de que la liturgia es acción divina,
sagrada, y no acción humana. Si un
mundo descristianizado se
caracteriza, en buena medida, por la
ausencia de lo sagrado, el sacerdote
tiene hoy el gran desafío de
esmerarse en el cuidado de la
liturgia, “prestando a Dios sus
manos" y su ser entero.

Esto significa evitar protagonismos
que pueden empañar la acción
divina. También en el servicio
litúrgico vale la fórmula de San
Josemaría: «Ocultarse y desaparecer



es lo mío, que sólo Jesús se
luzca»[25]. Este principio responde a
una lógica de fe y de visión
sobrenatural. Sólo desde la fe se
entiende en profundidad la eficacia
sobrenatural que encierra el
principio de “prestar al Señor mis
manos"; y se aceptan con gusto las
consecuencias prácticas a las que
conduce: fidelidad a la fe y a la
doctrina católica, y obediencia
delicada a las normas litúrgicas:

«Que pongáis siempre un particular
empeño en seguir con toda docilidad
el Magisterio de la Iglesia Santa; y,
como consecuencia, que cumpláis,
con delicada obediencia también,
todas las indicaciones de la Santa
Sede en materia litúrgica,
adaptándoos con generosidad a las
posibles modificaciones –que
siempre serán accidentales– que el
Romano Pontífice pueda introducir
en la lex orandi»[26].



Las manos del sacerdote han de ser
manos de persona enamorada, que
sabe tratar con delicadeza las cosas
del Señor y, muy especialmente, todo
lo que se relaciona con el culto
divino. El descuido de iglesias,
altares y objetos de culto transmite
inevitablemente cierta sensación de
ausencia de Dios o de indiferencia.
Para hacer frente al mundo
materialista, se precisa el cuidado
atento de todo lo relacionado con la
presencia sacramental del Señor en
la Eucaristía. En una celebración
litúrgica imbuida de espíritu de
adoración se encierra una sobria
belleza, que eleva el espíritu hacia
Dios y comunica la presencia de lo
sagrado. San Josemaría vivió siempre
con la preocupación de que nunca es
demasiada la dignidad del culto:

«Tratadme bien los objetos de culto:
es manifestación de fe, de piedad y
de esa bendita pobreza nuestra que,
si nos lleva a destinar al culto lo



mejor de que podemos disponer, nos
obliga por eso mismo a tratarlo con
la más exquisita delicadeza: sancta
sancte tractanda! Son joyas de Dios. 
Los cálices sagrados y los santos
lienzos y todo lo demás que pertenece
a la Pasión del Señor... por su
consorcio con el Cuerpo y la Sangre
del Señor han de ser venerados con la
misma reverencia que su Cuerpo y su
Sangre (S. Jerónimo, Epist. 114, 2)» 
[27].

4. «Yo le presto al Señor mi cuerpo
y mi alma: le doy todo». Sacerdote
cien por cien.

Después de haber considerado cómo
el sacerdote presta al Señor su voz y
sus manos, llegamos, como en un in
crescendo de identificación con
Cristo, a una formulación
omnicomprensiva de la identidad
sacerdotal: «le presto al Señor mi
cuerpo y mi alma: le doy todo». Esta
fórmula, referida a la celebración



eucarística, en la que el sacerdote
actúa in persona Christi Capitis,
puede extenderse análogamente a la
entera vida del sacerdote,
constituyendo su más íntima
aspiración: ser, siempre y en todo, 
ipse Christus, el mismo Cristo.

San Josemaría describía con fuerza
ese sentido de totalidad propio del
sacerdocio. Refiriéndose a un grupo
de sacerdotes recién ordenados, lo
expresaba de la siguiente manera:
«Han recibido el Sacramento del
Orden para ser, nada más y nada
menos, sacerdotes-sacerdotes,
sacerdotes cien por cien»[28].

Al mismo tiempo, es evidente que
siempre resulta indispensable la
colaboración entre sacerdotes y
laicos, cada uno según la misión que
le es propia. Como escribía San
Josemaría, «esta colaboración
apostólica es hoy importantísima,
vital, urgente»[29]. Por una parte,



porque los presbíteros, en cuanto
tales, no tienen acceso a muchos
ambientes profesionales o sociales.
Por otra, porque los laicos, para ser
verdaderamente “otros Cristos",
necesitan la vida sacramental y, por
tanto, el recurso al ministerio
sacerdotal. Sin vida interior, el laico
terminaría por mundanizarse, en vez
de cristianizar el mundo: es
necesaria una intensa vida
sobrenatural para influir
cristianamente en ambientes donde
parece haber desaparecido la huella
de Dios.

«En el ejercicio del apostolado, los
laicos tienen absoluta necesidad del
sacerdote, en cuanto llegan a lo que
yo suelo llamar el muro sacramental,
como los sacerdotes –especialmente
en medio de la indiferencia religiosa,
cuando no se trata además de un
ataque brutal a la Religión, en la
sociedad de estos tiempos– tienen



necesidad de los laicos, para el
apostolado»[30].

Esta colaboración es eficaz en la
medida en que se respeta la
naturaleza misma de la vocación de
cada uno: el laico debe ser “Cristo" en
medio de la calle, en las normales
circunstancias que le toca vivir: en la
convivencia con sus iguales, con
quienes comparte proyectos y
afanes. Al mismo tiempo, el
sacerdote ha de ser siempre y
enteramente sacerdote, viviendo
para sostener y alentar el afán de
santidad de hombres y mujeres, con
una abnegada entrega a su
ministerio. Difícilmente habrá laicos
que perseveren en el empeño de
buscar la santidad en la vida
ordinaria, sin presbíteros «dedicados
íntegramente a su servicio, que se
olviden habitualmente de sí mismos,
para preocuparse solamente de las
almas»[31].



San Josemaría repetía con frecuencia
que tenía un solo puchero para todos,
cuyo contenido es, en síntesis, la
búsqueda de la santidad en medio de
las ocupaciones ordinarias. De ese 
puchero se pueden alimentar el
padre y la madre de familia, el
ingeniero, el abogado, la médico, el
obrero, y también el sacerdote. Y el
sacerdote desempeña un papel
insustituible para ayudar a los fieles
a ser santos: ha de servir a todos, es
sacerdote para los demás. Por la
misión que ha recibido de Dios, tiene
una especial obligación de buscar la
santidad. «Muchas cosas grandes
dependen del sacerdote: tenemos a
Dios, traemos a Dios, damos a
Dios»[32].

Por eso el fundador del Opus Dei
hablaba de ser sacerdote cien por
cien, que es la consecuencia de hacer
vida propia lo que ocurre en la Santa
Misa: prestar al Señor el cuerpo y el
alma; darle todo. Significa también



que el sacerdocio no es un oficio, ni
una tarea que ocupa parcialmente la
jornada, junto a otras ocupaciones.
Para San Josemaría no hay ámbitos
de la existencia personal que no sean
sacerdotales: hasta en las situaciones
aparentemente más intrascendentes,
o en las ocupaciones profanas, el
sacerdote es siempre sacerdote,
tomado de entre los hombres,
constituido a favor de los hombres
(cfr. Hb 5, 1).

Plenamente congruente con ese
“prestar al Señor mi cuerpo" es el
don del celibato sacerdotal. En medio
del mundo, que fácilmente tiende a
banalizar la dignidad del cuerpo,
cobra especial significado entregar
totalmente el cuerpo a Nuestro Señor
Jesucristo en la celebración
eucarística. El celibato de Jesucristo
ilumina con toda su fuerza y
resplandor el celibato del sacerdote.
Cristo, en sus años de existencia
terrena y en la vida de su Iglesia, ha



demostrado a qué grado
extraordinario de paternidad y
maternidad, de caridad sin límites, se
llega por este don.

A lo largo de su gran experiencia
pastoral, San Josemaría experimentó
de continuo la necesidad de una
identidad sacerdotal fuerte: no es
verdad que los cristianos quieren ver
en el sacerdote un hombre más; el
pueblo cristiano, lo que quiere del
sacerdote es que sea sacerdote. En la
sociedad actual, donde no pocos
pretenden difuminar a Dios, los
cristianos necesitan percibir con más
razón aún la presencia de Cristo en el
sacerdote; necesitan y esperan, en
palabras de San Josemaría, «que se
destaque claramente el carácter
sacerdotal: esperan que el sacerdote
rece, que no se niegue a administrar
los Sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderías humanas,
sean del tipo que sean; que ponga



amor y devoción en la celebración de
la Santa Misa, que se siente en el
confesonario, que consuele a los
enfermos y a los afligidos; que
adoctrine con la catequesis a los
niños y a los adultos, que predique la
Palabra de Dios y no cualquier tipo
de ciencia humana que –aunque
conociese perfectamente– no sería la
ciencia que salva y lleva a la vida
eterna; que tenga consejo y caridad
con los necesitados. En una palabra:
se pide al sacerdote que aprenda a
no estorbar la presencia de Cristo en
él»[33].

* * *

Esta última frase puede quizá
resumir el desafío que el mundo
actual lanza a los ministros sagrados.
A los hombres de todos los tiempos,
el sacerdote ha de hacer presente a
Dios; y para esto, ha de aprender a
prestar a Cristo su voz, sus manos, su
alma y su cuerpo: todo lo suyo. Así



ocurre principalmente cuando
administra los sacramentos o en la
predicación, pero no sólo en esos
momentos. La dinámica propia del
sacramento del Orden, cuyo centro y
culmen es la Eucaristía, lleva a darse
enteramente, a lo largo de la jornada,
en alma y cuerpo, a Cristo.

La vida terrena de Santa María,
Madre de Cristo, Sacerdote Eterno, y
Madre de los sacerdotes, fue un
«hágase sincero, entregado, cumplido
hasta las últimas consecuencias, que
no se manifestó en acciones
aparatosas, sino en el sacrificio
escondido y silencioso de cada
jornada»[34]. En la Virgen se
demuestra la eficacia de esta actitud.
Por eso María, permanentemente,
sigue haciendo presente a Dios en las
casas, en las calles. La Madre de Dios
es, muchas veces, el último reducto
de fe, del que no pocas veces brota de
nuevo la conversión y el



descubrimiento de la alegría de la
vida cristiana en medio del mundo.

+ Javier Echevarría

Prelado del Opus Dei

Publicado originalmente en
clerus.org (2009)

----------------------

[1] Juan Pablo II, Discurso al Simposio
de Obispos europeos, 11-X-1985.

[2] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino, n. 301.

[3] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Es Cristo que pasa, n. 183.

[4] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Surco, n. 428.

[5] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Apuntes tomados en una
reunión familiar, 10-V-1974, citado
en J. Echevarría, Por Cristo, con Él y

https://www.clerus.org/clerus/dati/2009-07/27-13/sacer2009_es.html
https://www.clerus.org/clerus/dati/2009-07/27-13/sacer2009_es.html


en Él, Ed. Palabra, Madrid 2007, p.
167.

[6] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Homilía Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973.

[7] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Apuntes tomados..., cit.

[8] San Gregorio Magno, 
Lib.Dialogorum, 4, 59, citado en San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Carta
8-VIII-1956, n. 17.

[9] Cfr. San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino, edición crítico-
histórica preparada por P. Rodríguez,
3ª edición, Rialp, Madrid 2004, p. 945.

[10] Cfr. San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino, n. 185.

[11] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Conversaciones, n. 59.

[12] Ibid., n. 113.



[13] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 25.

[14] Cfr. Sto. Tomás, S. Th. II-II, q.
177, a. 1 c.

[15] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 26.

[16] Benedicto XVI, Carta encíclica
Deus caritas est, n. 41.

[17] Ibid.

[18] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Homilía Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973.

[19] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Apuntes tomados en una
reunión con sacerdotes diocesanos
en Enxomil (Oporto),10-V-1974.

[20] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 1.

[21] Ibid., n. 30.



[22] Ibid., n. 15.

[23] Ibid. [24] Ibid., n. 37.

[25] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Carta con motivo de las
bodas de oro sacerdotales, 28-I-1975.

[26] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 22.

[27] Ibid., n. 23.

[28] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Homilía Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973.

[29] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 3.

[30] Ibid.

[31] Ibid. [32] Ibid., n. 17.

[33] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Homilía Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973.



[34] San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Es Cristo que pasa, n. 172.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/mons-

echevarria-las-ensenanzas-de-san-
josemaria-para-los-sacerdotes/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-ni/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-ni/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-ni/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/

	Las enseñanzas de San Josemaría para los sacerdotes

