
opusdei.org

Exhortación
Apostólica Laudate
Deum

Libro electrónico de la
Exhortación apostólica Laudate
Deum, del Papa Francisco, que
precisa y completa la encíclica
Laudato si', de 2015.

05/10/2023

ePub ► Libro electrónico: «Laudate
Deum»

Mobi ► Libro electrónico: «Laudate
Deum»

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/laudate-deum-papa-francisco20231005145920533503.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/laudate-deum-papa-francisco20231005145920533503.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/laudate-deum-papa-francisco20231005145931366117.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/laudate-deum-papa-francisco20231005145931366117.mobi


PDF ► Libro electrónico: «Laudate
Deum»

Google Play Books ► Libro
electrónico: «Laudate Deum»

Apple Books ► Libro electrónico:
«Laudate Deum»

► Más libros electrónicos gratuitos.

Sumario de la Exhortación
apostólica Laudate Deum

Introducción

1. La crisis climática global

2. Más paradigma tecnocrático

3. La debilidad de la política
internacional

4. Las conferencias sobre el clima:
avances y fracasos

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/laudate-deum-papa-francisco20231005145939733553.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/laudate-deum-papa-francisco20231005145939733553.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=ryPbEAAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=ryPbEAAAQBAJ&pli=1
https://books.apple.com/us/book/laudate-deum/id6468810763
https://books.apple.com/us/book/laudate-deum/id6468810763
https://opusdei.org/es-es/page/libros-electronicos/


5. ¿Qué se espera de la COP28 de
Dubai?

6. Las motivaciones espirituales

Introducción

1. «Alaben a Dios por todas sus
criaturas». Esta era la invitación que
hacía san Francisco de Asís con su
vida, con sus cánticos, con sus gestos.
Así recogía la propuesta de los
salmos de la Biblia y reproducía la
sensibilidad de Jesús ante las
criaturas de su Padre: «Miren los
lirios del campo, cómo van creciendo
sin fatigarse ni tejer. Yo les aseguro
que ni Salomón, en el esplendor de
su gloria, se vistió como uno de
ellos» (Mt 6,28-29). «¿No se venden
acaso cinco pájaros por dos
monedas? Sin embargo, Dios no
olvida a ninguno de ellos» (Lc 12,6).
¡Cómo no admirar esta ternura de
Jesús ante todos los seres que nos
acompañan en el camino!



2. Han pasado ya ocho años desde
que publiqué la Carta encíclica 
Laudato si’, cuando quise compartir
con todos ustedes, hermanas y
hermanos de nuestro sufrido
planeta, mis más sentidas
preocupaciones sobre el cuidado de
la casa común. Pero con el paso del
tiempo advierto que no tenemos
reacciones suficientes mientras el
mundo que nos acoge se va
desmoronando y quizás acercándose
a un punto de quiebre. Más allá de
esta posibilidad, es indudable que el
impacto del cambio climático
perjudicará de modo creciente las
vidas y las familias de muchas
personas. Sentiremos sus efectos en
los ámbitos de la salud, las fuentes de
trabajo, el acceso a los recursos, la
vivienda, las migraciones forzadas,
etc.

3. Es un problema social global que
está íntimamente relacionado con la
dignidad de la vida humana. Los

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-laudato-si/


obispos de Estados Unidos
manifestaron muy bien el sentido
social de nuestra preocupación por el
cambio climático que va más allá de
un planteo meramente ecológico,
porque «nuestro cuidado mutuo y
nuestro cuidado de la tierra están
íntimamente unidos. El cambio
climático es uno de los principales
desafíos a los que se enfrentan la
sociedad y la comunidad mundial.
Los efectos del cambio climático son
soportados por las personas más
vulnerables, ya sea en casa o en todo
el mundo». [1] En pocas palabras lo
dijeron también los obispos en el
Sínodo para la Amazonia: «Los
atentados contra la naturaleza tienen
consecuencias contra la vida de los
pueblos». [2] Y para expresar de
modo contundente que ya no se trata
de una cuestión secundaria o
ideológica sino de un drama que nos
daña a todos, los obispos africanos
afirmaron que el cambio climático



pone de manifiesto «un impactante
ejemplo de pecado estructural». [3]

4. La reflexión y la información que
podemos recoger de estos últimos
ocho años, nos permite precisar y
completar lo que podíamos afirmar
tiempo atrás. Por esta razón, y
porque la situación se vuelve más
imperiosa todavía, he querido
compartir con ustedes estas páginas.

1. La crisis climática global

5. Por más que se pretendan negar,
esconder, disimular o relativizar, los
signos del cambio climático están
ahí, cada vez más patentes. Nadie
puede ignorar que en los últimos
años hemos sido testigos de
fenómenos extremos, períodos
frecuentes de calor inusual, sequía y
otros quejidos de la tierra que son
sólo algunas expresiones palpables
de una enfermedad silenciosa que
nos afecta a todos. Es verdad que no
cabe atribuir de modo habitual cada



catástrofe concreta al cambio
climático global. Sin embargo, sí es
verificable que determinados
cambios en el clima provocados por
la humanidad aumentan
notablemente la probabilidad de
fenómenos extremos cada vez más
frecuentes e intensos. Por eso
sabemos que cada vez que aumente
la temperatura global en 0,5 grados
centígrados, aumentarán también la
intensidad y la frecuencia de grandes
lluvias y aluviones en algunas zonas,
sequías severas en otras, calores
extremos en ciertas regiones y
grandes nevadas en otras. [4] Si hasta
ahora podíamos tener olas de calor
algunas veces al año, ¿qué pasaría
con un aumento de la temperatura
global de 1,5 grados centígrados, del
cual estamos cerca? Esas olas de
calor serán mucho más frecuentes y
con mayor intensidad. Si llega a
superar los 2 grados, se derretirían
totalmente las capas de hielo de
Groenlandia y de buena parte de la



Antártida, [5] con enormes y
gravísimas consecuencias para todos.

Resistencias y confusiones

6. En los últimos años no han faltado
personas que pretendieron burlarse
de esta constatación. Mencionan
supuestos datos científicamente
sólidos, como el hecho de que el
planeta siempre tuvo y tendrá
períodos de enfriamiento y de
calentamiento. Olvidan mencionar
otro dato relevante: que lo que
estamos verificando ahora es una
inusual aceleración del
calentamiento, con una velocidad tal
que basta una sola generación —no
siglos ni milenios— para constatarlo.
El aumento del nivel del mar y el
derretimiento de los glaciares
pueden ser fácilmente percibidos por
una persona a lo largo de su vida, y
probablemente en pocos años
muchas poblaciones deberán



trasladar sus hogares a causa de
estos hechos.

7. Para ridiculizar a quienes hablan
del calentamiento global, se acude al
hecho de que suelen verificarse fríos
también extremos. Se olvida que éste
y otros síntomas extraordinarios no
son más que diversas expresiones
alternativas de la misma causa: el
desajuste global que provoca el
calentamiento del planeta. Tanto las
sequías como las inundaciones, tanto
los lagos que se secan como las
poblaciones arrasadas por
maremotos o desbordes, tienen en
definitiva el mismo origen. Por otra
parte, si hablamos de un fenómeno
global no podemos confundirlo con
eventos transitorios y cambiantes,
que se explican en buena parte por
factores locales.

8. La falta de información lleva a
confundir las grandes proyecciones
climáticas que suponen períodos



largos —hablamos al menos de
décadas— con las previsiones
meteorológicas que a lo sumo
pueden abarcar algunas semanas.
Cuando hablamos del cambio
climático nos referimos a una
realidad global —con constantes
variaciones locales— que persiste
durante varias décadas.

9. Con la pretensión de simplificar la
realidad, no faltan quienes
responsabilizan a los pobres porque
tienen muchos hijos y hasta
pretenden resolverlo mutilando a las
mujeres de países menos
desarrollados. Como siempre,
pareciera que la culpa es de los
pobres. Pero la realidad es que un
bajo porcentaje más rico del planeta
contamina más que el 50% más
pobre de toda la población mundial,
y que la emisión per cápita de los
países más ricos es muchas veces
mayor que la de los más pobres. [6]
¿Cómo olvidar que África, que



alberga más de la mitad de los más
pobres del planeta, es responsable de
una mínima parte de las emisiones
históricas?

10. También suele decirse que los
esfuerzos por mitigar el cambio
climático, reduciendo el uso de
combustibles fósiles y desarrollando
formas de energía más limpias,
provocará una reducción de los
puestos de trabajo. Lo que ocurre es
que millones de personas pierden su
empleo debido a las diversas
consecuencias del cambio climático:
tanto el aumento del nivel del mar
como las sequías y muchos otros
fenómenos que afectan al planeta,
han dejado a mucha gente a la
deriva. Por otra parte, la transición
hacia formas renovables de energía,
bien gestionada, así como todos los
esfuerzos de adaptación a los daños
del cambio climático, son capaces de
generar innumerables puestos de
trabajo en diferentes sectores. Esto



requiere que los políticos y
empresarios estén ahora mismo
ocupándose de ello.

Las causas humanas

11. Ya no se puede dudar del origen
humano —“antrópico”— del cambio
climático. Veamos por qué. La
concentración de gases de efecto
invernadero en la atmósfera, que por
ese efecto provocan el calentamiento
de la tierra, se mantuvo estable hasta
el siglo XIX, por debajo de las 300
partes por millón en volumen. Pero a
mediados de ese siglo, en
coincidencia con el desarrollo
industrial, comenzaron a crecer las
emisiones. En los últimos cincuenta
años el aumento se aceleró
notablemente, como lo ha certificado
el observatorio de Mauna Loa, que
toma medidas diarias de dióxido de
carbono desde el año 1958. Mientras
escribía la Laudato si’ se alcanzó el
máximo de la historia —400 partes



por millón— hasta llegar en junio de
2023 a las 423 partes por millón. [7]
Más del 42% del total de las
emisiones netas a partir del año 1850
se produjeron después de 1990. [8]

12. Al mismo tiempo verificamos que
en los últimos cincuenta años la
temperatura aumentó con una
velocidad inédita, sin precedentes en
los últimos dos mil años. En este
período la tendencia fue de un
calentamiento de 0,15 grados
centígrados por década, el doble de
lo ocurrido en los últimos 150 años.
Desde 1850 hasta hoy la temperatura
global aumentó 1,1 grados
centígrados, fenómeno que se
amplifica en las áreas polares. A este
ritmo, es posible que en diez años
alcanzaremos el límite máximo
global deseable de 1,5 grados
centígrados. [9] El aumento no se dio
sólo en la superficie terrestre, sino
también en varios kilómetros hacia
arriba en la atmósfera, en la



superficie de los océanos y aun en
profundidades por cientos de metros.
Así se incrementó además la
acidificación de los mares y se
redujeron sus niveles de oxígeno. Los
glaciares se retraen, disminuye la
cobertura nevosa y sube
constantemente el nivel del mar. [10]

13. No es posible ocultar la
coincidencia de estos fenómenos
climáticos globales con el
crecimiento acelerado de la emisión
de gases de efecto invernadero sobre
todo desde mediados del siglo XX.
Una abrumadora mayoría de
científicos especializados en clima
sostienen esta correlación y sólo un
ínfimo porcentaje de ellos intenta
negar esta evidencia.
Lamentablemente la crisis climática
no es precisamente un asunto que
interese a los grandes poderes
económicos, preocupados por el
mayor rédito posible con el menor



costo y en el tiempo más corto que se
pueda.

14. Me veo obligado a hacer estas
precisiones, que pueden parecer
obvias, debido a ciertas opiniones
despectivas y poco racionales que
encuentro incluso dentro de la
Iglesia católica. Pero ya no podemos
dudar de que la razón de la inusual
velocidad de estos peligrosos
cambios es un hecho inocultable: las
enormes novedades que tienen que
ver con la desbocada intervención
humana sobre la naturaleza en los
dos últimos siglos. Los elementos de
origen natural que suelen provocar
calentamiento, como las erupciones
volcánicas y otros, son insuficientes
para explicar la proporción y la
velocidad de los cambios de las
últimas décadas. [11] La evolución de
las temperaturas medias
superficiales no se sostiene sin el
efecto del aumento de los gases de
efecto invernadero.



Daños y riesgos

15. Algunas manifestaciones de esta
crisis climática ya son irreversibles
al menos por cientos de años, como
el aumento de la temperatura global
de los océanos, su acidificación y
disminución de oxígeno. Las aguas
oceánicas tienen una inercia térmica
y se requieren siglos para normalizar
la temperatura y la salinidad, lo cual
afecta la supervivencia de muchas
especies. Este es un signo entre
tantos otros de que las demás
criaturas de este mundo han dejado
de ser compañeros de camino para
convertirse en nuestras víctimas.

16. Lo mismo hay que decir del
proceso que lleva a la disminución
del hielo continental. El
derretimiento de los polos no podrá
revertirse por cientos de años. En lo
que respecta al clima, hay factores
que siguen adelante durante mucho
tiempo, independientemente de los



hechos que los hayan
desencadenado. Por esta razón, ya no
podemos detener el enorme daño
que hemos causado. Sólo estamos a
tiempo para evitar daños todavía
más dramáticos.

17. Ciertos diagnósticos apocalípticos
suelen parecer poco racionales o
insuficientemente fundados. Esto no
debería llevarnos a ignorar que la
posibilidad de llegar a un punto
crítico es real. Pequeños cambios
pueden provocar cambios mayores,
imprevistos y quizás ya irreversibles,
debido a los factores de inercia. Así
se terminaría desencadenando una
cascada de acontecimientos que se
precipiten como una bola de nieve.
En un caso así siempre se llegará
tarde, porque ninguna intervención
podrá detener el proceso ya iniciado.
De allí no se regresa. No podemos
afirmar con certeza que en las
condiciones actuales esto vaya a
suceder. Sí es seguro que no deja de



ser una posibilidad si tenemos en
cuenta fenómenos ya en curso que
“sensibilizan” al clima, como la
disminución de los hielos, las
modificaciones de flujos oceánicos, la
deforestación en las selvas tropicales,
el derretimiento del permafrost en
Rusia, etc. [12]

18. Por consiguiente, urge una
mirada más amplia que nos permita
no sólo admirarnos por las
maravillas del progreso, sino
también es apremiante prestar
atención a otros efectos que
probablemente ni siquiera podían
imaginarse un siglo atrás. Se nos pide
nada más que algo de
responsabilidad ante la herencia que
dejaremos tras nuestro paso por este
mundo.

19. Finalmente podemos agregar que
la pandemia del covid-19 ha
constatado la estrecha relación de la
vida humana con la de otros seres



vivientes y con el medio ambiente.
Pero en especial ha confirmado que
lo que ocurre en cualquier lugar del
mundo tiene repercusiones en todo
el planeta. Esto me permite repetir
dos convicciones en las cuales insisto
hasta el cansancio: “todo está
conectado” y “nadie se salva solo”.

2. Más paradigma tecnocrático

20. En Laudato si’ ofrecí un breve
desarrollo acerca del paradigma
tecnocrático que está detrás del
proceso actual de degradación del
ambiente. Es «un modo de entender
la vida y la acción humana que se ha
desviado y que contradice la realidad
hasta dañarla». [13] En el fondo
consiste en pensar «como si la
realidad, el bien y la verdad brotaran
espontáneamente del mismo poder
tecnológico y económico». [14] Como
lógica consecuencia, «de aquí se pasa
fácilmente a la idea de un
crecimiento infinito o ilimitado, que



ha entusiasmado tanto a
economistas, financistas y
tecnólogos». [15]

21. Durante los últimos años hemos
podido confirmar este diagnóstico al
mismo tiempo que hemos asistido a
un nuevo avance de dicho
paradigma. La inteligencia artificial
y las últimas novedades tecnológicas
parten de la idea de un ser humano
sin límite alguno, cuyas capacidades
y posibilidades podrían ser
ampliadas hasta el infinito gracias a
la tecnología. Así, el paradigma
tecnocrático se retroalimenta
monstruosamente.

22. Sin duda no son ilimitados los
recursos naturales que requiere la
tecnología, como el litio, el silicio y
tantos otros, pero el mayor problema
es la ideología que subyace a una
obsesión: acrecentar el poder
humano más allá de lo imaginable,
frente al cual la realidad no humana



es un mero recurso a su servicio.
Todo lo que existe deja de ser un don
que se agradece, se valora y se cuida,
y se convierte en un esclavo, en
víctima de cualquier capricho de la
mente humana y sus capacidades.

23. Provoca escalofríos advertir que
las capacidades ampliadas por la
tecnología «dan a quienes tienen el
conocimiento, y sobre todo el poder
económico para utilizarlo, un
dominio impresionante sobre el
conjunto de la humanidad y del
mundo entero. Nunca la humanidad
tuvo tanto poder sobre sí misma y
nada garantiza que vaya a utilizarlo
bien, sobre todo si se considera el
modo como lo está haciendo […]. ¿En
manos de quiénes está y puede llegar
a estar tanto poder? Es
tremendamente riesgoso que resida
en una pequeña parte de la
humanidad». [16]

Repensar nuestro uso del poder



24. No todo aumento de poder es un
progreso para la humanidad. Basta
pensar en las tecnologías
“admirables” que fueron utilizadas
para diezmar poblaciones, lanzar
bombas atómicas, aniquilar etnias.
Fueron momentos históricos donde
la admiración ante el progreso no
dejaba ver lo horroroso de sus
efectos. Pero este riesgo está siempre
presente, porque «el inmenso
crecimiento tecnológico no estuvo
acompañado de un desarrollo del ser
humano en responsabilidad, valores,
conciencia […]. Está desnudo y
expuesto frente a su propio poder,
que sigue creciendo, sin tener los
elementos para controlarlo. Puede
disponer de mecanismos
superficiales, pero podemos sostener
que le falta una ética sólida, una
cultura y una espiritualidad que
realmente lo limiten y lo contengan
en una lúcida abnegación». [17] No
es extraño que un poder tan grande
en semejantes manos sea capaz de



arrasar con la vida, mientras la
matriz de pensamiento propia del
paradigma tecnocrático nos
enceguece y no nos permite advertir
este gravísimo problema de la
humanidad actual.

25. En contra de este paradigma
tecnocrático decimos que el mundo
que nos rodea no es un objeto de
aprovechamiento, de uso
desenfrenado, de ambición ilimitada.
Ni siquiera podemos decir que la
naturaleza es un mero “marco”
donde desarrollamos nuestra vida y
nuestros proyectos, porque «estamos
incluidos en ella, somos parte de ella
y estamos interpenetrados», [18] de
manera que «el mundo no se
contempla desde fuera sino desde
dentro». [19]

26. Esto mismo excluye la idea de
que el ser humano sea un extraño,
un factor externo sólo capaz de
dañar el ambiente. Debe ser



considerado como parte de la
naturaleza. La vida humana, la
inteligencia y la libertad integran la
naturaleza que enriquece a nuestro
planeta y son parte de sus fuerzas
internas y de su equilibrio.

27. Por eso un ambiente sano
también es producto de la
interacción del ser humano con el
ambiente, como ocurre en las
culturas indígenas y como ha
ocurrido durante siglos en distintas
regiones de la tierra. Los grupos
humanos muchas veces han “creado”
ambiente, [20] lo han remodelado de
alguna manera sin destruirlo ni
ponerlo en peligro. El gran problema
actual es que el paradigma
tecnocrático ha destrozado esta sana
y armónica relación. De todos modos,
la indispensable superación de ese
paradigma tan dañino y destructivo
no se encontrará en una negación del
ser humano, sino que incluye la



interacción de los sistemas naturales
«con los sistemas sociales». [21]

28. Necesitamos repensar entre todos
la cuestión del poder humano, cuál
es su sentido, cuáles son sus límites.
Porque nuestro poder ha aumentado
frenéticamente en pocas décadas.
Hemos hecho impresionantes y
asombrosos progresos tecnológicos, y
no advertimos que al mismo tiempo
nos convertimos en seres altamente
peligrosos, capaces de poner en
riesgo la vida de muchos seres y
nuestra propia supervivencia. Cabe
repetir hoy la ironía de Soloviev: «Un
siglo tan avanzado que era también
el último». [22] Hace falta lucidez y
honestidad para reconocer a tiempo
que nuestro poder y el progreso que
generamos se vuelven contra
nosotros mismos. [23]

El aguijón ético

29. La decadencia ética del poder
real se disfraza gracias al marketing



y la información falsa, mecanismos
útiles en manos de quienes tienen
mayores recursos para incidir en la
opinión pública a través de ellos. Con
la ayuda de estos mecanismos,
cuando se piensa iniciar un
emprendimiento con fuerte
intervención sobre el ambiente y
altos efectos contaminantes, se
ilusiona a los pobladores de la zona
hablando del progreso local que
podrá generarse o de las
posibilidades económicas, laborales y
de promoción humana que esto
significará para sus hijos. Pero en
realidad no parece interesarles de
verdad el futuro de estas personas,
porque no se les dice con claridad
que detrás de ese emprendimiento
quedarían una tierra arrasada; unas
condiciones mucho más
desfavorables para vivir y prosperar;
una región desolada, menos
habitable, sin vida y sin la alegría de
la convivencia y de la esperanza;



además del daño global que termina
perjudicando a muchos más.

30. Basta pensar en el efímero
entusiasmo del dinero que se recibió
a cambio de depositar en un lugar
residuos nucleares. La casa que se
pudo comprar con ese dinero se
convirtió en una tumba a causa de
las enfermedades que se
desencadenaron. Y no hablo movido
por una imaginación desbordada
sino a partir de algo que hemos
vivido. Podría decirse que se trata de
un ejemplo extremo, pero no cabe
hablar aquí de daños “menores”,
porque es precisamente la sumatoria
de muchos daños que se consideran
tolerables lo que termina
llevándonos a la situación en la que
ahora nos encontramos.

31. Esta situación no tiene que ver
sólo con la física o la biología, sino
también con la economía y nuestro
modo de concebirla. La lógica del



máximo beneficio con el menor
costo, disfrazada de racionalidad, de
progreso y de promesas ilusorias,
vuelve imposible cualquier sincera
preocupación por la casa común y
cualquier inquietud por promover a
los descartados de la sociedad. En los
últimos años podemos advertir que,
aturdidos y extasiados frente a las
promesas de tantos falsos profetas, a
veces los mismos pobres caen en el
engaño de un mundo que no se
construye para ellos.

32. Se desarrollan planteos
equivocados en torno a la llamada
“meritocracia”, convertida en un
“merecido” poder humano al que
todo debe someterse, en un dominio
de los que nacieron con mejores
condiciones de desarrollo. Una cosa
es un sano planteo sobre el valor del
esfuerzo, el desarrollo de las propias
capacidades y un loable espíritu de
iniciativa, pero si no se busca una
real igualdad de oportunidades esto



se convierte fácilmente en una
pantalla que consolida más aún los
privilegios de unos pocos con mayor
poder. Dentro de esta lógica
perversa, ¿qué les importa el daño a
la casa común si ellos se sienten
seguros bajo la supuesta armadura
de los recursos económicos que han
conseguido con su capacidad y con
su esfuerzo?

33. En la propia conciencia, y ante el
rostro de los hijos que pagarán el
daño de sus acciones, aparece la
pregunta por el sentido: ¿qué sentido
tiene mi vida, qué sentido tiene mi
paso por esta tierra, qué sentido
tienen, en definitiva, mi trabajo y mi
esfuerzo?

3. La debilidad de la política
internacional

34. Si bien «la historia da muestras
de estar volviendo atrás […] cada
generación ha de hacer suyas las
luchas y los logros de las



generaciones pasadas y llevarlas a
metas más altas aún. Es el camino. El
bien, como también el amor, la
justicia y la solidaridad, no se
alcanzan de una vez para siempre;
han de ser conquistados cada día».
[24] Para que haya avances sólidos y
duraderos, me permito insistir que
«deben ser favorecidos los acuerdos
multilaterales entre los Estados». [25]

35. No es conveniente confundir el
multilateralismo con una autoridad
mundial concentrada en una persona
o en una élite con excesivo poder:
«Cuando se habla de la posibilidad de
alguna forma de autoridad mundial
regulada por el derecho no
necesariamente debe pensarse en
una autoridad personal». [26]
Hablemos sobre todo de
«organizaciones mundiales más
eficaces, dotadas de autoridad para
asegurar el bien común mundial, la
erradicación del hambre y la miseria,
y la defensa cierta de los derechos



humanos elementales». [27] La
cuestión es que deben estar dotadas
de autoridad real de manera que se
pueda “asegurar” el cumplimiento de
algunos objetivos irrenunciables. De
este modo se daría lugar a un
multilateralismo que no dependa de
las circunstancias políticas
cambiantes o de los intereses de unos
pocos y que tenga una eficacia
estable.

36. Sigue siendo lamentable que las
crisis mundiales sean
desaprovechadas cuando serían la
ocasión para provocar cambios
saludables. [28] Es lo que ocurrió en
la crisis financiera de 2007-2008 y ha
vuelto a ocurrir en la crisis del
covid-19. Porque «las verdaderas
estrategias que se desarrollaron
posteriormente en el mundo se
orientaron a más individualismo, a
más desintegración, a más libertad
para los verdaderos poderosos que



siempre encuentran la manera de
salir indemnes». [29]

Reconfigurar el multilateralismo

37. Más que salvar el viejo
multilateralismo, parece que el
desafío actual está en reconfigurarlo
y recrearlo teniendo en cuenta la
nueva situación mundial. Los invito
a reconocer que «tantas
agrupaciones y organizaciones de la
sociedad civil ayudan a paliar las
debilidades de la Comunidad
internacional, su falta de
coordinación en situaciones
complejas, su falta de atención frente
a derechos humanos». [30] Por
ejemplo, el proceso de Ottawa contra
el uso, producción y manufactura de
las minas antipersonales es un
ejemplo que muestra cómo la
sociedad civil con sus organizaciones
es capaz de crear dinámicas
eficientes que las Naciones Unidas no
logran. De este modo, se aplica el



principio de subsidiariedad también
a la relación mundial-local.

38. A mediano plazo, la globalización
favorece intercambios culturales
espontáneos, mayor conocimiento
mutuo y caminos de integración de
las poblaciones que terminen
provocando un multilateralismo
“desde abajo” y no simplemente
decidido por las élites del poder. Las
exigencias que brotan desde abajo en
todo el mundo, donde luchadores de
los más diversos países se ayudan y
se acompañan, pueden terminar
presionando a los factores de poder.
Es de esperar que esto ocurra con
respecto a la crisis climática. Por eso
reitero que «si los ciudadanos no
controlan al poder político —
nacional, regional y municipal—,
tampoco es posible un control de los
daños ambientales». [31]

39. La cultura posmoderna generó
una nueva sensibilidad hacia los que



son más débiles y menos dotados de
poder. Esto se conecta con mi
insistencia en la Carta encíclica
Fratelli tutti sobre el primado de la
persona humana y la defensa de su
dignidad más allá de toda
circunstancia. Es otro modo de
invitar al multilateralismo en orden
a resolver los problemas reales de la
humanidad, procurando ante todo el
respeto a la dignidad de las personas
de manera que la ética prime por
sobre las conveniencias locales o
circunstanciales.

40. No se trata de reemplazar a la
política, porque por otro lado las
potencias emergentes se vuelven
cada vez más relevantes y de hecho
son capaces de obtener resultados
importantes en la resolución de
problemas concretos, como algunas
de ellas han demostrado en la
pandemia. Precisamente el hecho de
que las respuestas a los problemas
puedan venir de cualquier país,



aunque sea pequeño, termina
presentando al multilateralismo
como un camino inevitable.

41. La vieja diplomacia, también en
crisis, sigue mostrando su
importancia y su necesidad. Todavía
no ha logrado generar un modelo de
diplomacia multilateral que
responda a la nueva configuración
del mundo, pero, si sabe
reconfigurarse, debe ser parte de la
solución, porque la experiencia de
siglos tampoco puede ser desechada.

42. El mundo se vuelve tan
multipolar y a la vez tan complejo
que se requiere un marco diferente
de cooperación efectiva. No basta
pensar en los equilibrios de poder
sino también en la necesidad de dar
respuesta a los nuevos desafíos y de
reaccionar con mecanismos globales
ante los retos ambientales,
sanitarios, culturales y sociales,
especialmente para consolidar el



respeto a los derechos humanos más
elementales, a los derechos sociales y
al cuidado de la casa común. Se trata
de establecer reglas globales y
eficientes que permitan “asegurar”
esta tutela mundial.

43. Todo esto supone generar un
nuevo procedimiento de toma de
decisiones y de legitimación de esas
decisiones, porque el establecido
varias décadas atrás no es suficiente
ni parece eficaz. En este marco
necesariamente se requieren
espacios de conversación, de
consulta, de arbitraje, de resolución
de conflictos y de supervisión, y en
definitiva una suerte de mayor
“democratización” en el ámbito
global para que se expresen e
incorporen las variadas situaciones.
Ya no nos servirá sostener
instituciones para preservar los
derechos de los más fuertes sin
cuidar los de todos.



4. Las conferencias sobre el clima:
avances y fracasos

44. Desde hace décadas,
representantes de más de 190 países
se reúnen periódicamente para
tratar la cuestión climática. La
Conferencia de Río de Janeiro de
1992 llevó a la adopción de la
Convención Marco de las Naciones
Unidas sobre el Cambio Climático
(CMNUCC), un tratado que entró en
vigor cuando se alcanzaron las
necesarias ratificaciones de los
países firmantes en 1994. Estos
Estados se reúnen cada año en la
Conferencia de las Partes (COP),
máximo organismo para la toma de
decisiones. Algunas fueron fracasos,
como la de Copenhague (2009),
mientras otras permitieron dar pasos
importantes, como la COP3 de Kyoto
(1997). Su valioso Protocolo es el que
puso como objetivo reducir las
emisiones complexivas de gases de
efecto invernadero un 5% con



respecto a 1990. El plazo era el año
2012, pero evidentemente no se
cumplió.

45. Todas las partes se comprometían
además a implementar programas de
adaptación para reducir los efectos
del cambio climático ya en curso. Se
preveía también una ayuda para
cubrir los costos de estas medidas en
los países en vías de desarrollo. El
Protocolo en realidad entró en vigor
en 2005.

46. Posteriormente se propuso un
mecanismo relativo a las pérdidas y
los daños (loss and damage) causados
por el cambio climático, que
reconoce como principales
responsables a los países más ricos y
procura compensar los daños y las
pérdidas que el cambio climático
produce en los países más
vulnerables. No se trata ya de
financiar la “adaptación” de estos
países sino de compensarlos por los



daños ya sufridos. Esta cuestión fue
objeto de importantes discusiones en
varias COP.

47. La COP21 de París (2015) fue otro
momento significativo, porque
generó un acuerdo que involucró a
todos. Puede considerarse un nuevo
comienzo, teniendo en cuenta el
incumplimiento de los objetivos
planteados en la etapa anterior. El
acuerdo entró en vigor el 4 de
noviembre de 2016. Si bien es un
acuerdo vinculante, no todas las
prescripciones son obligaciones en
sentido estricto y algunas de ellas
dan lugar a una amplia
discrecionalidad. Por otra parte, aun
para las obligaciones incumplidas no
se prevén estrictamente sanciones ni
hay instrumentos eficaces para
garantizar su cumplimiento. Prevé
también formas de flexibilidad para
países en vías de desarrollo.



48. El Acuerdo de París presenta un
gran objetivo a largo plazo:
mantener el aumento de las
temperaturas medias globales por
debajo de los 2 grados con respecto a
los niveles preindustriales,
intentando aun bajar a los 1,5
grados. Todavía se está trabajando
para consolidar prácticas concretas
de monitorización y facilitar criterios
generales que permitan comparar los
objetivos de los distintos países. Esto
dificulta una valoración más objetiva
(cuantitativa) de los resultados
reales.

49. Después de algunas Conferencias
con escasos resultados, y la
decepción de la COP25 de Madrid
(2019), se esperaba revertir esta
inercia en la COP26 de Glasgow
(2021). Básicamente, su resultado fue
relanzar el Acuerdo de París puesto
en duda por los condicionamientos y
efectos de la pandemia. Por lo demás,
abundaron las “exhortaciones” cuya



incidencia real era poco previsible.
Las propuestas tendientes a asegurar
una transición rápida y efectiva
hacia formas alternativas de energía
menos contaminantes no pudieron
avanzar.

50. La COP27 de Sharm El Sheikh
(2022) estuvo desde el inicio
amenazada por la situación que creó
la invasión a Ucrania, que causó una
importante crisis económica y
energética. El uso del carbón
aumentó y todos querían asegurarse
su abastecimiento. Los países en vías
de desarrollo consideraban una
prioridad urgente acceder a la
energía y a las posibilidades de
desarrollo. Hubo un claro
sinceramiento al reconocer que de
hecho los combustibles fósiles
proveen todavía el 80% de la energía
mundial y que su uso sigue en
aumento.



51. Esta Conferencia egipcia fue un
ejemplo más de la dificultad de las
negociaciones. Podría decirse que
produjo al menos un avance en la
consolidación del sistema de
financiación por “las pérdidas y los
daños” en los países más afectados
por los desastres climáticos. Esto
parecía dar nueva voz y mayor
participación a los países en vías de
desarrollo. Pero aun en esta cuestión
muchos puntos quedaron imprecisos,
sobre todo la responsabilidad
concreta de los países que deben
aportar.

52. Hoy podemos seguir afirmando
que «los acuerdos han tenido un bajo
nivel de implementación porque no
se establecieron adecuados
mecanismos de control, de revisión
periódica y de sanción de los
incumplimientos. Los principios
enunciados siguen reclamando
caminos eficaces y ágiles de
ejecución práctica». [32] También



que «las negociaciones
internacionales no pueden avanzar
significativamente por las posiciones
de los países que privilegian sus
intereses nacionales sobre el bien
común global. Quienes sufrirán las
consecuencias que nosotros
intentamos disimular recordarán
esta falta de conciencia y de
responsabilidad». [33]

5. ¿Qué se espera de la COP28 de
Dubai?

53. Los Emiratos Árabes Unidos
hospedarán la próxima Conferencia
de las Partes (COP28). Es un país del
Golfo Pérsico que se caracteriza por
ser un gran exportador de energías
fósiles, si bien ha hecho importantes
inversiones en energías renovables.
Mientras tanto, las empresas de gas y
petróleo ambicionan nuevos
proyectos allí para ampliar más aún
la producción. Decir que no hay nada
que esperar sería un acto suicida,



porque implicaría exponer a toda la
humanidad, especialmente a los más
pobres, a los peores impactos del
cambio climático.

54. Si confiamos en la capacidad del
ser humano de trascender sus
pequeños intereses y de pensar en
grande, no podemos dejar de soñar
que esta COP28 dé lugar a una
marcada aceleración de la transición
energética, con compromisos
efectivos y susceptibles de un
monitoreo permanente. Esta
Convención puede ser un punto de
inflexión, que muestre que todo lo
que se ha hecho desde 1992 iba en
serio y valió la pena, o será una gran
decepción y pondrá en riesgo lo
bueno que se haya podido lograr
hasta ahora.

55. A pesar de tantas negociaciones y
acuerdos, las emisiones globales
siguieron creciendo. Es verdad que
se puede afirmar que sin estos



acuerdos habrían crecido todavía
más. Pero en otros temas
relacionados con el medio ambiente,
cuando hubo voluntad, se obtuvieron
resultados muy significativos, como
ocurrió con la protección de la capa
de ozono. En cambio, la transición
que se necesita, hacia energías
limpias como la eólica y la solar,
abandonando los combustibles
fósiles, no tiene la velocidad
necesaria. Por consiguiente, lo que se
está haciendo corre el riesgo de
interpretarse sólo como un juego
para distraer.

56. Necesitamos superar la lógica de
aparecer como seres sensibles y al
mismo tiempo no tener la valentía de
producir cambios sustanciales.
Sabemos que, a este ritmo, sólo en
pocos años superaremos el límite
máximo deseable de 1,5 grados
centígrados y en poco tiempo más
podríamos llegar a los 3 grados, con
un alto riesgo de alcanzar un punto



crítico. Aunque no se llegara a este
punto de no retorno, lo cierto es que
las consecuencias serían desastrosas
y deberían tomarse medidas de
modo precipitado, con costos
enormes y con gravísimas e
intolerables consecuencias
económicas y sociales. Si las medidas
que tomemos ahora tienen costos,
estos serán muchos más pesados
mientras más esperemos.

57. Considero imprescindible insistir
en que «buscar sólo un remedio
técnico a cada problema ambiental
que surja es aislar cosas que en la
realidad están entrelazadas y
esconder los verdaderos y más
profundos problemas del sistema
mundial». [34] Es verdad que son
necesarios los esfuerzos de
adaptación frente a los males que
son irreversibles en el corto plazo.
También son positivas algunas
intervenciones y avances
tecnológicos que permitan absorber



o capturar los gases emitidos. Pero
corremos el riesgo de quedarnos
encerrados en la lógica de
emparchar, colocar remiendos, atar
con alambre, mientras por lo bajo
avanza un proceso de deterioro que
continuamos alimentando. Suponer
que cualquier problema futuro podrá
ser resuelto con nuevas
intervenciones técnicas es un
pragmatismo homicida, como patear
hacia adelante una bola de nieve.

58. Terminemos de una vez con las
burlas irresponsables que presentan
este tema como algo sólo ambiental,
“verde”, romántico, frecuentemente
ridiculizado por los intereses
económicos. Aceptemos finalmente
que es un problema humano y social
en un variado arco de sentidos. Por
eso se requiere un acompañamiento
de todos. Suelen llamar la atención
en las Conferencias sobre el clima las
acciones de grupos que son
criticados como “radicalizados”. Pero



en realidad ellos cubren un vacío de
la sociedad entera, que debería
ejercer una sana “presión”, porque a
cada familia le corresponde pensar
que está en juego el futuro de sus
hijos.

59. Si hay un interés sincero en
lograr que la COP28 sea histórica,
que nos honre y ennoblezca como
seres humanos, entonces sólo cabe
esperar formas vinculantes de
transición energética que tengan tres
características: que sean eficientes,
que sean obligatorias y que se
puedan monitorear fácilmente. Esto
para lograr que se inicie un nuevo
proceso destacado por tres aspectos:
que sea drástico, que sea intenso y
que cuente con el compromiso de
todos. No es lo que ocurrió en el
camino recorrido hasta ahora, y sólo
con ese proceso se podría recuperar
la credibilidad de la política
internacional, porque únicamente de
esa manera concreta será posible



reducir notablemente el dióxido de
carbono y evitar a tiempo los peores
males.

60. Ojalá quienes intervengan
puedan ser estrategas capaces de
pensar en el bien común y en el
futuro de sus hijos, más que en
intereses circunstanciales de algunos
países o empresas. Ojalá muestren
así la nobleza de la política y no su
vergüenza. A los poderosos me
atrevo a repetirles esta pregunta:
«¿Para qué se quiere preservar hoy
un poder que será recordado por su
incapacidad de intervenir cuando
era urgente y necesario hacerlo?».
[35]

6. Las motivaciones espirituales

61. A los fieles católicos no quiero
dejar de recordarles las motivaciones
que brotan de la propia fe. Aliento a
los hermanos y hermanas de otras
religiones a que hagan lo mismo,
porque sabemos que la fe auténtica



no sólo da fuerzas al corazón
humano, sino que transforma la vida
entera, transfigura los propios
objetivos, ilumina la relación con los
demás y los lazos con todo lo creado.

A la luz de la fe

62. La Biblia narra que «Dios miró
todo lo que había hecho, y vio que
era muy bueno» ( Gn 1,31). De Él es
«la tierra y todo lo que hay en
ella» ( Dt 10,14). Por eso Él nos dice:
«La tierra no podrá venderse
definitivamente, porque la tierra es
mía, y ustedes son para mí como
extranjeros y huéspedes» ( Lv 25,23).
Entonces, «esta responsabilidad ante
una tierra que es de Dios implica que
el ser humano, dotado de
inteligencia, respete las leyes de la
naturaleza y los delicados equilibrios
entre los seres de este mundo». [36]

63. Por otra parte, «el conjunto del
universo, con sus múltiples
relaciones, muestra mejor la



inagotable riqueza de Dios». Por
consiguiente, para ser sabios,
«necesitamos captar la variedad de
las cosas en sus múltiples
relaciones». [37] En este camino de
sabiduría, no es irrelevante para
nosotros que desaparezcan tantas
especies, que la crisis climática
ponga en riesgo la vida de tantos
seres.

64. Jesús «podía invitar a otros a
estar atentos a la belleza que hay en
el mundo porque él mismo estaba en
contacto permanente con la
naturaleza y le prestaba una
atención llena de cariño y asombro.
Cuando recorría cada rincón de su
tierra se detenía a contemplar la
hermosura sembrada por su Padre, e
invitaba a sus discípulos a reconocer
en las cosas un mensaje divino». [38]

65. Al mismo tiempo, «las criaturas
de este mundo ya no se nos
presentan como una realidad



meramente natural, porque el
Resucitado las envuelve
misteriosamente y las orienta a un
destino de plenitud. Las mismas
flores del campo y las aves que él
contempló admirado con sus ojos
humanos, ahora están llenas de su
presencia luminosa». [39] Si «el
universo se desarrolla en Dios, que lo
llena todo, entonces hay mística en
una hoja, en un camino, en el rocío,
en el rostro del pobre». [40] El
mundo canta un Amor infinito,
¿cómo no cuidarlo?

Caminar en comunión y
compromiso

66. Dios nos ha unido a todas sus
criaturas. Sin embargo, el paradigma
tecnocrático nos puede aislar del
mundo que nos rodea, y nos engaña
haciéndonos olvidar que todo el
mundo es una “zona de contacto”.
[41]



67. La cosmovisión judeocristiana
defiende el valor peculiar y central
del ser humano en medio del
concierto maravilloso de todos los
seres, pero hoy nos vemos obligados
a reconocer que sólo es posible
sostener un “antropocentrismo
situado”. Es decir, reconocer que la
vida humana es incomprensible e
insostenible sin las demás criaturas,
porque «todos los seres del universo
estamos unidos por lazos invisibles y
conformamos una especie de familia
universal, una sublime comunión
que nos mueve a un respeto sagrado,
cariñoso y humilde». [42]

68. Esto no es producto de nuestra
voluntad, tiene otro origen que está
en la raíz de nuestro ser, ya que
«Dios nos ha unido tan
estrechamente al mundo que nos
rodea, que la desertificación del
suelo es como una enfermedad para
cada uno, y podemos lamentar la
extinción de una especie como si



fuera una mutilación». [43] Así
terminamos con la idea de un ser
humano autónomo, todopoderoso,
ilimitado, y nos repensamos a
nosotros mismos para entendernos
de una manera más humilde y más
rica.

69. Invito a cada uno a acompañar
este camino de reconciliación con el
mundo que nos alberga, y a
embellecerlo con el propio aporte,
porque ese empeño propio tiene que
ver con la dignidad personal y con
los grandes valores. Sin embargo, no
puedo negar que es necesario ser
sinceros y reconocer que las
soluciones más efectivas no vendrán
sólo de esfuerzos individuales sino
ante todo de las grandes decisiones
en la política nacional e
internacional.

70. No obstante, todo suma, y evitar
entre todos un aumento de una
décima de grado en la temperatura



global ya puede ser suficiente para
evitar algunos sufrimientos a
muchas personas. Pero lo que
importa es algo menos cuantitativo:
recordar que no hay cambios
duraderos sin cambios culturales, sin
una maduración en la forma de vida
y en las convicciones de las
sociedades, y no hay cambios
culturales sin cambios en las
personas.

71. El esfuerzo de los hogares por
contaminar menos, reducir los
desperdicios, consumir con
prudencia, va creando una nueva
cultura. Este solo hecho de modificar
los hábitos personales, familiares y
comunitarios alimenta la
preocupación frente a las
responsabilidades incumplidas de los
sectores políticos y la indignación
ante el desinterés de los poderosos.
Advirtamos entonces que, aun
cuando esto no produce de
inmediato un efecto muy notable



desde el punto de vista cuantitativo,
sí colabora para gestar grandes
procesos de transformación que
operan desde las profundidades de la
sociedad.

72. Si consideramos que las
emisiones per cápita en Estados
Unidos son alrededor del doble de las
de un habitante de China y cerca de
siete veces más respecto a la media
de los países más pobres, [44]
podemos afirmar que un cambio
generalizado en el estilo de vida
irresponsable ligado al modelo
occidental tendría un impacto
significativo a largo plazo. Así, junto
con las indispensables decisiones
políticas, estaríamos en la senda del
cuidado mutuo.

73. «Alaben a Dios» es el nombre de
esta carta. Porque un ser humano
que pretende ocupar el lugar de Dios
se convierte en el peor peligro para sí
mismo.



Dado en Roma, en la Basílica de San
Juan de Letrán, el 4 de octubre, Fiesta
de san Francisco de Asís, del año
2023, décimo primero de mi
Pontificado.

FRANCISCO

[1] Conferencia de los Obispos
Católicos de Estados Unidos, Global
Climate Change Background, 2019.

[2] Asamblea Especial del Sínodo de
los Obispos para la Región
Panamazónica, Documento final,
octubre 2019, 10: AAS 111 (2019),
1744.

[3] Simposio de las Conferencias
Episcopales de África y Madagascar
(Sceam), African climate dialogues
communiqué, Nairobi, 17 octubre
2022.



[4] Cf. Intergovernmental Panel on
Climate Change (IPCC), Climate
Change 2021, The Physical Science
Basis, Cambridge and New York 2021,
B.2.2.

[5] Cf. Íd., Climate Change 2023,
Synthesis Report, Summary for
Policymakers, B.3.2. Para el Informe
2023 se hace referencia a https://
www.ipcc.ch/report/ar6/syr/
downloads/report/
IPCC_AR6_SYR_SPM.pdf.

[6] Cf. United Nations Environment
Program, The Emissions Gap Report
2022: https://www.unep.org/
resources/emissions-gap-report-2022.

[7] Cf. Oficina Nacional de
Administración Oceánica y
Atmosférica, Earth System Research
Laboratories, Global Monitoring
Laboratory, “Trends in Atmospheric
Carbon Dioxide”: https://
www.gml.noaa.gov/ccgg/trends/



[8] Cf. IPCC, Climate Change 2023,
Synthesis Report, Summary for
Policymakers, A.1.3.

[9] Cf. ibíd., B.5.3.

[10] Estos datos del
Intergovernmental Panel on Climate
Change se basan en
aproximadamente 34.000 estudios;
cf. IPCC, Synthesis Report of the Sixth
Assessment Report (20/03/2023): AR6
Synthesis Report: Climate Change
2023.

[11] Cf. IPCC, Climate Change 2023,
Synthesis Report, Summary for
Policymakers, A.1.2.

[12] Cf. ibíd.

[13] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 101: AAS 107 (2015), 887.

[14] Ibíd., 105: AAS 107 (2015), 889.

[15] Ibíd., 106: AAS 107 (2015), 890.



[16] Ibíd., 104: AAS 107 (2015),
888-889.

[17] Ibíd., 105: AAS 107 (2015), 889.

[18] Ibíd., 139: AAS 107 (2015), 903.

[19] Ibíd ., 220: AAS 107 (2015), 934.

[20] Cf. S. Sörlin – P. Warde, “Making
the Environment Historical. An
Introduction”, en Íd., Nature’s End:
History and the Environment,
Basingstoke – New York 2009, 1-23.

[21] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 139: AAS 107 (2015), 903.

[22] V. Soloviev, Los tres diálogos y el
relato del anticristo, Madrid 2016,
195.

[23] Cf. S. Pablo VI, Discurso a la FAO
en su 25ᵒ aniversario (16 noviembre
1970), 4: AAS 62 (1970), 833.



[24] Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 11: AAS 112 (2020),
972.

[25] Ibíd ., 174: AAS 112 (2020), 1030.

[26] Ibíd ., 172: AAS 112 (2020), 1029.

[27] Ibíd.

[28] Cf. ibíd., 170: AAS 112 (2020),
1029.

[29] Ibíd.

[30] Ibíd., 175: AAS 112 (2020), 1031.

[31] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 179: AAS 107 (2015), 918.

[32] Ibíd., 167: AAS 107 (2015), 914.

[33] Ibíd., 169: AAS 107 (2015), 915.

[34] Ibíd., 111: AAS 107 (2015), 982.

[35] Ibíd., 57: AAS 107 (2015), 870.

[36] Ibíd., 68: AAS 107 (2015), 874.



[37] Ibíd., 86: AAS 107 (2015), 881.

[38] Ibíd., 97: AAS 107 (2015), 886.

[39] Ibíd., 100: AAS 107 (2015), 887.

[40] Ibíd ., 223: AAS 107 (2015), 938.

[41] Cf. D.J. Haraway, When Species
Meet, Minneapolis 2008, pp. 205-249.

[42] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 89: AAS 107 (2015), 883.

[43] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 215: AAS 105
(2013), 1109.

[44] Cf. United Nations Environment
Program, Emission Gap Report 2022:
https://www.unep.org/resources/
emissions-gap-report-2022.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ni/article/laudate-deum-papa-francisco/


opusdei.org/es-ni/article/laudate-deum-
papa-francisco/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/laudate-deum-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ni/article/laudate-deum-papa-francisco/

	Exhortación Apostólica Laudate Deum

