
opusdei.org

Establecer puentes
para dialogar con
aquellos que piensan
diferente

Los días 17 y 18 de enero se ha
celebrado la 58 Jornadas de
Cuestiones Pastorales de
Castelldaura, con el lema “La fe
en el debate cultural”.
Alrededor de un centenar de
sacerdotes de Cataluña han
reflexionado sobre el diálogo
entre fe, razón y cultura. Los
ponentes han recordado al
difunto Papa emérito Benedicto
XVI y su gran aportación
intelectual en el campo del
diálogo entre fe y razón.



20/01/2023

En todas las intervenciones de las 
jornadas, se ha mostrado la
importancia de una sólida formación
intelectual para entender la sociedad
en la que vivimos y dar respuesta a
los retos que plantea. Se han
analizado los rasgos fundamentales
de la sociedad moderna y una de las
conclusiones destacadas en las
jornadas es la de la necesidad de una
sólida formación para dar respuesta
a los retos que plantea la sociedad
actual.

Corrientes culturales
contemporáneas en el marco
de la modernidad

La primera de las intervenciones
corrió a cargo de Mariano Fazio,
vicario auxiliar del Opus Dei, quien

https://jornadascastelldaura.wordpress.com/


habló de las corrientes culturales
contemporáneas en el marco más
amplio de la modernidad. Repasó las
características de la cultura actual
vinculadas a la ideología de género,
transhumanismo, ecologismo
profundo y cultura woke o de
cancelación. Según Fazio, toda la
Edad Moderna ha sido una lucha
entre dos bandos: a favor o en contra
de la secularización.

En su intervención alertó sobre
cierta nostalgia que podría tentar a
quien considere la Edad Media como
una supuesta edad de oro de la
Iglesia. Advirtió, sin olvidar tantas
cosas positivas del mundo medieval,
que no supo siempre interpretar
correctamente la máxima
evangélica: “dar al César lo que es
del César y a Dios lo que es de Dios”.



Conferencia de Mons. Mariano Fazio

En este sentido, consideró que la
secularización iniciada en la Baja
Edad Media, entendida como
desclericalización, debe entenderse
como un hecho positivo. Más tarde,
en el Siglo de las Luces, contempló el
recorrido de la secularización.
Consideró que la secularización
moderna y contemporánea, que
produjo una positiva
desclericalización, trajo como
consecuencia una actitud laicista no
deseada, que no responde a la
armonía que debe existir entre lo
natural y lo sobrenatural, que
aunque son diferentes no deben
separarse. Mariano Fazio recordó
que la perspectiva sobrenatural debe
valorar en el punto justo la
autonomía de lo natural. La
verdadera secularización sería lo que

https://es.wikipedia.org/wiki/Baja_Edad_Media
https://es.wikipedia.org/wiki/Baja_Edad_Media
https://revistas.unav.edu/index.php/persona-y-derecho/issue/view/1107


algunas personas han llamado la
“laicidad sana” -tal y como lo hizo
Benedicto XVI- o laicidad positiva,
frente a los excesos del laicismo.

En la denominada “dictadura del
relativismo”, en palabras de
Benedicto XVI, la principal víctima es
la Verdad. D. Mariano plantea que la
salida de esta dictadura -una crisis
moderna- es el diálogo entre razón y
fe, pues “hay que superar la visión
cientificista”. Por eso, afirmó que “en
la tarea pastoral que nos
corresponde, es necesario ayudar a
las personas a pensar, dado que
podemos llegar a las verdades que
orientan la propia vida”.

Preguntado por la aportación del
Papa emérito Benedicto XVI y el Papa
Francisco, compartió su visión de
que los dos pontificados se pueden
“unir, el del Papa emérito Benedicto
XVI que fue más intelectual y el del
Papa Francisco, más social”, y que

https://opusdei.org/es-ar/article/la-sana-laicidad-de-benedicto-xvi/


cada uno necesita del otro, dado que
es necesaria una Verdad para
llevarla a la vida. Por último, hizo un
llamamiento a “buscar puntos de
unión, establecer puentes, con
aquellos que piensan diferente para
poder dialogar”.

El uso de la razón amable

Ignasi Fuster, decano de la Facultad
de Filosofía de Catalunya, el segundo
de los ponentes de las jornadas,
ofreció argumentos para el uso de la
razón amable, que da sentido a los
grandes interrogantes del hombre.
En este sentido afirmó que “los
grandes pensadores no son
elucubradores, sino que dan
respuesta a un tiempo y a unos
interrogantes como hizo san Agustín
con la crisis de su tiempo, santo
Tomás, mostrando la esplendidez de
la verdad o san Juan Pablo II”.

https://philpapers.org/s/Ignasi%20Fuster


También ha afirmado que “estamos
en tiempo de apostasía: la religiosa
que se pone de manifiesto con el
ateísmo; la biológica; y la apostasía
de los orígenes, según la cual no es
necesario pensar o se cree que el
pensar no transforma. Estamos
frente a la crisis de la razón
especulativa frente a la razón
instrumental” que impera en la
sociedad. Por ello, también propuso
que “hay que buscar las certezas,
defenderlas sin levantar la voz, dar
testimonio de vida que es testigo de
belleza y saber vivir la diferencia en
la tolerancia y el respeto”.

El debate posterior a las ponencias
del primer día dejó como conclusión
la idea de que las verdades
intangibles son y deben ser pocas y
claras y la necesidad de crear
puentes para su comunicación.



“Es necesaria una profunda
experiencia de la fe cristiana”

Redescubrir la novedad del anuncio
del Evangelio fue una de las ideas
principales de la ponencia de Mons.
Francisco Conesa, obispo de Solsona,
en su participación en las Jornadas
de Castelldaura. 

Ante la pregunta de cómo vivir la fe
en una sociedad plural, señaló que
“no podemos vivirla como hace 40 o
50 años. Actualmente, es necesaria
una profunda experiencia de la fe
cristiana, arraigada en la oración;
una formación sólida de los
contenidos de la fe, teniendo en
cuenta aspectos intelectuales,
pastorales, humanos y espirituales
porque, cuando no se tiene esta
formación, uno acaba siendo
asimilado por la cultura dominante.
Se necesitan cristianos que vivan su
fe unidos a la Iglesia, ya que es
indispensable andar juntos”.

https://www.conferenciaepiscopal.es/obispos/francisco-simon-conesa-ferrer/
https://www.conferenciaepiscopal.es/obispos/francisco-simon-conesa-ferrer/


En esta sesión, Mons. Conesa afirmó
que “la Iglesia camina con la
sociedad hacia la plenitud de la
verdad, y, por eso, necesita dialogar
con el compañero de camino”. Este
diálogo lo ha definido como abierto a
todo el mundo mientras no caiga ni
en el fundamentalismo ni en el
relativismo. “El estilo de cómo
proponemos la fe es importante -
recalcó- y hay que respetar la
conciencia de los demás actuando
con apertura de miras y empatía”,
porque la fe crece por atracción, no
por imposición. Por este motivo,
finalizó, “tenemos que ir al corazón
del Evangelio, evitando que se
identifique el mensaje cristiano con
elementos que resultan
secundarios”.

La importancia de la lectura
de los clásicos

José María Torralba, uno de los
últimos ponentes, catedrático de

https://www.unav.edu/web/instituto-cultura-y-sociedad/grupos/humanismo-civico/jose-maria-torralba


Filosofía Moral y Política de la
Universidad de Navarra, reflexionó
sobre la importancia educativa de
introducir la lectura de los clásicos,
de los buenos libros, en el plan
formativo personal.

“La lectura comporta la comprensión
de los retos culturales actuales e
introduce a quien lo hace en el
mundo de la sabiduría”, afirmó el
profesor Torralba. Y añadió que
“vivimos en un contexto social en el
que los jóvenes echan de menos
tener conversaciones intelectuales, y
hablar de los temas importantes,
como la libertad” que se plantean
con buenas lecturas. Por eso
defendió la necesidad de “un cambio
educativo y de pasar de un modelo
pasivo, que es escuchar, a un modelo
más activo, que es el que lleva a leer.
El segundo es una forma de
introducir a los jóvenes en la
cultura”.



Conferencia de José María Torralba

Según Torralba, “se puede decir que
el tipo de cristianismo que se vive en
el ámbito mediterráneo es un
cristianismo moralista. Para muchas
personas, lo importante o esencial es
la moral, lo que se considera ser
buena persona”. El profesor Torralba
consideró que esto es una reducción
y simplificación, que conduce a una
falta de interés por el estudio y el
saber, por tanto, a estar ausente en
los debates culturales. Abogó por
aprovechar la oportunidad que
ofrece la literatura para abrir
horizontes y crear un espacio de
esperanza.

Jornadas de Castelldaura, punto de
encuentro intelectual



Las 58 Jornadas de Castelldaura
fueron inauguradas por Lluís
Tusquellas, director del Centro
Sacerdotal Rosselló, entidad
organizadora, quien explicó que las
Jornadas son “punto de encuentro
intelectual desde hace 58 años, para
discutir temas de actualidad, con el
buen deseo de favorecer nuestra
labor ministerial, renovar nuestra
preparación y disfrutar de horas de
fraternidad sacerdotal”. Y recordó
una idea de san Juan Pablo II para
dar razón del tema escogido para
este año: “Una fe que no se hace
cultura, todavía no ha sido
plenamente acogida”.

Ignasi Font, vicario del Opus Dei para
Cataluña y Andorra, quiso mostrar
en su intervención el agradecimiento
al Papa emérito Benedicto XVI “por
los numerosos textos magisteriales
que nos ha regalado en los que se ha
ocupado del tema objeto de reflexión
de las jornadas , el gran reto que

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-enciclicas-de-benedicto-xvi/


supone para la fe católica la
impresionante aceleración de la
cultura contemporánea”. 

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/jornadas-
castelldaura-2023/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/jornadas-castelldaura-2023/
https://opusdei.org/es-ni/article/jornadas-castelldaura-2023/
https://opusdei.org/es-ni/article/jornadas-castelldaura-2023/

	Establecer puentes para dialogar con aquellos que piensan diferente
	Corrientes culturales contemporáneas en el marco de la modernidad
	El uso de la razón amable
	“Es necesaria una profunda experiencia de la fe cristiana”
	La importancia de la lectura de los clásicos


