
opusdei.org

Homilía de
Benedicto XVI ante
más de 800.000
jóvenes

Colonia, 21-08-2005. Publicamos
la homilía que el Santo Padre
ha pronunciado en el
transcurso de la celebración
eucarística conclusiva de la
Jornada Mundial de la Juventud
2005.

05/09/2005

Queridos Jóvenes:



Queridos jóvenes:

Ante la sagrada Hostia, en la cual
Jesús se ha hecho pan para nosotros,
que interiormente sostiene y nutre
nuestra vida (cf. Jn 6,35), hemos
comenzado ayer tarde el camino
interior de la adoración. En la
Eucaristía la adoración debe llegar a
ser unión. Con la Celebración
eucarística nos encontramos en
aquella «hora» de Jesús, de la cual
habla el Evangelio de Juan. Mediante
la Eucaristía, esta «hora» suya se
convierte en nuestra hora, su
presencia en medio de nosotros.
Junto con los discípulos Él celebró la
cena pascual de Israel, el memorial
de la acción liberadora de Dios que
había guiado a Israel de la esclavitud
a la libertad. Jesús sigue los ritos de
Israel. Pronuncia sobre el pan la
oración de alabanza y bendición. Sin
embargo, sucede algo nuevo. Él da
gracias a Dios no solamente por las
grandes obras del pasado; le da



gracias por la propia exaltación que
se realizará mediante la Cruz y la
Resurrección, dirigiéndose a los
discípulos también con palabras que
contienen el compendio de la Ley y
de los Profetas: «Esto es mi Cuerpo
entregado en sacrificio por vosotros.
Este cáliz es la Nueva Alianza sellada
con mi Sangre». Y así distribuye el
pan y el cáliz, y, al mismo tiempo, les
encarga la tarea de volver a decir y
hacer siempre en su memoria
aquello que estaba diciendo y
haciendo en aquel momento.

¿Qué está sucediendo? ¿Cómo Jesús
puede repartir su Cuerpo y su
Sangre? Haciendo del pan su Cuerpo
y del vino su Sangre, Él anticipa su
muerte, la acepta en lo más íntimo y
la transforma en una acción de
amor. Lo que desde el exterior es
violencia brutal, desde el interior se
transforma en un acto de un amor
que se entrega totalmente. Esta es la
transformación sustancial que se



realizó en el cenáculo y que estaba
destinada a suscitar un proceso de
transformaciones cuyo último fin es
la transformación del mundo hasta
que Dios sea todo en todos (cf. 1 Cor
15,28).

Desde siempre todos los hombres
esperan en su corazón, de algún
modo, un cambio, una
transformación del mundo. Este es,
ahora, el acto central de
transformación capaz de renovar
verdaderamente el mundo: la
violencia se transforma en amor y,
por tanto, la muerte en vida. Dado
que este acto convierte la muerte en
amor, la muerte como tal está ya,
desde su interior, superada; en ella
está ya presente la resurrección. La
muerte ha quedado, por así decir,
profundamente herida, hasta el
punto de que, de ahora en adelante,
no puede ser la última palabra. Ésta
es, por usar una imagen muy
conocida para nosotros, la fisión



nuclear acaecida en lo más íntimo
del ser; la victoria del amor sobre el
odio, la victoria del amor sobre la
muerte. Solamente esta íntima
explosión del bien que vence al mal
puede suscitar después la cadena de
transformaciones que poco a poco
cambiarán el mundo. Todos los
demás cambios son superficiales y no
salvan. Por esto hablamos de
redención: lo que desde lo más
íntimo era necesario ha sucedido, y
nosotros podemos entrar en este
dinamismo. Jesús puede distribuir su
Cuerpo, porque se entrega realmente
a sí mismo.

Esta primera transformación
fundamental de la violencia en amor,
de la muerte en vida lleva consigo las
demás transformaciones. Pan y vino
se convierten en su Cuerpo y su
Sangre. Llegados a este punto la
transformación no puede detenerse,
antes bien, es aquí donde debe
comenzar plenamente. El Cuerpo y la



Sangre de Cristo se nos dan para que
a su vez nosotros mismos seamos
transformados. Nosotros mismos
debemos llegar a ser Cuerpo de
Cristo, sus consanguíneos. Todos
comemos el único pan, y esto
significa que entre nosotros llegamos
a ser una sola cosa. La adoración,
hemos dicho, llega a ser, de este
modo, unión. Dios no solamente está
frente a nosotros, como el
Totalmente otro. Está dentro de
nosotros, y nosotros estamos en Él.
Su dinámica nos penetra y desde
nosotros quiere propagarse a los
demás y extenderse a todo el mundo,
para que su amor sea realmente la
medida dominante del mundo.

Yo percibo una alusión muy bella a
este nuevo paso que la Última Cena
nos indica con la diferente acepción
de la palabra «adoración» en griego y
en latín. La palabra griega es
proskynesis. Significa el gesto de
sumisión, el reconocimiento de Dios



como nuestra verdadera medida,
cuya norma aceptamos seguir.
Significa que la libertad no quiere
decir gozar de la vida, considerarse
absolutamente autónomo, sino
orientarse según la medida de la
verdad y del bien, para llegar a ser,
de esta manera, nosotros mismos,
verdaderos y buenos. Este gesto es
necesario, aun cuando nuestra ansia
de libertad se resiste, en un primer
momento, a esta perspectiva. Hacerla
completamente nuestra será posible
solamente en el segundo paso que
nos presenta la Última Cena. La
palabra latina adoración es ad-oratio,
contacto boca a boca, beso, abrazo y,
por tanto, en resumen, amor. La
sumisión se hace unión, porque
aquel al cual nos sometemos es
Amor. Así la sumisión adquiere
sentido, porque no nos impone cosas
extrañas, sino que nos libera desde lo
más íntimo de nuestro ser.



Volvamos de nuevo a la Última Cena.
La novedad que allí se verificó,
estaba en la nueva profundidad de la
antigua oración de bendición de
Israel, que ahora se hacía palabra de
transformación y nos concedía el
poder participar en la hora de Cristo.
Jesús no nos ha encargado la tarea de
repetir la Cena pascual que, por otra
parte, en cuanto aniversario, no es
repetible a voluntad. Nos ha dado la
tarea de entrar en su «hora».
Entramos en ella mediante la palabra
del poder sagrado de la
consagración, una transformación
que se realiza mediante la oración de
alabanza, que nos sitúa en
continuidad con Israel y con toda la
historia de la salvación, y al mismo
tiempo nos concede la novedad hacia
la cual aquella oración tendía por su
íntima naturaleza. Esta oración,
llamada por la Iglesia «oración
eucarística», hace presente la
Eucaristía. Es palabra de poder, que
transforma los dones de la tierra de



modo totalmente nuevo en la
donación de Dios mismo y que nos
compromete en este proceso de
transformación. Por esto llamamos a
este acontecimiento Eucaristía, que
es la traducción de la palabra hebrea
beracha, agradecimiento, alabanza,
bendición, y asimismo
transformación a partir del Señor:
presencia de su «hora». La hora de
Jesús es la hora en la cual vence el
amor. En otras palabras: es Dios
quien ha vencido, porque Él es Amor.

La hora de Jesús quiere llegar a ser
nuestra hora y lo será, si nosotros,
mediante la celebración de la
Eucaristía, nos dejamos arrastrar por
aquel proceso de transformaciones
que el Señor pretende. La Eucaristía
debe llegar a ser el centro de nuestra
vida. No se trata de positivismo o
ansia de poder, cuando la Iglesia nos
dice que la Eucaristía es parte del
domingo. En la mañana de Pascua,
primero las mujeres y luego los



discípulos tuvieron la gracia de ver al
Señor. Desde entonces supieron que
el primer día de la semana, el
domingo, sería el día de Él, de Cristo.
El día del inicio de la creación sería
el día de la renovación de la
creación. Creación y redención
caminan juntas. Por esto es tan
importante el domingo. Es bonito
que hoy, en muchas culturas, el
domingo sea un día libre o,
juntamente con el sábado, constituya
el denominado «fin de semana»
libre. Pero este tiempo libre
permanece vacío si en él no está
Dios. ¡Queridos amigos! A veces, en
principio, puede resultar incómodo
tener que programar en el domingo
también la Misa. Pero si os empeñáis,
constataréis más tarde que es
exactamente esto lo que le da sentido
al tiempo libre. No os dejéis disuadir
de participar en la Eucaristía
dominical y ayudad también a los
demás a descubrirla. Ciertamente,
para que de ella emane la alegría que



necesitamos, debemos aprender a
comprenderla cada vez más
profundamente, debemos aprender a
amarla. Comprometámonos a ello,
¡vale la pena! Descubramos la íntima
riqueza de la liturgia de la Iglesia y
su verdadera grandeza: no somos
nosotros los que hacemos fiesta para
nosotros, sino que es, en cambio, el
mismo Dios viviente el que prepara
una fiesta para nosotros. Con el amor
a la Eucaristía redescubriréis
también el sacramento de la
Reconciliación, en el cual la bondad
misericordiosa de Dios permite
siempre iniciar de nuevo nuestra
vida.

Quien ha descubierto a Cristo debe
llevar a otros hacia Él. Una gran
alegría no se puede guardar para
uno mismo. Es necesario
transmitirla. En numerosas partes
del mundo existe hoy un extraño
olvido de Dios. Parece que todo
puede funcionar del mismo modo sin



Él. Pero al mismo tiempo existe
también un sentimiento de
frustración, de insatisfacción de todo
y de todos. Dan ganas de exclamar:
¡No es posible que la vida sea así!
Verdaderamente no. Y de este modo,
junto a olvido de Dios existe como un
«boom» de lo religioso. No quiero
desacreditar todo lo que se sitúa en
este contexto. Puede darse también
la alegría sincera del
descubrimiento. Pero exagerando
demasiado, la religión se convierte
casi en un producto de consumo. Se
escoge aquello que place, y algunos
saben también sacarle provecho.
Pero la religión buscada a la «medida
de cada uno» a la postre no nos
ayuda. Es cómoda, pero en el
momento de crisis nos abandona a
nuestra suerte. Ayudad a los
hombres a descubrir la verdadera
estrella que indica el camino:
¡Jesucristo! Tratemos nosotros
mismos de conocerlo siempre mejor
para poder guiar también, de modo



convincente, a los demás hacia Él.
Por esto es tan importante el amor a
la Sagrada Escritura y, en
consecuencia, conocer la fe de la
Iglesia que nos muestra el sentido de
la Escritura. Es el Espíritu Santo el
que guía a la Iglesia en su fe
creciente y la ha hecho y hace
penetrar cada vez más en las
profundidades de la verdad (cf. Jn
16,13). El Papa Juan Pablo II nos ha
dejado una obra maravillosa, en la
cual la fe secular se explica
sintéticamente: el «Catecismo de la
Iglesia Católica». Yo mismo,
recientemente, he podido presentar
el «Compendio» de tal Catecismo, que
ha sido elaborado a petición del
difunto Papa. Son dos libros
fundamentales que querría
recomendaros a todos vosotros.

Obviamente, los libros por sí solos no
bastan. ¡Construid comunidades
basadas en la fe! En los últimos
decenios han nacido movimientos y



comunidades en los cuales la fuerza
del Evangelio se deja sentir con
vivacidad. Buscad la comunión en la
fe como compañeros de camino que
juntos van siguiendo el itinerario de
la gran peregrinación que primero
nos señalaron los Magos de Oriente.
La espontaneidad de las nuevas
comunidades es importante, pero es
asimismo importante conservar la
comunión con el Papa y con los
Obispos. Son ellos los que garantizan
que no se están buscando senderos
particulares, sino que a su vez se está
viviendo en aquella gran familia de
Dios que el Señor ha fundado con los
doce Apóstoles.

Aún, una vez más, debo volver a la
Eucaristía. «Porque aún siendo
muchos, un solo pan y un solo
cuerpo somos, pues todos
participamos de un solo pan» dice
san Pablo (1 Cor 10,17). Con esto
quiere decir: puesto que recibimos al
mismo Señor y Él nos acoge y nos



atrae hacia sí, seamos también una
sola cosa entre nosotros. Esto debe
manifestarse en la vida. Debe
mostrase en la capacidad de perdón.
Debe manifestarse en la sensibilidad
hacia las necesidades de los demás.
Debe manifestarse en la
disponibilidad para compartir. Debe
manifestarse en el compromiso con
el prójimo, tanto con el cercano como
con el externamente lejano, que, sin
embargo, nos mira siempre de cerca.
Existen hoy formas de voluntariado,
modelos de servicio mutuo, de los
cuales justamente nuestra sociedad
tiene necesidad urgente. No
debemos, por ejemplo, abandonar a
los ancianos en su soledad, no
debemos pasar de largo ante los que
sufren. Si pensamos y vivimos en
virtud de la comunión con Cristo,
entonces se nos abren los ojos.
Entonces no nos adaptaremos más a
seguir viviendo preocupados
solamente por nosotros mismos, sino
que veremos donde y como somos



necesarios. Viviendo y actuando así
nos daremos cuenta bien pronto que
es mucho más bello ser útiles y estar
a disposición de los demás que
preocuparse solo de las comodidades
que se nos ofrecen. Yo sé que
vosotros como jóvenes aspiráis a
cosas grandes, que queréis
comprometeros por un mundo
mejor. Demostrádselo a los hombres,
demostrádselo al mundo, que espera
exactamente este testimonio de los
discípulos de Jesucristo y que, sobre
todo mediante vuestro amor, podrá
descubrir la estrella que como
creyentes seguimos.

¡Caminemos con Cristo y vivamos
nuestra vida como verdaderos
adoradores de Dios! Amén.

Sala de Prensa de la Santa Sede



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/homilia-de-
benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-

jovenes/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/
https://opusdei.org/es-ni/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/
https://opusdei.org/es-ni/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/
https://opusdei.org/es-ni/article/homilia-de-benedicto-xvi-ante-mas-de-800000-jovenes/

	Homilía de Benedicto XVI ante más de 800.000 jóvenes

