
opusdei.org

Fortaleza

Ser fuertes de ánimo ayuda a
sobrellevar las dificultades y
superar nuestros límites. Para
los cristianos, Cristo es el
ejemplo para vivir una virtud
que abre la puerta a otras
muchas.

08/07/2012

1. “Per aspera ad astra!” “A través
de las dificultades a las estrellas”.
Esta conocida frase de Séneca
expresa de modo gráfico la
experiencia humana de que, para
conseguir lo mejor, hay que



esforzarse, de que “lo que vale,
cuesta”, de que es preciso luchar por
vencer los obstáculos y asperezas
que nunca dejan de presentarse a lo
largo de la vida, para poder alcanzar
los bienes más altos.

Muchas piezas literarias de diversas
culturas ensalzan la figura del héroe,
que encarna de algún modo aquellas
palabras de la sabiduría latina, que
cualquier persona desearía también
para sí: nil difficile volenti, nada es
difícil para el que quiere.

Así pues, a nivel humano, la fortaleza
es valorada y admirada. Esta virtud,
que va de la mano con la capacidad
de sacrificarse, tenía ya entre los
antiguos un perfil bien definido. El
pensamiento griego consideraba la 
“andreia” como una de las virtudes
cardinales[1], que modera los
sentimientos de contienda propios
del apetito irascible, y así da vigor al
hombre para buscar el bien, aunque



sea difícil y arduo, sin que el miedo
le detenga.

2. “Quia tu es fortitudo mea” (Sal
31, 5)

Pertenece también a la experiencia
humana la constatación de la
debilidad de nuestra condición, que
constituye, en cierto sentido, la otra
cara de la moneda de la virtud de la
fortaleza. Muchas veces hemos de
reconocer que no hemos sido
capaces de realizar tareas que
teóricamente estaban a nuestro
alcance.

Dentro de nosotros encontramos la
tendencia a desmoronarnos, a ser
blandos con nosotros mismos, a
renunciar a lo laborioso por el
esfuerzo que comporta. En otras
palabras, la naturaleza humana,
creada por Dios para lo más alto pero
herida por el pecado, es capaz de
grandes sacrificios a la vez que de
grandes claudicaciones.



La Revelación cristiana ofrece una
respuesta llena de sentido a esa
condición paradójica en que versa
nuestra existencia. Por una parte, en
efecto, asume los valores propios de
la virtud humana de la fortaleza, que
es alabada en numerosas ocasiones
en la Biblia. Ya la literatura
sapiencial se hacía eco de ello, al dar
a entender, bajo la forma de una
pregunta retórica en el libro de Job,
que la vida del hombre sobre la
tierra es milicia[2].

Con frase en cierto sentido
misteriosa, Jesús dice, hablando del
Reino de Dios, que lo alcanzan los
que se hacen violencia: violenti
rapiunt[3]. Esta idea ha quedado
reflejada en la iconografía medieval,
como sucede por ejemplo en la
capilla de todos los santos de
Ratisbona, donde la imagen que
representa a la fortaleza lucha contra
un león.



A la vez, son numerosos los textos de
la Escritura que subrayan cómo las
diversas manifestaciones de un
comportamiento fuerte (paciencia,
perseverancia, magnanimidad,
audacia, firmeza, franqueza, e
incluso la disposición a dar la vida)
provienen y sólo pueden ser
mantenidas si están ancladas en
Dios: quia tu es fortitudo mea, porque
Tú eres mi fortaleza(Sal 31, 5)[4]. En
otras palabras, la experiencia
cristiana enseña que “toda nuestra
fortaleza es prestada”[5].

San Pablo expresa de modo certero
esta paradoja, en la que se
entrelazan los aspectos humanos y
sobrenaturales de la virtud: “cuando
estoy débil, entonces es cuando soy
fuerte”, ya que, como le ha asegurado
el Señor: “sufficit tibi gratia mea, nam
virtus in infirmitate perficitur, te
basta mi gracia, porque la fuerza se
perfecciona en la flaqueza”[6].



3. “Sin mí no podéis hacer
nada” (Jn 15, 5)

El modelo y fuente de fortaleza para
el cristiano es por tanto Cristo
mismo, quien no sólo ofrece con sus
acciones un ejemplo constante que
llega al extremo de dar la propia vida
por amor a los hombres[7], sino que
además afirma: “sin mí no podéis
hacer nada”[8].

Así, la fortaleza cristiana hace
posible el seguimiento de Cristo, un
día y otro, sin que el temor, la
prolongación del esfuerzo, los
sufrimientos físicos o morales, los
peligros, oscurezcan en el cristiano la
percepción de que la verdadera
felicidad está en seguir la voluntad
de Dios, o le alejen de ella. La
advertencia de Jesucristo es clara: 
“Os expulsarán de las sinagogas. E
incluso llegará la hora en que todo el
que os mate piense que da culto a
Dios”[9].



4. “Beata quae sine morte meruit
martyrii palmam”: el martirio de
la vida cotidiana

Desde el comienzo los cristianos
consideraron un honor sufrir
martirio, pues reconocían que
llevaba a una plena identificación
con Cristo. La Iglesia ha mantenido a
lo largo de la historia una tradición
de particular veneración por los
mártires, que por especial
disposición de la Providencia han
derramado su sangre para proclamar
su adhesión a Jesús, ofreciendo así el
máximo ejemplo no sólo de fortaleza,
sino también de testimonio
cristiano[10].

Aunque no han faltado en cada
época histórica, incluida la nuestra,
esos testigos del Evangelio, lo cierto
es que, en la vida corriente en la que
nos encontramos la mayor parte de
los cristianos, difícilmente
llegaremos a esas condiciones.



No obstante, como recordaba
Benedicto XVI, hay también un
“martirio de la vida cotidiana”, de
cuyo testimonio el mundo de hoy
está especialmente necesitado: “el
testimonio silencioso y heroico de
tantos cristianos que viven el
Evangelio sin componendas,
cumpliendo su deber y dedicándose
generosamente al servicio de los
pobres”[11].

En este sentido, la mirada se dirige a
Santa María, pues Ella estuvo al pie
de la Cruz de su Hijo, dando ejemplo
de extraordinaria fortaleza sin
padecer la muerte física, de modo
que puede decirse que fue mártir sin
morir, según el tenor de una antigua
oración litúrgica[12]. “Admira la
reciedumbre de Santa María: al pie de
la Cruz, con el mayor dolor humano
—no hay dolor como su dolor—, llena
de fortaleza. —Y pídele de esa
reciedumbre, para que sepas también
estar junto a la Cruz”[13].



5. “Omnia sustineo propter
electos” (2Tm 2, 10)

La Virgen dolorosa es testigo fiel del
amor de Dios, e ilustra muy bien el
acto más propio de la virtud de la
fortaleza, que consiste en resistir
(sustinere)[14] lo adverso, lo
desagradable, lo duro. Ciertamente,
se trata de un resistir en el bien,
porque sin el bien no hay felicidad.
Para el cristiano la felicidad se
identifica con la contemplación de la
Trinidad en el cielo.

En Santa María se cumplen las
palabras del Salmo: si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum... si levantan campamentos
contra mí, mi corazón no temerá[15].
También San Pablo, antes de llegar al
supremo testimonio de Cristo, se
ejercitó durante su vida en este acto
característico de la fortaleza, hasta
poder afirmar: “todo lo soporto por
los elegidos”[16].



Para expresar este aspecto de la
virtud (resistencia), la Sagrada
Escritura suele referirse a la imagen
de la roca. Jesús en una de sus
parábolas alude a la necesidad de
construir sobre roca, es decir, no sólo
escuchar su palabra, sino esforzarse
en ponerla por obra[17]. Se entiende
que, en última instancia, la roca es
Dios, como no cesa de repetir el
Antiguo Testamento[18]: “Mi roca, y
mi baluarte, mi liberador, mi Dios, la
peña en que me amparo, mi escudo y
fuerza de mi salvación”[19]. No
sorprende entonces que San Pablo
llegue a afirmar que la roca es Cristo
mismo[20], el cual es “fuerza de
Dios”[21].

La fortaleza para resistir en las
dificultades proviene, pues, de la
unión con Cristo por la fe, como
indica San Pedro: resistite fortes in
fide!, resisitid fuertes en la fe[22]. De
este modo, puede decirse que, en
cierto sentido, el cristiano se



convierte, como Pedro, en la roca en
la que Cristo se apoya para construir
y sostener su Iglesia[23].

6. “In patientia vestra possidebitis
animas vestras” (Lc 21,19)

Parte de la fortaleza es la virtud de la
paciencia, que Joseph Ratzinger ha
descrito como “la forma cotidiana del
amor”[24]. La razón por la que se ha
dado tradicionalmente en el
cristianismo a esta virtud una
importancia notable puede deducirse
de unas palabras de San Agustín en
su tratado sobre la paciencia, que
describe como “un don tan grande de
Dios, que debe ser proclamada como
una huella de Dios que reside en
nosotros”[25].

La paciencia es, pues, una
característica del Dios de la historia
de la salvación[26], como enseñaba
Benedicto XVI al inicio de su
pontificado: “Éste es el distintivo de
Dios: Él mismo es amor. ¡Cuántas



veces desearíamos que Dios se
mostrara más fuerte! Que actuara
duramente, derrotara el mal y creara
un mundo mejor. Todas las
ideologías del poder se justifican así,
justifican la destrucción de lo que se
opondría al progreso y a la liberación
de la humanidad. Nosotros sufrimos
por la paciencia de Dios. Y, no
obstante, todos necesitamos su
paciencia. El Dios, que se ha hecho
cordero, nos dice que el mundo se
salva por el Crucificado y no por los
crucificadores. El mundo es redimido
por la paciencia de Dios y destruido
por la impaciencia de los
hombres”[27].

Muchas consecuencias prácticas cabe
deducir de esta consideración. La
paciencia conduce a saber sufrir en
silencio, a sobrellevar las
contrariedades que se desprenden
del cansancio, del carácter ajeno, de
las injusticias, etc. La serenidad de
ánimo hace asimismo posible que



procuremos hacernos todo para
todos[28], adaptarnos a los demás,
llevando con nosotros nuestro propio
ambiente, el ambiente de Cristo. Por
eso mismo el cristiano procura no
poner en peligro su fe y su vocación
por una equivocada concepción de la
caridad, sabiendo que –por utilizar
una expresión coloquial– puede
llegar hasta las puertas del infierno,
pero no más allá, porque allí no se
puede amar a Dios. De este modo, se
cumplen en él las palabras de Jesús: 
“con vuestra paciencia poseeréis
vuestras almas”[29].

7. “Quien persevere hasta el fin,
ése se salvará” (Mt 10, 22)

La paciencia está en estrecha
correspondencia con la
perseverancia. Ésta suele ser
definida como la persistencia en el
ejercicio de obras virtuosas a pesar
de la dificultad y del cansancio
derivado de su prolongación en el



tiempo. Más precisamente, se suele
hablar de constancia cuando se trata
de vencer la tentación de abandonar
el esfuerzo ante la aparición de un
obstáculo concreto; mientras que se
habla de perseverancia cuando el
obstáculo es simplemente la
prolongación en el tiempo de dicho
esfuerzo[30].

No se trata solamente de una
cualidad humana, necesaria para el
logro de objetivos más o menos
ambiciosos. La perseverancia, a
imitación de Cristo, que fue
obediente al designio del Padre hasta
el final[31], es necesaria para la
salvación, según las palabras
evangélicas: “quien persevere hasta el
fin, ése se salvará”[32]. Se entiende
entonces la verdad de la aseveración
de San Josemaría: “Comenzar es de
todos; perseverar, de santos”[33]. De
ahí el amor de este santo sacerdote
por el trabajo bien acabado, que
describía como un saber poner las



“últimas piedras” en cada labor
realizada[34].

“Toda fidelidad debe pasar por la
prueba más exigente: la duración
[...]. Es fácil ser coherente por un día,
o por algunos días [...]. Sólo puede
llamarse fidelidad a una coherencia
que dura a lo largo de toda la
vida”[35]. Estas palabras del Siervo
de Dios Juan Pablo II ayudan a
comprender la perseverancia bajo
una luz más profunda, no como un
mero persistir, sino ante todo como
auténtica coherencia de vida; una
fidelidad que acaba por merecer la
alabanza del señor de la parábola de
los talentos, y que cabe considerar
como una fórmula evangélica de
canonización: “Muy bien, siervo
bueno y fiel; como has sido fiel en lo
poco, yo te confiaré lo mucho: entra
en la alegría de tu señor”[36].

8. “Magnus in prosperis, in
adversis maior”



“Grande en la prosperidad, mayor en
la adversidad”. Estas palabras del
epitafio del rey inglés Jacobo II, en la
iglesia de Saint Germain en Layes,
cerca de París, expresan la armonía
entre las distintas partes de la virtud
de la fortaleza: por un lado, la
paciencia y la perseverancia, que se
relacionan con el acto de resistir en
el bien, y que ya hemos considerado;
por otro, la magnificencia y la
magnanimidad, que hacen referencia
directa al acto de atacar, de acometer
grandes hazañas, también en las
pequeñas empresas de la vida
corriente. En efecto, según la teología
moral, “la fortaleza, como virtud del
apetito irascible, no sólo domina
nuestros miedos (cohibitiva
timorum), sino que además modera
las acciones atrevidas y audaces
(moderativa audaciarum). Así la
fortaleza se ocupa del miedo y de la
audacia, impidiendo el primero e
imponiendo un equilibrio a la
segunda”[37].



La magnanimidad o grandeza de
ánimo es la prontitud para tomar la
decisión de emprender obras
virtuosas excelentes y difíciles,
dignas de gran honor. Por su parte, la
magnificencia se refiere a la efectiva
realización de obras grandes, y en
particular a la búsqueda y empleo de
los recursos económicos y materiales
adecuados para el cumplimiento de
empresas grandes al servicio de Dios
y del bien común[38].

San Josemaría describía la persona
magnánima con estos términos: 
“ánimo grande, alma amplia en la que
caben muchos. Es la fuerza que nos
dispone a salir de nosotros mismos,
para prepararnos a emprender obras
valiosas, en beneficio de todos. No
anida la estrechez en el magnánimo;
no media la cicatería, ni el cálculo
egoísta, ni la trapisonda interesada. El
magnánimo dedica sin reservas sus
fuerzas a lo que vale la pena; por eso
es capaz de entregarse él mismo. No



se conforma con dar: se da. Y logra
entender entonces la mayor muestra
de magnanimidad: darse a Dios”[39].

Se requiere magnanimidad para
emprender cada jornada la empresa
de la propia santificación y del
apostolado en medio del mundo, de
las dificultades que siempre habrá,
con la convicción de que todo es
posible para el que cree[40]. En este
sentido, el cristiano magnánimo no
teme proclamar y defender con
firmeza, en los ambientes en los que
se mueve, las enseñanzas de la
Iglesia, también en momentos en los
que esto pueda suponer un ir a
contracorriente[41], aspecto que
tiene una profunda raíz evangélica.
Así, el cristiano se conducirá con
comprensión hacia las personas a la
vez que con una santa intransigencia
en la doctrina[42], fiel al lema
paulino veritatem facientes in
caritate, viviendo la verdad con
caridad[43], que conlleva defender la



totalidad de la fe sin violencia. Esto
implica asimismo que la obediencia y
docilidad al Magisterio de la Iglesia
no se contraponen al respeto de la
libertad de opinión; al contrario,
ayuda a distinguir bien la verdad de
la fe de lo que son simples opiniones
humanas.

* * *

Al comienzo se ha hecho referencia a
la paciente resistencia de María al
pie de la Cruz. La ejemplar fortaleza
de Nuestra Señora incluye también la
grandeza de alma que le llevó a
exclamar ante su prima Isabel: 
Magnificat anima mea Dominum ...
quia fecit mihi magna qui potens est,
mi alma glorifica al Señor... porque
ha hecho en mí cosas grandes[44]. La
exultación de María contiene una
importante lección para nosotros,
como recuerda Benedicto XVI: “El
hombre es grande, sólo si Dios es
grande. Con María debemos



comenzar a comprender que es así.
No debemos alejarnos de Dios, sino
hacer que Dios esté presente, hacer
que Dios sea grande en nuestra vida;
así también nosotros seremos
divinos: tendremos todo el esplendor
de la dignidad divina”[45].

* * *

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
736, 1299, 1303, 1586, 1805, 1808,
1811, 1831-1832, 2473

Juan Pablo II, La virtud de la
fortaleza, Audiencia general, Roma,
15 de noviembre de 1978

San Agustín, De patientia (PL 40)

Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, qq. 123-140

San Josemaría, Amigos de Dios, nn.
77-80



----------------------------------

[1] Cfr. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, pp. 284
y 289.

[2] Cfr. Jb 7, 1.

[3] Mt 11, 12.

[4] Cfr. Ex 15, 2, Esd 8, 10; Is 25,1; Sal
31,4; 46, 2; 71,3; 91,2; 1Tm 1,12; 2Tm
1, 7; Col 1, 11; Flp 4, 1; Rm 5, 3-5.

[5] San Josemaría, Camino, n. 728.

[6] 2Co 12, 9-10.

[7] Cfr. Jn 13, 15 y 15, 13.

[8] Jn 15, 5.

[9] Jn 16, 2.

[10] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2473. Como se sabe, la



palabra latina martyr deriva del
griego mártys, que significa testigo.

[11] Benedicto XVI, Angelus, 28 de
octubre de 2007. San Josemaría
describía este martirio incruento en 
Camino, n. 848.

[12] “Bienaventurada la Virgen
María, que mereció sin morir la
palma del martirio al pie de la Cruz
del Señor”. Se trata de la Communio
de la fiesta de la Virgen Dolorosa en
el antiguo Misal de San Pío V, que,
con un ligero retoque, ha pasado a
ser, en la Forma ordinaria del rito
latino, la antífona del aleluya de la
lección evangélica nº 11 del Común
de la Santísima Virgen: “Beata est
Maria Virgo, quae sine morte meruit
martyrii palmam sub cruce
Domini” (cfr. Pedro Rodríguez, n. 622
de Camino, edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2004).

[13] San Josemaría, Camino, n. 508.



[14] Cfr. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 291.

[15] Sal 27, 3.

[16] 2Tm 2, 10.

[17] Cfr. Lc 6, 47-49.

[18] Cfr. 1 Sam 2,2; 2 Sam 22, 47; Dt
32,4; Hab 1,12; Is 26,4; Sal 19,15; Sal
28,1; Sal 31,3-4; Sal 62,3.7-8; Sal 89,2; 
Sal 94,22; Sal 144,1; etc.

[19] 2S 22, 2-3; cfr. Sal 18, 3.

[20] 1Co 10, 4.

[21] 1Co 1, 24.

[22] 1P 5, 9.

[23] Cfr. Mt 16, 18.

[24] Citado por G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio e
dell'insegnamento nel ricordo dei



colleghi e degli allievi (1946-1977),
San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano)
2008, p. 11.

[25] San Agustín, De patientia, 1 (PL
40,611). La paciencia es uno de los
frutos del Espíritu Santo enumerados
por San Pablo en Ga 5,22. Cfr. 
Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
736 y 1832.

[26] Algunos textos
neotestamentarios aluden a la
paciencia de Dios: cfr. 1P 3, 20; 2P 3,
9. 15; Rm 2, 4; Rm 3, 26; Rm 9, 22; Rm
15, 5; 1Tm 1, 16.

[27] Benedicto XVI, Homilía en el
solemne inicio del ministerio petrino,
Roma, 24 de abril de 2005.

[28] Cfr. 1Co 9, 22.

[29] Lc 21, 19.



[30] Cfr. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 298.

[31] Cfr. Flp 2, 8.

[32] Mt 10, 22.

[33] San Josemaría, Camino, n. 983.

[34] “Me gustan las últimas [piedras],
que suponen la terminación de un
largo y paciente esfuerzo” (San
Josemaría, Entrevista para "El
Cruzado Aragonés", 3 de mayo de
1969, n. 16).

[35] Juan Pablo II, Homilía en la
Catedral Metropolitana, México, 26
de enero 1979.

[36] Mt 25, 23.

[37] R. Cessario, Las virtudes, Edicep,
Valencia 1998, p. 206.

[38] Cfr. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale



speciale, EDUSC, Roma 2008, pp. 294
y 296. La magnanimidad o
longanimidad es asimismo
considerada tradicionalmente como
uno de los frutos del Espíritu Santo:
cfr. Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1832.

[39] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 80. El Fundador del Opus Dei
consideraba como manifestación de
magnanimidad el cuidado de lo
pequeño: “las almas grandes tienen
muy en cuenta las cosas pequeñas”
(San Josemaría, Camino, n. 818).

[40] Cfr. Mc 9, 23.

[41] Cfr. San Josemaría, Vía Crucis,
XIII estación, punto 3.

[42] Cfr. San Josemaría, Camino, nn.
393-398.

[43] Ef 4, 15.

[44] Lc 1, 46-49.



[45] Benedicto XVI, Homilía en la
Solemnidad de la Asunción,
Castelgandolfo, 15 de agosto de 2005.

Santi S.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/fortaleza/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/fortaleza/
https://opusdei.org/es-ni/article/fortaleza/

	Fortaleza

