opusdei.org

Exhortacion
apostolica sinodal
«Sacramentum
caritatis»

Texto completo de la
exhortacion apostdlica
postsinodal de Benedicto XVI
sobre la Eucaristia, fuente y
culmen de la vida y de la mision
de la Iglesia.

13/03/2007

EXHORTACION APOSTOLICA
POSTSINODAL SACRAMENTUM
CARITATIS DEL SANTO PADRE



BENEDICTO XVI AL EPISCOPADO, AL
CLERO, A LAS PERSONAS
CONSAGRADAS Y A LOS FIELES
LAICOS SOBRE LA EUCARISTIA
FUENTE Y CULMEN DE LA VIDA'Y DE
LA MISION DE LA IGLESIA

INTRODUCCION

1.Sacramento de la caridad,[1] la
Santisima Eucaristia es el don que
Jesucristo hace de si mismo,
revelandonos el amor infinito de
Dios por cada hombre. En este
admirable Sacramento se manifiesta
el amor « mas grande », aquél que
impulsa a « dar la vida por los
propios amigos » (cf. Jn 15,13). En
efecto, Jesus « los amo hasta el
extremo » (Jn 13,1). Con esta
expresion, el evangelista presenta el
gesto de infinita humildad de Jesus:
antes de morir por nosotros en la
cruz, cinéndose una toalla, lava los
pies a sus discipulos. Del mismo
modo, en el Sacramento eucaristico



Jesus sigue amandonos « hasta el
extremo », hasta el don de su cuerpo
y de su sangre. jQué emocion debid
embargar el corazon de los Apostoles
ante los gestos y palabras del Sefior
durante aquella Cena! jQué
admiracion ha de suscitar también
en nuestro corazon el Misterio
eucaristico!

Alimento de la verdad

2. En el Sacramento del altar, el
Sefnor va al encuentro del hombre,
creado a imagen y semejanza de Dios
(cf. Gn 1,27), acompafiandole en su
camino. En efecto, en este
Sacramento el Sefior se hace comida
para el hombre hambriento de
verdad y libertad. Puesto que solo la
verdad nos hace auténticamente
libres (cf. Jn 8,36), Cristo se convierte
para nosotros en alimento de la
Verdad. San Agustin, con un
penetrante conocimiento de la
realidad humana, ha puesto de



relieve como el hombre se mueve
espontaneamente, y no por coaccion,
cuando se encuentra ante algo que lo
atrae y le despierta el deseo. Asi
pues, al preguntarse sobre lo que
puede mover al hombre por encima
de todo y en lo mas intimo, el santo
obispo exclama: « ;Ama algo el alma
con mas ardor que la verdad? ».[2]
En efecto, todo hombre lleva en si
mismo el deseo inevitable de la
verdad ultima y definitiva. Por eso, el
Sefior Jesus, « el camino, la verdad y
la vida » (Jn 14,6), se dirige al corazon
anhelante del hombre, que se siente
peregrino y sediento, al corazon que
suspira por la fuente de la vida, al
corazon que mendiga la Verdad. En
efecto, Jesucristo es la Verdad en
Persona, que atrae el mundo hacia si.
« Jesus es la estrella polar de la
libertad humana: sin €l pierde su
orientacion, puesto que sin el
conocimiento de la verdad, la
libertad se desnaturaliza, se aisla y se
reduce a arbitrio estéril. Con €], la



libertad se reencuentra ».[3] En
particular, Jesus nos ensefia en el
sacramento de la Eucaristia la verdad
del amor, que es la esencia misma de
Dios. Esta es la verdad evangélica
que interesa a cada hombre y a todo
el hombre. Por eso la Iglesia, cuyo
centro vital es la Eucaristia, se
compromete constantemente a
anunciar a todos, « a tiempoy a
destiempo » (2 Tm 4,2) que Dios es
amor.[4] Precisamente porque Cristo
se ha hecho por nosotros alimento de
la Verdad, la Iglesia se dirige al
hombre, invitdndolo a acoger
libremente el don de Dios.

Desarrollo del rito eucaristico

3. Al observar la historia bimilenaria
de la Iglesia de Dios, guiada por la
sabia accion del Espiritu Santo,
admiramos llenos de gratitud como
se han desarrollado ordenadamente
en el tiempo las formas rituales con
que conmemoramos el



acontecimiento de nuestra salvacion.
Desde las diversas modalidades de
los primeros siglos, que resplandecen
aun en los ritos de las antiguas
Iglesias de Oriente, hasta la difusion
del ritual romano; desde las
indicaciones claras del Concilio de
Trento y del Misal de san Pio V hasta
la renovacion liturgica establecida
por el Concilio Vaticano II: en cada
etapa de la historia de la Iglesia, la
celebracion eucaristica, como fuente
y culmen de su vida y mision,
resplandece en el rito litargico con
toda su riqueza multiforme. La XI
Asamblea General Ordinaria del
Sinodo de los Obispos, celebrada del
2 al 23 de octubre de 2005 en el
Vaticano, ha manifestado un
profundo agradecimiento a Dios por
esta historia, reconociendo en ella la
guia del Espiritu Santo. En particular,
los Padres sinodales han constatado
y reafirmado el influjo benéfico que
ha tenido para la vida de la Iglesia la
reforma liturgica puesta en marcha a



partir del Concilio Ecuménico
Vaticano II.[5] El Sinodo de los
Obispos ha tenido la posibilidad de
valorar como ha sido su recepcion
después de la cumbre conciliar. Los
juicios positivos han sido muy
numerosos. Se han constatado
también las dificultades y algunos
abusos cometidos, pero que no
oscurecen el valor y la validez de la
renovacion liturgica, la cual tiene
aun riquezas no descubiertas del
todo. En concreto, se trata de leer los
cambios indicados por el Concilio
dentro de la unidad que caracteriza
el desarrollo historico del rito mismo,
sin introducir rupturas artificiosas.
[6] Sinodo de los Obispos y Afio de
la Eucaristia

4. Ademas, se ha de poner de relieve
la relacion del reciente Sinodo de los
Obispos sobre la Eucaristia con lo
ocurrido en los ultimos afios en la
vida de la Iglesia. Ante todo, hemos
de pensar en el Gran Jubileo de 2000,



con el cual mi querido Predecesor, el
Siervo de Dios Juan Pablo I, ha
introducido la Iglesia en el tercer
milenio cristiano. El Afio Jubilar se
ha caracterizado indudablemente
por un fuerte sentido eucaristico. No
se puede olvidar que el Sinodo de los
Obispos ha estado precedido, y en
cierto sentido también preparado,
por el Afio de la Eucaristia,
establecido con gran amplitud de
miras por Juan Pablo II para toda la
Iglesia. Dicho Afio, iniciado con el
Congreso Eucaristico Internacional
de Guadalajara (México), en octubre
de 2004, se ha concluido el 23 de
octubre de 2005, al final de la XI
Asamblea Sinodal, con la
canonizacion de cinco Beatos que se
han distinguido especialmente por la
piedad eucaristica: el Obispo Jozef
Bilczewski, los presbiteros Cayetano
Catanoso, Segismundo Gorazdowski,
Alberto Hurtado Cruchaga y el
religioso capuchino Félix de Nicosia.
Gracias a las ensefianzas expuestas



por Juan Pablo II en la Carta
apostolica Mane nobiscum Domine,[7]
y a las valiosas sugerencias de la
Congregacion para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,[8]
las diocesis y las diversas entidades
eclesiales han emprendido
numerosas iniciativas para despertar
y acrecentar en los creyentes la fe
eucaristica, para mejorar la dignidad
de las celebraciones y promover la
adoracion eucaristica, asi como para
animar una solidaridad efectiva que,
partiendo de la Eucaristia, llegara a
los pobres. Por fin, es necesario
mencionar la importancia de la
ultima Enciclica de mi venerado
Predecesor, Ecclesia de Eucharistia,
[9] con la que nos ha dejado una
segura referencia magisterial sobre
la doctrina eucaristica y un ultimo
testimonio del lugar central que este
divino Sacramento tenia en su vida.

Objeto de la presente Exhortacion


https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM

5. Esta Exhortacion apostolica
postsinodal se propone retomar la
riqueza multiforme de reflexiones y
propuestas surgidas en la reciente
Asamblea General del Sinodo de los
Obispos —desde los Lineamenta
hasta las Propositiones, incluyendo el
Instrumentum laboris, las Relationes
ante et post disceptationem, las
intervenciones de los Padres
sinodales, de los auditores y de los
hermanos delegados—, con la
intencion de explicitar algunas lineas
fundamentales de accion orientadas
a suscitar en la Iglesia nuevo impulso
y fervor por la Eucaristia. Consciente
del vasto patrimonio doctrinal y
disciplinar acumulado a través de los
siglos sobre este Sacramento,[10] en
el presente documento deseo sobre
todo recomendar, teniendo en cuenta
el voto de los Padres sinodales,[11]
que el pueblo cristiano profundice en
la relacion entre el Misterio
eucaristico, el acto liturgico y el
nuevo culto espiritual que se deriva



de la Eucaristia como sacramento de
la caridad. En esta perspectiva, deseo
relacionar la presente Exhortacion
con mi primera Carta enciclica Deus
caritas est, en la que he hablado
varias veces del sacramento de la
Eucaristia para subrayar su relacion
con el amor cristiano, tanto respecto
a Dios como al préjimo: « el Dios
encarnado nos atrae a todos hacia si.
Se entiende, pues, que el agapé se
haya convertido también en un
nombre de la Eucaristia: en ella el
agapé de Dios nos llega
corporalmente para seguir actuando
en nosotros y por nosotros ».[12]

PRIMERA PARTE
EUCARISTIA,

MISTERIO QUE SE HA DE CREER
«Este es el trabajo que Dios quiere:

que creais en el que él ha
enviado» (Jn 6,29)



La fe eucaristica de la Iglesia

6. « Este es el Misterio de la fe ». Con
esta expresion, pronunciada
inmediatamente después de las
palabras de la consagracion, el
sacerdote proclama el misterio
celebrado y manifiesta su
admiracion ante la conversion
sustancial del pan y el vino en el
cuerpo y la sangre del Sefior Jesus,
una realidad que supera toda
comprension humana. En efecto, la
Eucaristia es « misterio de la fe » por
excelencia: « es el compendio y la
suma de nuestra fe ».[13] La fe de la
Iglesia es esencialmente fe
eucaristica y se alimenta de modo
particular en la mesa de la
Eucaristia. La fe y los sacramentos
son dos aspectos complementarios de
la vida eclesial. La fe que suscita el
anuncio de la Palabra de Dios se
alimenta y crece en el encuentro de
gracia con el Sefior resucitado que se
produce en los sacramentos: « La fe



se expresa en el rito y el rito refuerza
y fortalece la fe ».[14] Por eso, el
Sacramento del altar esta siempre en
el centro de la vida eclesial; « gracias
a la Eucaristia, la Iglesia renace
siempre de nuevo ».[15] Cuanto mads
viva es la fe eucaristica en el Pueblo
de Dios, mas profunda es su
participacion en la vida eclesial a
través de la adhesion consciente a la
mision que Cristo ha confiado a sus
discipulos. La historia misma de la
Iglesia es testigo de ello. Toda gran
reforma esta vinculada de algun
modo al redescubrimiento de la fe en
la presencia eucaristica del Sefior en
medio de su pueblo.

Santisima Trinidad y Eucaristia EIl
pan que baja del cielo

7. La primera realidad de la fe
eucaristica es el misterio mismo de
Dios, el amor trinitario. En el didlogo
de Jesus con Nicodemo encontramos
una expresion iluminadora a este



respecto: « Tanto amo Dios al mundo,
que entrego a su Hijo unico, para que
no perezca ninguno de los que creen
en €], sino que tengan vida eterna.
Porque Dios no mandé a su hijo al
mundo para condenar al mundo,
sino para que el mundo se salve por
él » (Jn 3,16-17). Estas palabras
muestran la raiz ultima del don de
Dios. En la Eucaristia, Jesus no da «
algo », sino a si mismo; ofrece su
cuerpo y derrama su sangre. Entrega
asi toda su vida, manifestando la
fuente originaria de este amor
divino. El es el Hijo eterno que el
Padre ha entregado por nosotros. En
el Evangelio escuchamos también a
Jesus que, después de haber dado de
comer a la multitud con la
multiplicacion de los panes y los
peces, dice a sus interlocutores que lo
habian seguido hasta la sinagoga de
Cafarnaum: « Es mi Padre el que os
da el verdadero pan del cielo. Porque
el pan de Dios es el que baja del cielo
y da la vida al mundo » (Jn 6,32-33); y



llega a identificarse él mismo, la
propia carne y la propia sangre, con
ese pan: « Yo soy el pan vivo que ha
bajado del cielo: el que coma de este
pan vivira para siempre. Y el pan que
yo daré es mi carne, para la vida del
mundo » (Jn 6,51). Jesus se manifiesta
asi como el Pan de vida, que el Padre
eterno da a los hombres.

Don gratuito de la Santisima
Trinidad

8. En la Eucaristia se revela el
designio de amor que guia toda la
historia de la salvacion (cf. Ef1,10;
3,8-11). En ella, el Deus Trinitas, que
en si mismo es amor (cf. 1 Jn 4,7-8),
se une plenamente a nuestra
condicion humana. En el pan y en el
vino, bajo cuya apariencia Cristo se
nos entrega en la cena pascual (cf. Lc
22,14-20; 1 Co 11,23-26), nos llega
toda la vida divina y se comparte con
nosotros en la forma del Sacramento.
Dios es comunion perfecta de amor



entre el Padre, el Hijo y el Espiritu
Santo. Ya en la creacion, el hombre
fue llamado a compartir en cierta
medida el aliento vital de Dios (cf. Gn
2,7). Pero es en Cristo muerto y
resucitado, y en la efusion del
Espiritu Santo que se nos da sin
medida (cf. Jn 3,34), donde nos
convertimos en verdaderos
participes de la intimidad divina.[16]
Jesucristo, pues, « que, en virtud del
Espiritu eterno, se ha ofrecido a Dios
como sacrificio sin mancha » (Hb
9,14), nos comunica la misma vida
divina en el don eucaristico. Se trata
de un don absolutamente gratuito,
que se debe solo a las promesas de
Dios, cumplidas por encima de toda
medida. La Iglesia, con obediencia
fiel, acoge, celebra y adora este don.
El « misterio de la fe » es misterio del
amor trinitario, en el cual, por gracia,
estamos llamados a participar. Por
tanto, también nosotros hemos de
exclamar con san Agustin: « Ves la



Trinidad si ves el amor ».[17]
Eucaristia: Jesus,

el verdadero Cordero inmolado La
nuevay eterna alianza en la
sangre del Cordero

9. La mision para la que Jesus ha
venido entre nosotros llega a su
cumplimiento en el Misterio pascual.
Desde lo alto de la cruz, donde atrae
todo hacia si (cf. Jn 12,32), antes de «
entregar el espiritu » dice: « Esta
cumplido » (Jn 19,30). En el misterio
de su obediencia hasta la muerte, y
una muerte de cruz (cf. Flp 2,8), se ha
cumplido la nueva y eterna alianza.
La libertad de Dios y la libertad del
hombre se han encontrado
definitivamente en su carne
crucificada, en un pacto indisoluble y
valido para siempre. También el
pecado del hombre ha sido expiado
una vez por todas por el Hijo de Dios
(cf. Hb 7,27; 1 Jn 2,2; 4,10). Como he
tenido ya oportunidad de decir: « En



su muerte en la cruz se realiza ese
ponerse Dios contra si mismo, al
entregarse para dar nueva vida al
hombre y salvarlo: esto es el amor en
su forma mas radical ».[18] En el
Misterio pascual se ha realizado
verdaderamente nuestra liberacion
del mal y de la muerte. En la
institucion de la Eucaristia, Jesus
mismo hablé de la « nueva y eterna
alianza », estipulada en su sangre
derramada (cf. Mt 26,28; Mc 14,24; Lc
22,20). Esta meta ultima de su mision
era ya bastante evidente al comienzo
de su vida publica. En efecto, cuando
a orillas del Jordan Juan Bautista ve
venir a Jesus, exclama: « Este es el
Cordero de Dios, que quita el pecado
del mundo » (Jn 1,19). Es significativo
que la misma expresion se repita
cada vez que celebramos la santa
Misa, con la invitacién del sacerdote
para acercarse a comulgar: « Este es
el Cordero de Dios, que quita el
pecado del mundo. Dichosos los
invitados a la cena del Sefior ». Jesus



es el verdadero cordero pascual que
se ha ofrecido espontdneamente a si
mismo en sacrificio por nosotros,
realizando asila nueva y eterna
alianza. La Eucaristia contiene en si
esta novedad radical, que se nos
propone de nuevo en cada
celebracion.[19] Institucion de la
Eucaristia

10. De este modo llegamos a
reflexionar sobre la institucién de la
Eucaristia en la ultima Cena. Sucedio
en el contexto de una cena ritual con
la que se conmemoraba el
acontecimiento fundamental del
pueblo de Israel: la liberacion de la
esclavitud de Egipto. Esta cena ritual,
relacionada con la inmolacién de los
corderos (Ex 12,1- 28.43-51), era
conmemoracion del pasado, pero, al
mismo tiempo, también memoria
profética, es decir, anuncio de una
liberacion futura. En efecto, el
pueblo habia experimentado que
aquella liberacion no habia sido



definitiva, puesto que su historia
estaba todavia demasiado marcada
por la esclavitud y el pecado. El
memorial de la antigua liberacion se
abria asi a la suplica y a la esperanza
de una salvacion mas profunda,
radical, universal y definitiva. Este es
el contexto en el cual Jesus introduce
la novedad de su don. En la oracion
de alabanza, la Berakah, da gracias al
Padre no sélo por los grandes
acontecimientos de la historia
pasada, sino también por la propia «
exaltacion ». Al instituir el
sacramento de la Eucaristia, Jesus
anticipa e implica el Sacrificio de la
cruz y la victoria de la resurreccion.
Al mismo tiempo, se revela como el
verdadero cordero inmolado,
previsto en el designio del Padre
desde la fundacion del mundo, como
se lee en la primera Carta de San
Pedro (cf. 1,18-20). Situando en este
contexto su don, Jesus manifiesta el
sentido salvador de su muerte y
resurreccion, misterio que se



convierte en el factor renovador de
la historia y de todo el cosmos. En
efecto, la institucion de la Eucaristia
muestra como aquella muerte, de por
si violenta y absurda, se ha
transformado en Jesus en un
supremo acto de amor y de
liberacion definitiva del mal para la
humanidad.

Figura transit in veritatem

11. De este modo Jesus inserta su
novum radical dentro de la antigua
cena sacrificial judia. Para nosotros
los cristianos, ya no es necesario
repetir aquella cena. Como dicen con
precision los Padres, figura transit in
veritatem: lo que anunciaba
realidades futuras, ahora ha dado
paso a la verdad misma. El antiguo
rito ya se ha cumplido y ha sido
superado definitivamente por el don
de amor del Hijo de Dios encarnado.
El alimento de la verdad, Cristo
inmolado por nosotros, dat... figuris



terminum.[20] Con el mandato «
Haced esto en conmemoracion mia

» (cf. Lc 22,19; 1 Co 11,25), nos pide
corresponder a sudony
representarlo sacramentalmente. Por
tanto, el Sefior expresa con estas
palabras, por decirlo asi, la
esperanza de que su Iglesia, nacida
de su sacrificio, acoja este don,
desarrollando bajo la guia del
Espiritu Santo la forma liturgica del
Sacramento. En efecto, el memorial
de su total entrega no consiste en la
simple repeticion de la ultima Cena,
sino propiamente en la Eucaristia, es
decir, en la novedad radical del culto
cristiano. Jesus nos ha encomendado
asi la tarea de participar en su « hora
». « La Eucaristia nos adentra en el
acto oblativo de Jesus. No recibimos
solamente de modo pasivo el Logos,
sino que nos implicamos en la
dindmica de su entrega ».[21]) Fl «
nos atrae hacia si ».[22] La
conversion sustancial del pan y del
ViNno en su cuerpo y en su sangre



introduce en la creacion el principio
de un cambio radical, como una
forma de « fision nuclear », por usar
una imagen bien conocida hoy por
nosotros, que se produce en lo mas
intimo del ser; un cambio destinado
a suscitar un proceso de
transformacion de la realidad, cuyo
término ultimo sera la
transfiguracion del mundo entero, el
momento en que Dios sera todo para
todos (cf. 1 Co 15,28).

El Espiritu Santo y la Eucaristia
Jesusy el Espiritu Santo

12. Con su palabra, y con el pany el
vino, el Sefior mismo nos ha ofrecido
los elementos esenciales del culto
nuevo. La Iglesia, su Esposa, esta
llamada a celebrar dia tras dia el
banquete eucaristico en
conmemoracion suya. Introduce asi
el sacrificio redentor de su Esposo en
la historia de los hombres y lo hace
presente sacramentalmente en todas



las culturas. Este gran misterio se
celebra en las formas liturgicas que
la Iglesia, guiada por el Espiritu
Santo, desarrolla en el tiempo y en
los diversos lugares.[23] A este
propdasito es necesario despertar en
nosotros la conciencia del papel
decisivo que desempeiia el Espiritu
Santo en el desarrollo de la forma
liturgica y en la profundizacion de
los divinos misterios. El Paraclito,
primer don para los creyentes,[24]
que actua ya en la creacion (cf. Gn
1,2), esta plenamente presente en
toda la vida del Verbo encarnado; en
efecto, Jesucristo fue concebido por
la Virgen Maria por obra del Espiritu
Santo (cf. Mt 1,18; Lc 1,35); al
comienzo de su mision publica, a
orillas del Jordan, lo ve bajar sobre si
en forma de paloma (cf. Mt 3,16 y
par.); en este mismo Espiritu actua,
habla y se llena de gozo (cf. Lc 10,21),
y por El se ofrece a si mismo (cf. Hb
9,14). En los llamados « discursos de
despedida » recopilados por Juan,



Jesus establece una clara relacion
entre el don de su vida en el misterio
pascual y el don del Espiritu a los
suyos (cf. Jn 16,7). Una vez
resucitado, llevando en su carne las
sefiales de la pasion, Fl infunde el
Espiritu (cf. Jn 20,22), haciendo a los
suyos participes de su propia mision
(cf. Jn 20,21). Sera el Espiritu quien
ensefie después a los discipulos todas
las cosas y les recuerde todo lo que
Cristo ha dicho (cf. Jn 14,26), porque
corresponde a El, como Espiritu de la
verdad (cf. Jn 15,26), guiarlos hasta la
verdad completa (cf. Jn 16,13). En el
relato de los Hechos, el Espiritu
desciende sobre los Apostoles
reunidos en oracion con Maria el dia
de Pentecostés (cf. 2,1-4), y los anima
a la mision de anunciar a todos los
pueblos la buena noticia. Por tanto,
Cristo mismo, en virtud de la accién
del Espiritu, esta presente y operante
en su Iglesia, desde su centro vital
que es la Eucaristia.



Espiritu Santo y Celebracion
eucaristica

13. En este horizonte se comprende
el papel decisivo del Espiritu Santo
en la Celebracion eucaristica y, en
particular, en lo que se refiere a la
transustanciacion. Todo ello esta
bien documentado en los Padres de
la Iglesia. San Cirilo de Jerusalén, en
sus Catequesis, recuerda que
nosotros « invocamos a Dios
misericordioso para que mande su
Santo Espiritu sobre las ofrendas que
estan ante nosotros, para que Fl
transforme el pan en cuerpo de
Cristo y el vino en sangre de Cristo.
Lo que toca el Espiritu Santo es
santificado y transformado
totalmente ».[25] También san Juan
Crisostomo hace notar que el
sacerdote invoca el Espiritu Santo
cuando celebra el Sacrificio[26]:
como Elias —dice—, el ministro
invoca el Espiritu Santo para que, «
descendiendo la gracia sobre la



victima, se enciendan por ella las
almas de todos ».[27] Es muy
necesario para la vida espiritual de
los fieles que tomen conciencia mas
claramente de la riqueza de la
anafora: junto con las palabras
pronunciadas por Cristo en la ultima
Cena, contiene la epiclesis, como
invocacion al Padre para que haga
descender el don del Espiritu a fin de
que el pan y el vino se conviertan en
el cuerpo y la sangre de Jesucristo, y
para que « toda la comunidad sea
cada vez mas cuerpo de Cristo ».[28]
El Espiritu, que invoca el celebrante
sobre los dones del pan y el vino
puestos sobre el altar, es el mismo
que reune a los fieles « en un solo
cuerpo », haciendo de ellos una
oferta espiritual agradable al Padre.
[29] Eucaristia e Iglesia Eucaristia,
principio causal de la Iglesia

14. Por el Sacramento eucaristico
Jesus incorpora a los fieles a su
propia « hora »; de este modo nos



muestra la union que ha querido
establecer entre Fl y nosotros, entre
su persona y la Iglesia. En efecto,
Cristo mismo, en el sacrificio de la
cruz, ha engendrado a la Iglesia
como su esposa y su cuerpo. Los
Padres de la Iglesia han meditado
mucho sobre la relacion entre el
origen de Eva del costado de Adan
mientras dormia (cf. Gn 2,21-23) y de
la nueva Eva, la Iglesia, del costado
abierto de Cristo, sumido en el suefo
de la muerte: del costado traspasado,
dice Juan, salio sangre y agua (cf. Jn
19,34), simbolo de los sacramentos.
[30] El contemplar « al que
atravesaron » (Jn 19,37) nos lleva a
considerar la union causal entre el
sacrificio de Cristo, la Eucaristia y la
Iglesia. En efecto, la Iglesia « vive de
la Eucaristia ».[31] Ya que en ella se
hace presente el sacrificio redentor
de Cristo, se tiene que reconocer ante
todo que « hay un influjo causal de la
Eucaristia en los origenes mismos de
la Iglesia ».[32] La Eucaristia es



Cristo que se nos entrega,
edificAndonos continuamente como
su cuerpo. Por tanto, en la sugestiva
correlacion entre la Eucaristia que
edifica la Iglesia y la Iglesia que hace
a su vez la Eucaristia,[33] la primera
afirmacion expresa la causa
primaria: la Iglesia puede celebrar y
adorar el misterio de Cristo presente
en la Eucaristia precisamente porque
el mismo Cristo se ha entregado
antes a ella en el sacrificio de la Cruz.
La posibilidad que tiene la Iglesia de
« hacer » la Eucaristia tiene su raiz
en la donacion que Cristo le ha hecho
de si mismo. Descubrimos también
aqui un aspecto elocuente de la
férmula de san Juan: « E1 nos ha
amado primero » (1Jn 4,19). Asi,
también nosotros confesamos en
cada celebracion la primacia del don
de Cristo. En definitiva, el influjo
causal de la Eucaristia en el origen
de la Iglesia revela la precedencia no
solo cronoldgica sino también
ontologica del habernos « amado



primero ». El es eternamente quien
nos ama primero.

Eucaristia y comunion eclesial

15. La Eucaristia es, pues,
constitutiva del ser y del actuar de la
Iglesia. Por eso la antigiiedad
cristiana designo con las mismas
palabras Corpus Christi el Cuerpo
nacido de la Virgen Maria, el Cuerpo
eucaristico y el Cuerpo eclesial de
Cristo.[34] Este dato, muy presente
en la tradicion, ayuda a aumentar en
nosotros la conciencia de que no se
puede separar a Cristo de la Iglesia.
El Sefor Jesus, ofreciéndose a si
mismo en sacrificio por nosotros, ha
preanunciado eficazmente en su
donacion el misterio de la Iglesia. Es
significativo que en la segunda
plegaria eucaristica, al invocar al
Paraclito, se formule de este modo la
oracion por la unidad de la Iglesia: «
que el Espiritu Santo congregue en la
unidad a cuantos participamos del



Cuerpo y Sangre de Cristo ». Este
pasaje permite comprender bien que
la res del Sacramento eucaristico
incluye la unidad de los fieles en la
comunion eclesial. La Eucaristia se
muestra asi en las raices de la Iglesia
como misterio de comunion.[35]

Ya en su Enciclica Ecclesia de
Eucharistia, el siervo de Dios Juan
Pablo IT llamo la atencién sobre la
relacion entre Eucaristia y
communio. Se refirio al memorial de
Cristo como la « suprema
manifestacion sacramental de la
comunion en la Iglesia ».[36] La
unidad de la comunién eclesial se
revela concretamente en las
comunidades cristianas y se renueva
en el acto eucaristico que las une y
las diferencia en Iglesias
particulares, « in quibus et ex quibus
una et unica Ecclesia catholica exsistit
».[37] Precisamente la realidad de la
unica Eucaristia que se celebra en
cada diocesis en torno al propio


https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM

Obispo nos permite comprender
como las mismas Iglesias
particulares subsisten in y ex
Ecclesia. En efecto, « la unicidad e
indivisibilidad del Cuerpo eucaristico
del Sefior implica la unicidad de su
Cuerpo mistico, que es la Iglesia una
e indivisible. Desde el centro
eucaristico surge la necesaria
apertura de cada comunidad
celebrante, de cada Iglesia particular:
del dejarse atraer por los brazos
abiertos del Sefior se sigue la
insercion en su Cuerpo, unico e
indiviso ».[38] Por este motivo, en la
celebracion de la Eucaristia cada fiel
se encuentra en su Iglesia, es decir,
en la Iglesia de Cristo. En esta
perspectiva eucaristica, comprendida
adecuadamente, la comunion eclesial
se revela una realidad por su propia
naturaleza catdlica.[39] Subrayar
esta raiz eucaristica de la comunion
eclesial puede contribuir también
eficazmente al didlogo ecuménico
con las Iglesias y con las



Comunidades eclesiales que no estan
en plena comunion con la Sede de
Pedro. En efecto, la Eucaristia
establece objetivamente un fuerte
vinculo de unidad entre la Iglesia
catolica y las Iglesias ortodoxas que
han conservado la auténtica e
integra naturaleza del misterio de la
Eucaristia. Al mismo tiempo, el
relieve dado al caracter eclesial de la
Eucaristia puede convertirse
también en elemento privilegiado en
el didlogo con las Comunidades
nacidas de la Reforma.[40]
Eucaristia y sacramentos
Sacramentalidad de la Iglesia

16. El Concilio Vaticano II ha
recordado que « los demds
sacramentos, como también todos los
ministerios eclesiales y las obras de
apostolado, estdn unidos a la
Eucaristia y a ella se ordenan. La
sagrada Eucaristia, en efecto,
contiene todo el bien espiritual de la
Iglesia, es decir, Cristo mismao,



nuestra Pascua y Pan de Vida, que da
la vida a los hombres por medio del
Espiritu Santo. Asi, los hombres son
invitados y llevados a ofrecerse a si
mismos, sus trabajos y todas las cosas
creadas junto con Cristo ».[41] Esta
relacion intima de la Eucaristia con
los otros sacramentos y con la
existencia cristiana se comprende en
su raiz cuando se contempla el
misterio de la Iglesia como
sacramento.[42] A este proposito, el
Concilio Vaticano II afirma que « La
Iglesia es en Cristo como un
sacramento o signo e instrumento de
la union intima con Dios y de la
unidad de todo el género humano ».
[43] Ella, como dice san Cipriano, en
cuanto « pueblo convocado por el
unidad del Padre, del Hijo y del
Espiritu Santo »,[44] es sacramento
de la comunion trinitaria.

El hecho de que la Iglesia sea «
sacramento universal de salvacién
»[45] muestra cémo la « economia »



sacramental determina en ultimo
término el modo como Cristo, lnico
Salvador, mediante el Espiritu llega a
nuestra existencia en sus
circunstancias especificas. La Iglesia
se recibe y al mismo tiempo se
expresa en los siete sacramentos,
mediante los cuales la gracia de Dios
influye concretamente en los fieles
para que toda su vida, redimida por
Cristo, se convierta en culto
agradable a Dios. En esta
perspectiva, deseo subrayar aqui
algunos elementos, sefialados por los
Padres sinodales, que pueden ayudar
a comprender la relacion de todos los
sacramentos con el misterio
eucaristico.

I. Eucaristia e iniciacion cristiana
Eucaristia, plenitud de la
iniciacion cristiana

17. Puesto que la Eucaristia es
verdaderamente fuente y culmen de
la vida y de la mision de la Iglesia, el



camino de iniciacion cristiana tiene
como punto de referencia la
posibilidad de acceder a este
sacramento. A este respecto, como
han dicho los Padres sinodales,
hemos de preguntarnos si en
nuestras comunidades cristianas se
percibe de manera suficiente el
estrecho vinculo que hay entre el
Bautismo, la Confirmacion y la
Eucaristia.[46] En efecto, nunca
debemos olvidar que somos
bautizados y confirmados en orden a
la Eucaristia. Esto requiere el
esfuerzo de favorecer en la accion
pastoral una comprension mas
unitaria del proceso de iniciacion
cristiana. El sacramento del
Bautismo, mediante el cual nos
conformamos con Cristo,[47] nos
incorporamos a la Iglesia y nos
convertimos en hijos de Dios, es la
puerta para todos los sacramentos.
Con él se nos integra en el unico
Cuerpo de Cristo (cf. 1 Co 12,13),
pueblo sacerdotal. Sin embargo, la



participacion en el Sacrificio
eucaristico perfecciona en nosotros
lo que nos ha sido dado en el
Bautismo. Los dones del Espiritu se
dan también para la edificacion del
Cuerpo de Cristo (cf. 1 Co 12) y para
un mayor testimonio evangeélico en el
mundo.[48] Asi pues, la santisima
Eucaristia lleva la iniciacion cristiana
a su plenitud y es como el centro y el
fin de toda la vida sacramental.[49]
Orden de los sacramentos de la
iniciacion

18. A este respeto es necesario
prestar atencion al tema del orden de
los Sacramentos de la iniciacion. En
la Iglesia hay tradiciones diferentes.
Esta diversidad se manifiesta
claramente en las costumbres
eclesiales de Oriente,[50] y en la
misma praxis occidental por lo que
se refiere a la iniciacion de los
adultos,[51] a diferencia de la de los
nifios.[52] Sin embargo, no se trata
propiamente de diferencias de orden



dogmatico, sino de caracter pastoral.
Concretamente, es necesario
verificar qué praxis puede
efectivamente ayudar mejor a los
fieles a poner de relieve el
sacramento de la Eucaristia como
aquello a lo que tiende toda la
iniciacion. En estrecha colaboracion
con los competentes Dicasterios de la
Curia Romana, las Conferencias
Episcopales han de verificar la
eficacia de los actuales procesos de
iniciacion, para ayudar cada vez mas
al cristiano a madurar con la accion
educadora de nuestras comunidades,
y llegue a asumir en su vida una
impronta auténticamente
eucaristica, que le haga capaz de dar
razon de la propia esperanza de
modo adecuado en nuestra época (cf.
1P 3,15).

Iniciacion, comunidad eclesial y
familia



19. Se ha de tener siempre presente
que toda la iniciacidn cristiana es un
camino de conversion, que se debe
recorrer con la ayuda de Dios y en
constante referencia a la comunidad
eclesial, ya sea cuando es el adulto
mismo quien solicita entrar en la
Iglesia, como ocurre en los lugares de
primera evangelizacion y en muchas
zonas secularizadas, o bien cuando
son los padres los que piden los
Sacramentos para sus hijos. A este
respecto, deseo llamar la atencion de
modo especial sobre la relacion que
hay entre iniciacidn cristiana y
familia. En la accidn pastoral se tiene
que asociar siempre la familia
cristiana al itinerario de iniciacion.
Recibir el Bautismo, la Confirmacion
y acercarse por primera vez a la
Eucaristia, son momentos decisivos
no solo para la persona que los
recibe sino también para toda la
familia, la cual ha de ser ayudada en
su tarea educativa por la comunidad
eclesial, con la participacion de sus



diversos miembros.[53] Quisiera
subrayar aqui la importancia de la
primera Comunion. Para tantos fieles
este dia queda grabado en la
memoria con razon como el primer
momento en que, aunque de modo
todavia inicial, se percibe la
importancia del encuentro personal
con Jesus. La pastoral parroquial
debe valorar adecuadamente esta
ocasion tan significativa.

II. Eucaristia y sacramento de la
Reconciliacion Su relacion
intrinseca

20. Los Padres sinodales han
afirmado que el amor a la Eucaristia
lleva también a apreciar cada vez
mas el sacramento de la
Reconciliacion.[54] Debido a la
relacion entre estos sacramentos,
una auténtica catequesis sobre el
sentido de la Eucaristia no puede
separarse de la propuesta de un
camino penitencial (cf. 1 Co



11,27-29). Efectivamente, como se
constata en la actualidad, los fieles se
encuentran inmersos en una cultura
que tiende a borrar el sentido del
pecado,[55] favoreciendo una actitud
superficial que lleva a olvidar la
necesidad de estar en gracia de Dios
para acercarse dignamente a la
comunion sacramental.[56] En
realidad, perder la conciencia de
pecado comporta siempre también
una cierta superficialidad en la
forma de comprender el amor
mismo de Dios. Ayuda mucho a los
fieles recordar aquellos elementos
que, dentro del rito de la santa Misa,
expresan la conciencia del propio
pecado y al mismo tiempo la
misericordia de Dios.[57] Ademas, la
relacion entre la Eucaristia y la
Reconciliacion nos recuerda que el
pecado nunca es algo exclusivamente
individual; siempre comporta
también una herida para la
comunion eclesial, en la que estamos
insertados por el Bautismo. Por esto



la Reconciliacion, como dijeron los
Padres de la Iglesia, es laboriosus
quidam baptismus,[58] subrayando
de esta manera que el resultado del
camino de conversion supone el
restablecimiento de la plena
comunion eclesial, expresada al
acercarse de nuevo a la Eucaristia.
[59] Algunas observaciones
pastorales

21. El Sinodo ha recordado que es
cometido pastoral del Obispo
promover en su propia diocesis una
firme recuperacion de la pedagogia
de la conversion que nace de la
Eucaristia, y fomentar entre los fieles
la confesion frecuente. Todos los
sacerdotes deben dedicarse con
generosidad, empefio y competencia
a la administracion del sacramento
de la Reconciliacion.[60] A este
propdasito se debe procurar que los
confesionarios de nuestras iglesias
estén bien visibles y sean expresion
del significado de este Sacramento.



Pido a los Pastores que vigilen
atentamente sobre la celebracion del
sacramento de la Reconciliacion,
limitando la praxis de la absolucion
general exclusivamente a los casos
previstos,[61] siendo la celebracion
personal la unica forma ordinaria.
[62] Frente a la necesidad de
redescubrir el perdon sacramental,
debe haber siempre un Penitenciario
[63] en todas las didcesis. En fin, una
praxis equilibrada y profunda de la
indulgencia, obtenida para si o para
los difuntos, puede ser una ayuda
valida para una nueva toma de
conciencia de la relacion entre
Eucaristia y Reconciliacion. Con la
indulgencia se gana « la remision
ante Dios de la pena temporal por los
pecados, ya perdonados en lo
referente a la culpa ».[64] El recurso
a las indulgencias nos ayuda a
comprender que solo con nuestras
fuerzas no podremos reparar el mal
realizado y que los pecados de cada
uno dafian a toda la comunidad; por



otra parte, la practica de la
indulgencia, implicando, ademas de
la doctrina de los méritos infinitos de
Cristo, la de la comunion de los
santos, ensefia « la intima union con
que estamos vinculados a Cristo, y la
gran importancia que tiene para los
demads la vida sobrenatural de cada
uno ».[65] Esta practica de la
indulgencia puede ayudar
eficazmente a los fieles en el camino
de conversion y a descubrir el
caracter central de la Eucaristia en la
vida cristiana, ya que las condiciones
que prevé su misma forma incluye el
acercarse a la confesion y a la
comunion sacramental.

III. Eucaristia y Uncion de los
enfermos

22. Jesus no ha enviado solamente a
sus discipulos a curar a los enfermos
(cf. Mt 10,8; Lc 9,2; 10,9), sino que ha
instituido también para ellos un
sacramento especifico: la Uncién de



los enfermos.[66] La Carta de
Santiago atestigua ya la existencia de
este gesto sacramental en la primera
comunidad cristiana (cf. 5,14-16). Si
la Eucaristia muestra como los
sufrimientos y la muerte de Cristo se
han transformado en amor, la
Unciodn de los enfermos, por su parte,
asocia al que sufre al ofrecimiento
que Cristo ha hecho de si para la
salvacion de todos, de tal manera que
él también pueda, en el misterio de la
comunion de los santos, participar en
la redenciéon del mundo. La relaciéon
entre estos sacramentos se
manifiesta, ademas, en el momento
en que se agrava la enfermedad: « A
los que van a dejar esta vida, la
Iglesia ofrece, ademas de la Uncion
de los enfermos, la Eucaristia como
viatico ».[67] En el momento de
pasar al Padre, la comunion con el
Cuerpo y la Sangre de Cristo se
manifiesta como semilla de vida
eterna y potencia de resurreccion: «
El que come mi carne y bebe mi



sangre tiene vida eterna, y yo lo
resucitaré en el ultimo dia » (Jn 6,54).
Puesto que el santo Viatico abre al
enfermo la plenitud del misterio
pascual, es necesario asegurarle su
recepcion.[68]) La atencion y el
cuidado pastoral de los enfermos
redunda sin duda en beneficio
espiritual de toda la comunidad,
sabiendo que lo que hayamos hecho
al mas pequeiio se lo hemos hecho a
Jesus mismo (cf. Mt 25,40).

IV. Eucaristia y sacramento del
Orden In persona Christi capitis

23. La relacion intrinseca entre
Eucaristia y sacramento del Orden se
desprende de las mismas palabras de
Jesus en el Cenaculo: « haced esto en
conmemoracion mia » (Lc 22,19). En
efecto, la vispera de su muerte, Jesus
instituyo la Eucaristia y fundo al
mismo tiempo el sacerdocio de la
nueva Alianza. El es sacerdote,
victima y altar: mediador entre Dios



Padre y el pueblo (cf. Hb 5,5-10),
victima de expiacion (cf. 1 Jn 2,2;
4,10) que se ofrece a si mismo en el
altar de la cruz. Nadie puede decir «
esto es mi cuerpo » y « éste es el caliz
de mi sangre » si no es en el nombre
y en la persona de Cristo, unico sumo
sacerdote de la nueva y eterna
Alianza (cf. Hb 8-9). El Sinodo de los
Obispos en otras asambleas trato ya
el tema del sacerdocio ordenado,
tanto por lo que se refiere a la
identidad del ministerio[69] como a
la formacion de los candidatos.[70]
Ahora, a la luz del didlogo tenido en
la ultima Asamblea sinodal, creo
oportuno recordar algunos valores
sobre la relacion entre la Eucaristia y
el Orden. Ante todo, se ha de
reafirmar que el vinculo entre el
Orden sagrado y la Eucaristia se hace
visible precisamente en la Misa
presidida por el Obispo o el
presbitero en la persona de Cristo
como cabeza.



La doctrina de la Iglesia considera la
ordenacion sacerdotal condicion
imprescindible para la celebracion
valida de la Eucaristia.[71] En efecto,
« en el servicio eclesial del ministerio
ordenado es Cristo mismo quien esta
presente en su Iglesia como Cabeza
de su cuerpo, Pastor de su rebario,
sumo sacerdote del sacrificio
redentor ».[72] Ciertamente, el
ministro ordenado « actua también
en nombre de toda la Iglesia cuando
presenta a Dios la oracion de la
Iglesia y sobre todo cuando ofrece el
sacrificio eucaristico ».[73] Es
necesario, por tanto, que los
sacerdotes sean conscientes de que
nunca deben ponerse ellos mismos o
sus opiniones en el primer plano de
su ministerio, sino a Jesucristo. Todo
intento de ponerse a si mismos como
protagonistas de la accion liturgica
contradice la identidad sacerdotal.
Antes que nada, el sacerdote es
servidor y tiene que esforzarse
continuamente en ser signo que,



como docil instrumento en sus
manos, se refiere a Cristo. Esto se
expresa particularmente en la
humildad con la que el sacerdote
dirige la accidn liturgica,
obedeciendo y correspondiendo con
el corazdn y la mente al rito,
evitando todo lo que pueda dar
precisamente la sensacion de un
protagonismo inoportuno.
Recomiendo, por tanto, al clero
profundizar siempre en la conciencia
del propio ministerio eucaristico
como un humilde servicio a Cristo y
a su Iglesia. El sacerdocio, como
decia san Agustin, es amoris officium,
[74] es el oficio del buen pastor, que
da la vida por las ovejas (cf. Jn
10,14-15).

Eucaristia y celibato sacerdotal

24. Los Padres sinodales han querido
subrayar que el sacerdocio
ministerial requiere, mediante la
Ordenacion, la plena configuracion



con Cristo. Respetando la praxis y las
tradiciones orientales diferentes, es
necesario reafirmar el sentido
profundo del celibato sacerdotal,
considerado justamente como una
riqueza inestimable y confirmado
por la praxis oriental de elegir como
obispos solo entre los que viven el
celibato, y que tiene en gran estima
la opcion por el celibato que hacen
numerosos presbiteros. En efecto,
esta opcion del sacerdote es una
expresion peculiar de la entrega que
lo conforma con Cristo y de la
entrega exclusiva de si mismo por el
Reino de Dios.[75] El hecho de que
Cristo mismo, sacerdote para
siempre, viviera su mision hasta el
sacrificio de la cruz en estado de
virginidad es el punto de referencia
seguro para entender el sentido de la
tradicion de la Iglesia latina a este
respecto. Asi pues, no basta con
comprender el celibato sacerdotal en
términos meramente funcionales. En
realidad, representa una especial



conformacion con el estilo de vida
del propio Cristo. Dicha opcion es
ante todo esponsal; es una
identificacion con el corazon de
Cristo Esposo que da la vida por su
Esposa. Junto con la gran tradicion
eclesial, con el Concilio Vaticano
I1[76] y con los Sumos Pontifices
predecesores mios,[77] reafirmo la
belleza y la importancia de una vida
sacerdotal vivida en el celibato, como
signo que expresa la dedicacion total
y exclusiva a Cristo, a la Iglesia y al
Reino de Dios, y confirmo por tanto
su caracter obligatorio para la
tradicion latina. El celibato
sacerdotal, vivido con madurez,
alegria y dedicion, es una grandisima
bendicion para la Iglesia y para la
sociedad misma.

Escasez de clero y pastoral
vocacional

25. A proposito del vinculo entre el
sacramento del Orden y la Eucaristia,



el Sinodo se ha detenido sobre la
preocupacion que ocasiona en
muchas diocesis la escasez de
sacerdotes. Esto ocurre no sélo en
algunas zonas de primera
evangelizacion, sino también en
muchos paises de larga tradicion
cristiana. Ciertamente, una
distribucion del clero mas ecuanime
favoreceria la solucion del problema.
Es preciso, ademas, hacer un trabajo
de sensibilizacion capilar. Los
Obispos han de implicar a los
Institutos de Vida consagrada y a las
nuevas realidades eclesiales en las
necesidades pastorales, respetando
su propio carisma, y pidan a todos
los miembros del clero una mayor
disponibilidad para servir a la Iglesia
alli donde sea necesario, aunque
comporte sacrificio.[78] En el Sinodo
se ha discutido también sobre las
iniciativas pastorales que se han de
emprender para favorecer, sobre
todo en los jovenes, la apertura
interior a la vocacion sacerdotal. Esta



situacion no se puede solucionar con
simples medidas pragmaticas. Se ha
de evitar que los Obispos, movidos
por comprensibles preocupaciones
por la falta de clero, omitan un
adecuado discernimiento vocacional
y admitan a la formacion especifica,
y a la ordenacion, candidatos sin los
requisitos necesarios para el servicio
sacerdotal.[79] Un clero no
suficientemente formado, admitido a
la ordenacion sin el debido
discernimiento, dificilmente podra
ofrecer un testimonio adecuado para
suscitar en otros el deseo de
corresponder con generosidad a la
llamada de Cristo. La pastoral
vocacional, en realidad, tiene que
implicar a toda la comunidad
cristiana en todos sus ambitos.[80]
Obviamente, en este trabajo pastoral
capilar se incluye también la accion
de sensibilizacion de las familias, a
menudo indiferentes si no contrarias
incluso a la hipotesis de la vocacion
sacerdotal. Que se abran con



generosidad al don de la vida y
eduquen a los hijos a ser disponibles
ante la voluntad de Dios. En sintesis,
hace falta sobre todo tener la
valentia de proponer a los jovenes la
radicalidad del seguimiento de
Cristo, mostrando su atractivo.

Gratitud y esperanza

26. Es necesario tener mayor fe y
esperanza en la iniciativa divina.
Aunque en algunas regiones haya
escasez de clero, nunca debe faltar la
confianza de que Cristo sigue
suscitando hombres que, dejando
cualquier otra ocupacion, se
dediquen totalmente a la celebracion
de los sagrados misterios, a la
predicacion del Evangelio y al
ministerio pastoral. Deseo
aprovechar esta ocasion para dar las
gracias, en nombre de la Iglesia
entera, a todos los Obispos y
presbiteros que desemperfian
fielmente su propia mision con



dedicacion y entrega. Naturalmente,
el agradecimiento de la Iglesia es
también para los didconos, a los
cuales se les impone las manos « no
para el sacerdocio sino para el
servicio ».[81] Como ha
recomendado la Asamblea del
Sinodo, expreso un agradecimiento
especial a los presbiteros fidei
donum, que con competencia y
generosa dedicacidn, sin escatimar
energias en el servicio a la mision de
la Iglesia, edifican la comunidad
anunciando la Palabra de Dios y
partiendo el Pan de Vida.[82] En fin,
hay que dar gracias a Dios por tantos
sacerdotes que han sufrido hasta el
sacrificio de la propia vida por servir
a Cristo. En ellos se ve de manera
elocuente lo que significa ser
sacerdote hasta el fondo. Se trata de
testimonios conmovedores que
pueden inspirar a tantos jovenes a
seguir a Cristo y a dar su vida por los
demas, encontrando asila vida
verdadera.



V. Eucaristia y Matrimonio
Eucaristia, sacramento esponsal

27. La Eucaristia, sacramento de la
caridad, muestra una particular
relacion con el amor entre el hombre
y la mujer unidos en matrimonio.
Profundizar en esta relacion es una
necesidad propia de nuestro tiempo.
[83] El Papa Juan Pablo II ha tenido
muchas veces ocasion de afirmar el
caracter esponsal de la Eucaristia 'y
su peculiar relacion con el
sacramento del Matrimonio: « La
Eucaristia es el sacramento de
nuestra redencion. Es el sacramento
del Esposo, de la Esposa ».[84] Por
otra parte, « toda la vida cristiana
esta marcada por el amor esponsal
de Cristo y de la Iglesia. Ya el
Bautismo, entrada en el Pueblo de
Dios, es un misterio nupcial. Es, por
asi decirlo, como el bafo de bodas
que precede al banquete de bodas, la
Eucaristia ».[85] La Eucaristia
corrobora de manera inagotable la



unidad y el amor indisolubles de
cada Matrimonio cristiano. En él, por
medio del sacramento, el vinculo
conyugal se encuentra
intrinsecamente ligado a la unidad
eucaristica entre Cristo esposo y la
Iglesia esposa (cf. Ef 5,31-32). El
consentimiento reciproco que
marido y mujer se dan en Cristo, y
que los constituye en comunidad de
vida y amor, tiene también una
dimensioén eucaristica. En efecto, en
la teologia paulina, el amor esponsal
es signo sacramental del amor de
Cristo a su Iglesia, un amor que
alcanza su punto culminante en la
Cruz, expresion de sus « nupcias »
con la humanidad y, al mismo
tiempo, origen y centro de la
Eucaristia. Por eso, la Iglesia
manifiesta una cercania espiritual
particular a todos los que han
fundado sus familias en el
sacramento del Matrimonio.[86] La
familia —iglesia doméstica[87]— es
un ambito primario de la vida de la



Iglesia, especialmente por el papel
decisivo respecto a la educacion
cristiana de los hijos.[88] En este
contexto, el Sinodo ha recomendado
también destacar la mision singular
de la mujer en la familia y en la
sociedad, una mision que debe ser
defendida, salvaguardada y
promovida.[89] Ser esposa y madre
es una realidad imprescindible que
nunca debe ser menospreciada.

Eucaristia y unidad del
matrimonio

28. Precisamente a la luz de esta
relacion intrinseca entre
matrimonio, familia y Eucaristia se
pueden considerar algunos
problemas pastorales. El vinculo fiel,
indisoluble y exclusivo que une a
Cristo con la Iglesia, y que tiene su
expresion sacramental en la
Eucaristia, se corresponde con el
dato antropoldgico originario segun
el cual el hombre debe estar unido de



modo definitivo a una sola mujer y
viceversa (cf. Gn 2,24; Mt 19,5). En
este orden de ideas, el Sinodo de los
Obispos ha afrontado el tema de la
praxis pastoral respecto a quien,
proviniendo de culturas en que se
practica la poligamia, se encuentra
con el anuncio del Evangelio.
Quienes se hallan en dicha situacion,
y se abren a la fe cristiana, deben ser
ayudados a integrar su proyecto
humano en la novedad radical de
Cristo. En el proceso del
catecumenado, Cristo los asiste en su
condicion especifica y los llama a la
plena verdad del amor a través de las
renuncias necesarias, en vista de la
comunion eclesial perfecta. La Iglesia
los acompaiia con una pastoral llena
de comprension y también de
firmeza,[90] sobre todo ensefiandoles
la luz de los misterios cristianos que
se refleja en la naturaleza y los
afectos humanos.



Eucaristia e indisolubilidad del
matrimonio

29. Puesto que la Eucaristia expresa
el amor irreversible de Dios en Cristo
por su Iglesia, se entiende por qué
ella requiere, en relacion con el
sacramento del Matrimonio, esa
indisolubilidad a la que aspira todo
verdadero amor.[91] Por tanto, es
mas que justificada la atencion
pastoral que el Sinodo ha dedicado a
las situaciones dolorosas en que se
encuentran bastantes fieles que,
después de haber celebrado el
sacramento del Matrimonio, se han
divorciado y contraido nuevas
nupcias. Se trata de un problema
pastoral dificil y complejo, una
verdadera plaga en el contexto social
actual, que afecta de manera
creciente incluso a los ambientes
catolicos. Los Pastores, por amor a la
verdad, estan obligados a discernir
bien las diversas situaciones, para
ayudar espiritualmente de modo



adecuado a los fieles implicados.[92]
El Sinodo de los Obispos ha
confirmado la praxis de la Iglesia,
fundada en la Sagrada Escritura (cf.
Mc 10,2-12), de no admitir a los
sacramentos a los divorciados
casados de nuevo, porque su estado y
su condicion de vida contradicen
objetivamente esa union de amor
entre Cristo y la Iglesia que se
significa y se actualiza en la
Eucaristia. Sin embargo, los
divorciados vueltos a casar, a pesar
de su situacion, siguen perteneciendo
a la Iglesia, que los sigue con especial
atencion, con el deseo de que, dentro
de lo posible, cultiven un estilo de
vida cristiano mediante la
participacion en la santa Misa,
aunque sin comulgar, la escucha de
la Palabra de Dios, la Adoracion
eucaristica, la oracion, la
participacion en la vida comunitaria,
el didlogo con un sacerdote de
confianza o un director espiritual, la
entrega a obras de caridad, de



penitencia, y la tarea educativa de los
hijos.

Donde existan dudas legitimas sobre
la validez del Matrimonio
sacramental contraido, se debe hacer
lo que sea necesario para averiguar
su fundamento. Es preciso también
asegurar, con pleno respeto del
derecho canonico,[93] que haya
tribunales eclesiasticos en el
territorio, su caracter pastoral, asi
como su correcta y pronta actuacion.
[94] En cada didcesis ha de haber un
numero suficiente de personas
preparadas para el adecuado
funcionamiento de los tribunales
eclesiasticos. Recuerdo que « es una
obligacion grave hacer que la
actividad institucional de la Iglesia
en los tribunales sea cada vez mas
cercana a los fieles ».[95] Sin
embargo, se ha de evitar que la
preocupacion pastoral sea
interpretada como una
contraposicion con el derecho. Mas



bien se debe partir del presupuesto
de que el amor por la verdad es el
punto de encuentro fundamental
entre el derecho y la pastoral: en
efecto, la verdad nunca es abstracta,
sino que « se integra en el itinerario
humano y cristiano de cada fiel ».[96]
Por esto, cuando no se reconoce la
nulidad del vinculo matrimonial y se
dan las condiciones objetivas que
hacen la convivencia irreversible de
hecho, la Iglesia anima a estos fieles
a esforzarse en vivir su relacion
segun las exigencias de la ley de Dios,
como amigos, como hermano y
hermana; asi podran acercarse a la
mesa eucaristica, segun las
disposiciones previstas por la praxis
eclesial. Para que semejante camino
sea posible y produzca frutos, debe
contar con la ayuda de los pastores y
con iniciativas eclesiales apropiadas,
evitando en todo caso la bendicion
de estas relaciones, para que no
surjan confusiones entre los fieles
sobre del valor del matrimonio.[97]



Debido a la complejidad del contexto
cultural en que vive la Iglesia en
muchos paises, el Sinodo recomienda
tener el maximo cuidado pastoral en
la formacion de los novios y en la
verificacion previa de sus
convicciones sobre los compromisos
irrenunciables para la validez del
sacramento del Matrimonio. Un
discernimiento serio sobre este
punto podra evitar que los dos
jovenes, movidos por impulsos
emotivos o razones superficiales,
asuman responsabilidades que luego
no sabrian respetar.[98] El bien que
la Iglesia y toda la sociedad esperan
del Matrimonio, y de la familia
fundada sobre él, es demasiado
grande como para no ocuparse a
fondo de este ambito pastoral
especifico. Matrimonio y familia son
instituciones que deben ser
promovidas y protegidas de
cualquier equivoco posible sobre su
auténtica verdad, porque el dafio que
se les hace provoca de hecho una



herida a la convivencia humana
como tal.

Eucaristia y escatologia
Eucaristia: don al hombre en
camino

30. Si es cierto que los sacramentos
son una realidad propia de la Iglesia
peregrina en el tiempo[99] hacia la
plena manifestacion de la victoria de
Cristo resucitado, también es
igualmente cierto que, especialmente
en la liturgia eucaristica, se nos da a
pregustar el cumplimiento
escatologico hacia el cual se
encamina todo hombre y toda la
creacion (cf. Rm 8,19 ss.). El hombre
ha sido creado para la felicidad
eterna y verdadera, que solo el amor
de Dios puede dar. Pero nuestra
libertad herida se perderia si no
fuera posible, ya desde ahora,
experimentar algo del cumplimiento
futuro. Por otra parte, todo hombre,
para poder caminar en la justa



direccidn, necesita ser orientado
hacia la meta final. Esta meta ultima,
en realidad, es el mismo Cristo Sefor,
vencedor del pecado y la muerte, que
se nos hace presente de modo
especial en la Celebracion
eucaristica. De este modo, aun siendo
todavia como « extranjeros y
forasteros » (1 P 2,11) en este mundo,
participamos ya por la fe de la
plenitud de la vida resucitada. El
banquete eucaristico, revelando su
dimension fuertemente escatoldgica,
viene en ayuda de nuestra libertad
en camino.

El banquete escatologico

31. Reflexionando sobre este
misterio, podemos decir que, con su
venida, Jesus se ha puesto en
relacion con la expectativa del
pueblo de Israel, de toda la
humanidad y, en el fondo, de la
creacion misma. Con el don de si
mismo, ha inaugurado objetivamente



el tiempo escatologico. Cristo ha
venido para congregar al Pueblo de
Dios disperso (cf. Jn 11,52),
manifestando claramente la
intencion de reunir la comunidad de
la alianza, para llevar a
cumplimiento las promesas que Dios
hizo a los antiguos padres (cf. Jr 23,3;
31,10; Lc 1,55.70). En la llamada de
los Doce, que tiene una clara relacion
con las doce tribus de Israel, y en el
mandato que se les hace en la ultima
Cena, antes de su Pasion redentora,
de celebrar su memorial, Jesus ha
manifestado que queria trasladar a
toda la comunidad fundada por Fl la
tarea de ser, en la historia, signo e
instrumento de esa reunion
escatologica, iniciada en El. Asi pues,
en cada Celebracion eucaristica se
realiza sacramentalmente la reunion
escatologica del Pueblo de Dios. El
banquete eucaristico es para
nosotros anticipacion real del
banquete final, anunciado por los
profetas (cf. Is 25,6-9) y descrito en el



Nuevo Testamento como « las bodas
del cordero » (Ap 19,7-9), que se ha
de celebrar en la alegria de la
comunion de los santos.[100]
Oracion por los difuntos

32. La Celebracion eucaristica, en la
que anunciamos la muerte del Sefior,
proclamamos su resurreccion, en la
espera de su venida, es prenda de la
gloria futura en la que seran
glorificados también nuestros
cuerpos. La esperanza de la
resurreccion de la carne y la
posibilidad de encontrar de nuevo,
cara a cara, a quienes nos han
precedido en el signo de la fe, se
fortalece en nosotros mediante la
celebracion del Memorial de nuestra
salvacion. En esta perspectiva, junto
con los Padres sinodales, quisiera
recordar a todos los fieles la
importancia de la oracion de sufragio
por los difuntos, y en particular la
celebracion de santas Misas por ellos,
[101] para que, una vez purificados,



lleguen a la vision beatifica de Dios.
Al descubrir la dimension
escatologica que tiene la Eucaristia,
celebrada y adorada, se nos ayuda en
nuestro camino y se nos conforta con
la esperanza de la gloria (cf. Rm 5,2;
Tt 2,13).

Eucaristia y la Virgen Maria

33. La relacion entre la Eucaristia y
cada sacramento, y el significado
escatologico de los santos Misterios,
ofrecen en su conjunto el perfil de la
vida cristiana, llamada a ser en todo
momento culto espiritual, ofrenda de
si misma agradable a Dios. Y si bien
es clerto que todos nosotros estamos
todavia en camino hacia el pleno
cumplimiento de nuestra esperanza,
esto no quita que se pueda reconocer
ya ahora, con gratitud, que todo lo
que Dios nos ha dado encuentra
realizacion perfecta en la Virgen
Maria, Madre de Dios y Madre
nuestra: su Asuncion al cielo en



cuerpo y alma es para nosotros un
signo de esperanza segura, ya que,
como peregrinos en el tiempo, nos
indica la meta escatoldgica que el
sacramento de la Eucaristia nos hace
pregustar ya desde ahora.

En Maria Santisima vemos también
perfectamente realizado el modo
sacramental con que Dios, en su
iniciativa salvadora, se acerca e
implica a la criatura humana. Maria
de Nazaret, desde la Anunciacion a
Pentecostés, aparece como la
persona cuya libertad esta
totalmente disponible a la voluntad
de Dios. Su Inmaculada Concepcion
se manifiesta propiamente en la
docilidad incondicional a la Palabra
divina. La fe obediente es la forma
que asume su vida en cada instante
ante la accion de Dios. Virgen a la
escucha, vive en plena sintonia con
la voluntad divina; conserva en su
corazon las palabras que le vienen de
Dios y, formando con ellas como un



mosaico, aprende a comprenderlas
mas a fondo (cf. Lc 2,19.51). Maria es
la gran creyente que, llena de
confianza, se pone en las manos de
Dios, abandondndose a su voluntad.
[102] Este misterio se intensifica
hasta a llegar a la total implicacion
en la mision redentora de Jesus.
Como ha afirmado el Concilio
Vaticano II, « la Bienaventurada
Virgen avanzo en la peregrinacion de
la fe y mantuvo fielmente la union
con su Hijo hasta la cruz. Alli, por
voluntad de Dios, estuvo de pie (cf. Jn
19,25), sufrid intensamente con su
Hijo y se unio a su sacrificio con
corazon de Madre que, llena de
amor, daba su consentimiento a la
inmolacion de su Hijo como victima.
Finalmente, Jesucristo, agonizando
en la cruz, la dio como madre al
discipulo con estas palabras: Mujer,
ahi tienes a tu hijo ».[103] Desde la
Anunciacién hasta la Cruz, Maria es
aquélla que acoge la Palabra que se
hizo carne en ella y que enmudece



en el silencio de la muerte.
Finalmente, ella es quien recibe en
sus brazos el cuerpo entregado, ya
exanime, de Aquél que de verdad ha
amado a los suyos « hasta el extremo
» (Jn 13,1).

Por esto, cada vez que en la Liturgia
eucaristica nos acercamos al Cuerpo
y Sangre de Cristo, nos dirigimos
también a Ella que, adhiriéndose
plenamente al sacrificio de Cristo, lo
ha acogido para toda la Iglesia. Los
Padres sinodales han afirmado que «
Maria inaugura la participacion de la
Iglesia en el sacrificio del Redentor ».
[104] Ella es la Inmaculada que acoge
incondicionalmente el don de Diosy,
de esa manera, se asocia a la obra de
la salvacién. Maria de Nazaret, icono
de la Iglesia naciente, es el modelo de
como cada uno de nosotros esta
llamado a recibir el don que Jesus
hace de si mismo en la Eucaristia.

SEGUNDA PARTE



EUCARISTIA,

MISTERIO QUE SE HA DE
CELEBRAR «Os aseguro que no fue
Moisés quien os dio el pan del
cielo,

sino que es mi Padre el que os da el
verdadero pan del cielo» (Jn 6,32)
Lex orandiy lex credendi

34. El Sinodo de los Obispos ha
reflexionado mucho sobre la relacion
intrinseca entre fe eucaristica y
celebracion, poniendo de relieve el
nexo entre lex orandiy lex credendi, y
subrayando la primacia de la accion
liturgica. Es necesario vivir la
Eucaristia como misterio de la fe
celebrado auténticamente, teniendo
conciencia clara de que « el
intellectus fidei esta originariamente
siempre en relacion con la accion
liturgica de la Iglesia ».[105] En este
ambito, la reflexion teoldgica nunca
puede prescindir del orden
sacramental instituido por Cristo



mismo. Por otra parte, la accion
liturgica nunca puede ser
considerada genéricamente,
prescindiendo del misterio de la fe.
En efecto, la fuente de nuestra fe y de
la liturgia eucaristica es el mismo
acontecimiento: el don que Cristo ha
hecho de si mismo en el Misterio
pascual.

Belleza y liturgia

35. La relacion entre el misterio
creido y celebrado se manifiesta de
modo peculiar en el valor teoldgico y
liturgico de la belleza. En efecto, la
liturgia, como también la Revelacion
cristiana, esta vinculada
intrinsecamente con la belleza: es
veritatis splendor. En la liturgia
resplandece el Misterio pascual
mediante el cual Cristo mismo nos
atrae hacia si y nos llama a la
comunion. En Jesus, como solia decir
san Buenaventura, contemplamos la
belleza y el fulgor de los origenes.



[106] Este atributo al que nos
referimos no es mero esteticismo
sino el modo en que nos llega, nos
fascina y nos cautiva la verdad del
amor de Dios en Cristo, haciéndonos
salir de nosotros mismos 'y
atrayéndonos asi hacia nuestra
verdadera vocacion: el amor.[107] Ya
en la creacion, Dios se deja entrever
en la belleza y la armonia del cosmos
(cf. Sb 13,5; Rm 1,19-20).
Encontramos después en el Antiguo
Testamento grandes signos del
esplendor de la potencia de Dios, que
se manifiesta con su gloria a traveés
de los prodigios hechos en el pueblo
elegido (cf. Ex 14; 16,10; 24,12-18; Nm
14,20-23). En el Nuevo Testamento se
llega definitivamente a esta epifania
de belleza en la revelacion de Dios en
Jesucristo.[108] El es la plena
manifestacion de la gloria divina. En
la glorificacion del Hijo resplandece
y se comunica la gloria del Padre (cf.
Jn 1,14; 8,54; 12,28; 17,1). Sin
embargo, esta belleza no es una



simple armonia de formas; « el mas
bello de los hombres » (Sal 45[44],33)
es también, misteriosamente, quien
no tiene « aspecto atrayente,
despreciado y evitado por los
hombres [...], ante el cual se ocultan
los rostros » (Is 53,2). Jesucristo nos
ensefia como la verdad del amor
sabe también transfigurar el misterio
oscuro de la muerte en la luz
radiante de la resurreccion. Aqui el
resplandor de la gloria de Dios
supera toda belleza mundana. La
verdadera belleza es el amor de Dios
que se ha revelado definitivamente
en el Misterio pascual.

La belleza de la liturgia es parte de
este misterio; es expresion eminente
de la gloria de Dios y, en cierto
sentido, un asomarse del Cielo sobre
la tierra. El memorial del sacrificio
redentor lleva en si mismo los rasgos
de aquel resplandor de Jesus del cual
nos han dado testimonio Pedro,
Santiago y Juan cuando el Maestro,



de camino hacia Jerusalén, quiso
transfigurarse ante ellos (cf. Mc 9,2).
La belleza, por tanto, no es un
elemento decorativo de la accion
liturgica; es mas bien un elemento
constitutivo, ya que es un atributo de
Dios mismo y de su revelacion.
Conscientes de todo esto, hemos de
poner gran atencion para que la
accion liturgica resplandezca segun
su propia naturaleza.

La celebracion eucaristica,

obra del «Christus totus» Christus
totus in capite et in corpore

36. La belleza intrinseca de la liturgia
tiene como sujeto propio a Cristo
resucitado y glorificado en el Espiritu
Santo que, en su actuacion, incluye a
la Iglesia.[109] En esta perspectiva, es
muy sugestivo recordar las palabras
de san Agustin que describen
elocuentemente esta dinamica de fe
propia de la Eucaristia. El gran santo
de Hipona, refiriéndose



precisamente al Misterio eucaristico,
pone de relieve como Cristo mismo
nos asimila a si: « Este pan que
vosotros veis sobre el altar,
santificado por la palabra de Dios, es
el cuerpo de Cristo. Este caliz, mejor
dicho, lo que contiene el caliz,
santificado por la palabra de Dios, es
sangre de Cristo. Por medio de estas
cosas quiso el Sefior dejarnos su
cuerpo y sangre, que derramo para
la remision de nuestros pecados. Si lo
habéis recibido dignamente, vosotros
sois eso mismo que habéis recibido ».
[110] Por lo tanto, « no s6lo nos
hemos convertido en cristianos, sino
en Cristo mismo ».[111] Podemos
contemplar asi la accion misteriosa
de Dios que comporta la unidad
profunda entre nosotros y el Sefior
Jesus: « En efecto, no se ha de creer
que Cristo esté en la cabeza sin estar
también en el cuerpo, sino que esta
enteramente en la cabeza y en el
cuerpo ».[112] Eucaristia y Cristo
resucitado



37. Puesto que la liturgia eucaristica
es esencialmente actio Dei que nos
une a Jesus a través del Espiritu, su
fundamento no esta sometido a
nuestro arbitrio ni puede ceder a la
presion de la moda del momento. En
esto también es valida la afirmacion
indiscutible de san Pablo: « Nadie
puede poner otro cimiento fuera del
ya puesto, que es Jesucristo » (1 Co
3,11). E1 Apostol de los gentiles nos
asegura ademas que, por lo que se
refiere a la Eucaristia, no nos
transmite su doctrina personal, sino
lo que él, a su vez, ha recibido (cf. 1
Co 11,23). En efecto, la celebracion de
la Eucaristia implica la Tradicion
viva. A partir de la experiencia del
Resucitado y de la efusion del
Espiritu Santo, la Iglesia celebra el
Sacrificio eucaristico obedeciendo el
mandato de Cristo. Por este motivo,
al inicio, la comunidad cristiana se
reune el dia del Sefior para la fractio
panis. El dia en que Cristo ha
resucitado de entre los muertos, el



domingo, es también el primer dia de
la semana, el dia que segun la
tradicion veterotestamentaria
representaba el principio de la
creacion. Ahora, el dia de la creacion
se ha convertido en el dia de la «
nueva creacion », el dia de nuestra
liberacion en el que conmemoramos
a Cristo muerto y resucitado.[113]
Ars celebrandi

38. En los trabajos sinodales se ha
insistido varias veces en la necesidad
de superar cualquier posible
separacion entre el ars celebrandi, es
decir, el arte de celebrar rectamente,
y la participacion plena, activa y
fructuosa de todos los fieles.
Efectivamente, el primer modo con el
que se favorece la participacion del
Pueblo de Dios en el Rito sagrado es
la adecuada celebracion del Rito
mismo. El ars celebrandi es 1a mejor
premisa para la actuosa participatio.
[114] El ars celebrandi proviene de la
obediencia fiel a las normas



litargicas en su plenitud, pues es
precisamente este modo de celebrar
lo que asegura desde hace dos mil
afios la vida de fe de todos los
creyentes, los cuales estan llamados
a vivir la celebracién como Pueblo de
Dios, sacerdocio real, nacion santa
(cf. 1 P2,4-5.9).[115] El1 Obispo,
liturgo por excelencia

39. Si bien es cierto que todo el
Pueblo de Dios participa en la
Liturgia eucaristica, en el correcto
ars celebrandi tienen un papel
imprescindible los que han recibido
el sacramento del Orden. Obispos,
sacerdotes y didconos, cada uno
segun su propio grado, han de
considerar la celebracion como su
deber principal.[116] En primer
lugar el Obispo diocesano: en efecto,
él, como « primer dispensador de los
misterios de Dios en la Iglesia
particular a él confiada, es el guia, el
promotor y custodio de toda la vida
liturgica ».[117] Todo esto es decisivo



para la vida de la Iglesia particular,
no solo porque la comunion con el
Obispo es la condicion para que toda
celebracion en su territorio sea
legitima, sino también porque €1l
mismo es por excelencia el liturgo de
su propia Iglesia.[118] A él
corresponde salvaguardar la unidad
concorde de las celebraciones en su
diécesis. Por tanto, ha de ser un «
compromiso del Obispo hacer que los
presbiteros, didconos y los fieles
comprendan cada vez mejor el
sentido auténtico de los ritos y los
textos liturgicos, y asi se les guie
hacia una celebracion de la
Eucaristia activa y fructuosa ».[119]
En particular, exhorto a cumplir todo
lo necesario para que las
celebraciones liturgicas oficiadas por
el Obispo en la iglesia Catedral
respeten plenamente el ars
celebrandi, de modo que puedan ser
consideradas como modelo para
todas las iglesias de su territorio.
[120] Respeto de los libros



liturgicos y de la riqueza de los
signos

40. Por consiguiente, al subrayar la
importancia del ars celebrandi, se
pone de relieve el valor de las
normas liturgicas.[121] El ars
celebrandi ha de favorecer el sentido
de lo sagrado y el uso de las formas
exteriores que educan para ello,
como, por ejemplo, la armonia del
rito, los ornamentos liturgicos, la
decoracion y el lugar sagrado.
Favorece la celebracion eucaristica
que los sacerdotes y los responsables
de la pastoral liturgica se esfuercen
en dar a conocer los libros liturgicos
vigentes y las respectivas normas,
resaltando las grandes riquezas de la
Ordenacion General del Misal
Romano y de la Ordenacion de las
Lecturas de la Misa. En las
comunidades eclesiales se da quizas
por descontado que se conocen y
aprecian, pero a menudo no es asl.
En realidad, son textos que contienen



riquezas que custodian y expresan la
fe, asi como el camino del Pueblo de
Dios a lo largo de dos milenios de
historia. Para una adecuada ars
celebrandi es igualmente importante
la atencidn a todas las formas de
lenguaje previstas por la liturgia:
palabra y canto, gestos y silencios,
movimiento del cuerpo, colores
liturgicos de los ornamentos. En
efecto, la liturgia tiene por su
naturaleza una variedad de formas
de comunicacion que abarcan todo el
ser humano. La sencillez de los
gestos y la sobriedad de los signos,
realizados en el orden y en los
tiempos previstos, comunican y
atraen mas que la artificiosidad de
afladiduras inoportunas. La atencion
y la obediencia de la estructura
propia del ritual, a la vez que
manifiestan el reconocimiento del
caracter de la Eucaristia como don,
expresan la disposicion del ministro
para acoger con docil gratitud dicho
don inefable.



El arte al servicio de la
celebracion

41. La relacion profunda entre la
belleza y la liturgia nos lleva a
considerar con atencion todas las
expresiones artisticas que se ponen
al servicio de la celebracion.[122] Un
elemento importante del arte sacro
es ciertamente la arquitectura de las
iglesias,[123] en las que debe resaltar
la unidad entre los elementos
propios del presbiterio: altar,
crucifijo, tabernaculo, ambon, sede.
A este respecto, se ha de tener
presente que el objetivo de la
arquitectura sacra es ofrecer a la
Iglesia, que celebra los misterios de
la fe, en particular la Eucaristia, el
espacio mas apto para el desarrollo
adecuado de su accion liturgica.[124]
En efecto, la naturaleza del templo
cristiano se define por la accion
litargica misma, que implica la
reunion de los fieles (ecclesia), 1os



cuales son las piedras vivas del
templo (cf. 1 P 2,5).

El mismo principio vale para todo el
arte sacro, especialmente la pintura y
la escultura, en los que la iconografia
religiosa se ha de orientar a la
mistagogia sacramental. Un
conocimiento profundo de las formas
que el arte sacro ha producido a lo
largo de los siglos puede ser de gran
ayuda para los que tienen la
responsabilidad de encomendar a
arquitectos y artistas obras
relacionadas con la accidn litargica.
Por tanto, es indispensable que en la
formacion de los seminaristas y de
los sacerdotes se incluya la historia
del arte como materia importante,
con especial referencia a los edificios
de culto, segun las normas liturgicas.
Es necesario que en todo lo que
concierne a la Eucaristia haya gusto
por la belleza. Se debe también
respetar y cuidar los ornamentos, la
decoracion, los vasos sagrados, para



que, dispuestos de modo organicoy
ordenado entre si, fomenten el
asombro ante el misterio de Dios,
manifiesten la unidad de la fe y
refuercen la devocion.[125] El canto
liturgico

42. En el ars celebrandi desempeiia
un papel importante el canto
liturgico.[126] Con razon afirma san
Agustin en un famoso sermon: « El
hombre nuevo conoce el cantico
nuevo. El cantar es funcion de
alegria y, si lo consideramos
atentamente, funcion de amor ».[127]
El Pueblo de Dios reunido para la
celebracion canta las alabanzas de
Dios. La Iglesia, en su bimilenaria
historia, ha compuesto y sigue
componiendo musica y cantos que
son un patrimonio de fe y de amor
que no se ha de perder. Ciertamente,
no podemos decir que en la liturgia
sirva cualquier canto. A este
respecto, se ha de evitar la facil
improvisacion o la introduccion de



géneros musicales no respetuosos del
sentido de la liturgia. Como elemento
liturgico, el canto debe estar en
consonancia con la identidad propia
de la celebracion.[128] Por
consiguiente, todo —el texto, la
melodia, la ejecucion— ha de
corresponder al sentido del misterio
celebrado, a las partes del rito y a los
tiempos litargicos.[129] Finalmente,
si bien se han de tener en cuenta las
diversas tendencias y tradiciones tan
loables, deseo, como han pedido los
Padres sinodales, que se valore
adecuadamente el canto
gregoriano[130] como canto propio
de la liturgia romana.[131]
Estructura de la celebracion
eucaristica

43. Después de haber recordado los
elementos basicos del ars celebrandi
puestos de relieve en los trabajos
sinodales, quisiera llamar la atencion
de modo mas concreto sobre algunas
partes de la estructura de la



celebracién eucaristica que
requieren un especial cuidado en
nuestro tiempo, para ser fieles a la
intencion profunda de la renovacion
liturgica deseada por el Concilio
Vaticano II, en continuidad con toda
la gran tradicion eclesial.

Unidad intrinseca de la accion
liturgica

44. Ante todo, hay que considerar la
unidad intrinseca del rito de la santa
Misa. Se ha de evitar que, tanto en la
catequesis como en el modo de la
celebracion, se dé lugar a una vision
yuxtapuesta de las dos partes del
rito. La liturgia de la Palabra y la
liturgia eucaristica —ademas de los
ritos de introduccion y conclusion—
« estan estrechamente unidas entre
si y forman un unico acto de culto ».
[132] En efecto, la Palabra de Dios y
la Eucaristia estan intrinsecamente
unidas. Escuchando la Palabra de
Dios nace o se fortalece la fe (cf. Rm



10,17); en la Eucaristia, el Verbo
hecho carne se nos da como alimento
espiritual.[133] Asi pues, « la Iglesia
recibe y ofrece a los fieles el Pan de
vida en las dos mesas de la Palabra
de Dios y del Cuerpo de Cristo ».[134]
Por tanto, se ha de tener
constantemente presente que la
Palabra de Dios, que la Iglesia lee y
proclama en la liturgia, lleva a la
Eucaristia como a su fin connatural.

Liturgia de la Palabra

45. Junto con el Sinodo, pido que la
liturgia de la Palabra se prepare y se
viva siempre de manera adecuada.
Por tanto, recomiendo vivamente
que en la liturgia se ponga gran
atencion a la proclamacion de la
Palabra de Dios por parte de lectores
bien instruidos. Nunca olvidemos
que « cuando se leen en la Iglesia las
Sagradas Escrituras, Dios mismo
habla a su Pueblo, y Cristo, presente
en su palabra, anuncia el Evangelio



».[135] Si las circunstancias lo
aconsejan, se puede pensar en unas
breves moniciones que ayuden a los
fieles a una mejor disposicion. Para
comprenderla bien, la Palabra de
Dios ha de ser escuchada y acogida
con espiritu eclesial y siendo
conscientes de su unidad con el
Sacramento eucaristico. En efecto, la
Palabra que anunciamos y
escuchamos es el Verbo hecho carne
(cf. Jn 1,14), y hace referencia
intrinseca a la persona de Cristoy a
su permanencia de manera
sacramental. Cristo no habla en el
pasado, sino en nuestro presente, ya
que El mismo esta presente en la
accion liturgica. En esta perspectiva
sacramental de la revelacion
cristiana,[136] el conocimiento y el
estudio de la Palabra de Dios nos
permite apreciar, celebrar y vivir
mejor la Eucaristia. A este respecto,
se aprecia también en toda su verdad
la afirmacion, segun la cual «



desconocer la Escritura es
desconocer a Cristo ».[137]

Para lograr todo esto es necesario
ayudar a los fieles a apreciar los
tesoros de la Sagrada Escritura en el
leccionario, mediante iniciativas
pastorales, celebraciones de la
Palabra y la lectura meditada (lectio
divina). Tampoco se ha de olvidar
promover las formas de oracion
conservadas en la tradicion, la
Liturgia de las Horas, sobre todo
Laudes, Visperas, Completas y
también las celebraciones de vigilias.
El rezo de los Salmos, las lecturas
biblicas y las de la gran tradicion del
Oficio divino pueden llevar a una
experiencia profunda del
acontecimiento de Cristo y de la
economia de la salvacion, que a su
vez puede enriquecer la
comprension y la participacion en la
celebracion eucaristica.[138]
Homilia



46. La necesidad de mejorar la
calidad de la homilia esta en relacion
con la importancia de la Palabra de
Dios. En efecto, ésta « es parte de la
accion liturgica »; [139] tiene el
cometido de favorecer una mejor
comprension y eficacia de la Palabra
de Dios en la vida de los fieles. Por
eso los ministros ordenados han de «
preparar la homilia con esmero,
basandose en un conocimiento
adecuado de la Sagrada Escritura ».
[140] Han de evitarse homilias
genéricas o abstractas. En particular,
pido a los ministros un esfuerzo para
que la homilia ponga la Palabra de
Dios proclamada en estrecha
relacion con la celebracion
sacramental[141] y con la vida de la
comunidad, de modo que la Palabra
de Dios sea realmente sustento y
vigor de la Iglesia.[142] Se ha de
tener presente, por tanto, la finalidad
catequética y exhortativa de la
homilia. Es conveniente que,
partiendo del leccionario trienal, se



prediquen a los fieles homilias
tematicas que, a lo largo del afio
liturgico, traten los grandes temas de
la fe cristiana, segun lo que el
Magisterio propone en los cuatro «
pilares » del Catecismo de la Iglesia
Catolica y en su reciente Compendio:
la profesion de la fe, la celebracion
del misterio cristiano, la vida en
Cristo y la oracion cristiana.[143]
Presentacion de las ofrendas

47. Los Padres sinodales han puesto
también su atencion en la
presentacion de las ofrendas. Esta no
es so0lo como un « intervalo » entre la
liturgia de la Palabra y la eucaristica.
Entre otras razones, porque eso haria
perder el sentido de un unico rito
con dos partes interrelacionadas. En
realidad, este gesto humilde y
sencillo tiene un sentido muy grande:
en el pan y el vino que llevamos al
altar toda la creacion es asumida por
Cristo Redentor para ser
transformada y presentada al Padre.


https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html

[144] En este sentido, llevamos
también al altar todo el sufrimiento y
el dolor del mundo, conscientes de
que todo es precioso a los ojos de
Dios. Este gesto, para ser vivido en su
auténtico significado, no necesita ser
enfatizado con afiadiduras
superfluas. Permite valorar la
colaboracion originaria que Dios
pide al hombre para realizar en €l la
obra divina y dar asi pleno sentido al
trabajo humano, que mediante la
celebracion eucaristica se une al
sacrificio redentor de Cristo.

Plegaria eucaristica

48. La Plegaria eucaristica es « el
centro y la cumbre de toda la
celebracion ».[145] Su importancia
merece ser subrayada
adecuadamente. Las diversas
Plegarias eucaristicas que hay en el
Misal nos han sido transmitidas por
la tradicion viva de la Iglesia y se
caracterizan por una riqueza



teoldgica y espiritual inagotable. Se
ha de procurar que los fieles las
aprecien. La Ordenacion General del
Misal Romano nos ayuda en esto,
recorddndonos los elementos
fundamentales de toda Plegaria
eucaristica: accion de gracias,
aclamacion, epiclesis, relato de la
institucidon y consagracion,
anamnesis, oblacion, intercesion y
doxologia conclusiva.[146] En
particular, la espiritualidad
eucaristica y la reflexion teoldgica se
iluminan al contemplar la profunda
unidad de la anafora, entre la
invocacion del Espiritu Santo y el
relato de la institucion,[147] en la
que « se realiza el sacrificio que el
mismo Cristo instituy¢6 en la ultima
Cena ».[148] En efecto, « la Iglesia,
por medio de determinadas
invocaciones, implora la fuerza del
Espiritu Santo para que los dones
que han presentado los hombres
queden consagrados, es decir, se
conviertan en el Cuerpo y Sangre de



Cristo, y para que la victima
inmaculada que se va a recibir en la
Comunion sea para la salvacion de
quienes la reciben ».[149] Rito de la
paz

49. La Eucaristia es por su naturaleza
sacramento de paz. Esta dimension
del Misterio eucaristico se expresa en
la celebracion liturgica de manera
especifica con el rito de la paz. Se
trata indudablemente de un signo de
gran valor (cf. Jn 14,27). En nuestro
tiempo, tan lleno de conflictos, este
gesto adquiere, también desde el
punto de vista de la sensibilidad
comun, un relieve especial, ya que la
Iglesia siente cada vez mas como
tarea propia pedir a Dios el don de la
paz y la unidad para si misma y para
toda la familia humana. La paz es
ciertamente un anhelo irreprimible
en el corazon de cada uno. La Iglesia
se hace portavoz de la peticion de
paz y reconciliacion que surge del
alma de toda persona de buena



voluntad, dirigiéndola a Aquél que «
es nuestra paz » (Ef 2,14), y que
puede pacificar a los pueblos e
individuos aun cuando fracasan las
iniciativas humanas. Por ello se
comprende la intensidad con que se
vive frecuentemente el rito de la paz
en la celebracion liturgica. A este
propasito, sin embargo, durante el
Sinodo de los Obispos se ha visto la
conveniencia de moderar este gesto,
que puede adquirir expresiones
exageradas, provocando cierta
confusion en la asamblea
precisamente antes de la Comunion.
Seria bueno recordar que el alto
valor del gesto no queda mermado
por la sobriedad necesaria para
mantener un clima adecuado a la
celebracion, limitando por ejemplo el
intercambio de la paz a los mas
cercanos.[150] Distribucion y
recepcion de la Eucaristia

50. Otro momento de la celebracion,
al que es necesario hacer referencia,



es la distribucion y recepcion de la
santa Comunion. Pido a todos, en
particular a los ministros ordenados
y a los que, debidamente preparados,
estan autorizados para el ministerio
de distribuir la Eucaristia en caso de
necesidad real, que hagan lo posible
para que el gesto, en su sencillez,
corresponda a su valor de encuentro
personal con el Sefior Jesus en el
Sacramento. Respecto a las
prescripciones para una praxis
correcta, me remito a los
documentos emanados
recientemente.[151] Todas las
comunidades cristianas han de
atenerse fielmente a las normas
vigentes, viendo en ellas la expresion
de la fe y el amor que todos han de
tener respecto a este sublime
Sacramento. Tampoco se descuide el
tiempo precioso de accion de gracias
después de la Comunion: ademas de
un canto oportuno, puede ser
también muy util permanecer
recogidos en silencio.[152]



A este proposito, quisiera llamar la
atencion sobre un problema pastoral
con el que nos encontramos
frecuentemente en nuestro tiempo.
Me refiero al hecho de que en
algunas circunstancias, como por
ejemplo en las santas Misas
celebradas con ocasién de bodas,
funerales o acontecimientos
analogos, ademas de fieles
practicantes, asisten también a la
celebracion otros que tal vez no se
acercan al altar desde hace anos, o
quizas estan en una situacion de vida
que no les permite recibir los
sacramentos. Otras veces sucede que
estan presentes personas de otras
confesiones cristianas o incluso de
otras religiones. Situaciones
similares se producen también en
iglesias que son meta de visitantes,
sobre todo en las grandes ciudades
de en las que abunda el arte. En estos
casos, se ve la necesidad de usar
expresiones breves y eficaces para
hacer presente a todos el sentido de



la comunidn sacramental y las
condiciones para recibirla. Donde se
den situaciones en las que no sea
posible garantizar la debida claridad
sobre el sentido de la Eucaristia, se
ha de considerar la conveniencia de
sustituir la Eucaristia con una
celebracion de la Palabra de Dios.
[153] Despedida: « Ite, missa est »

51. Quisiera detenerme ahora en lo
que los Padres sinodales han dicho
sobre el saludo de despedida al final
de la Celebracion eucaristica.
Después de la bendicion, el didcono o
el sacerdote despide al pueblo con las
palabras: Ite, missa est. En este
saludo podemos apreciar la relacion
entre la Misa celebrada y la mision
cristiana en el mundo. En la
antigiiedad, « missa » significaba
simplemente « terminada ». Sin
embargo, en el uso cristiano ha
adquirido un sentido cada vez mas
profundo. La expresion « missa » se
transforma, en realidad, en « mision



». Este saludo expresa sintéticamente
la naturaleza misionera de la Iglesia.
Por tanto, conviene ayudar al Pueblo
de Dios a que, apoyandose en la
liturgia, profundice en esta
dimension constitutiva de la vida
eclesial. En este sentido, seria util
disponer de textos debidamente
aprobados para la oracion sobre el
pueblo y la bendicion final que
expresen dicha relacion.[154]
Actuosa participatio Auténtica
participacion

52. El Concilio Vaticano II puso un
énfasis particular en la participacion
activa, plena y fructuosa de todo el
Pueblo de Dios en la celebracion
eucaristica.[155] Ciertamente, la
renovacion llevada a cabo en estos
afos ha favorecido notables
progresos en la direccion deseada
por los Padres conciliares. Pero no
hemos de ocultar el hecho de que, a
veces, ha surgido alguna
incomprension precisamente sobre



el sentido de esta participacion. Por
tanto, conviene dejar claro que con
esta palabra no se quiere hacer
referencia a una simple actividad
externa durante la celebracion. En
realidad, la participacion activa
deseada por el Concilio se ha de
comprender en términos mas
sustanciales, partiendo de una mayor
toma de conciencia del misterio que
se celebra y de su relacion con la
vida cotidiana. Sigue siendo
totalmente valida la recomendacion
de la Constitucion conciliar
Sacrosanctum Concilium, que exhorta
a los fieles a no asistir a la liturgia
eucaristica « como espectadores
mudos o extrafios », sino a participar
« consciente, piadosa y activamente
en la accion sagrada ».[156] E1
Concilio prosigue la reflexion: los
fieles, « instruidos por la Palabra de
Dios, reparen sus fuerzas en el
banquete del Cuerpo del Sefior, den
gracias a Dios, aprendan a ofrecerse
a si mismos al ofrecer la hostia



inmaculada no sélo por manos del
sacerdote, sino también juntamente
con él, y se perfeccionen dia a dia,
por Cristo Mediador, en la unidad
con Dios y entre si ».[157]
Participacion y ministerio
sacerdotal

53. La belleza y armonia de la accion
liturgica se manifiestan de manera
significativa en el orden con el cual
cada uno esta llamado a participar
activamente. Eso comporta el
reconocimiento de las diversas
funciones jerarquicas implicadas en
la celebracion misma. Es util
recordar que, de por si, la
participacion activa no es lo mismo
que desempefiar un ministerio
particular. Sobre todo, no ayuda a la
participacion activa de los fieles una
confusion ocasionada por la
incapacidad de distinguir las
diversas funciones que corresponden
a cada uno en la comunion eclesial.
[158] En particular, es preciso que



haya claridad sobre las tareas
especificas del sacerdote. Este es,
como atestigua la tradicion de la
Iglesia, quien preside de modo
insustituible toda la celebracion
eucaristica, desde el saludo inicial a
la bendicion final. En virtud del
Orden sagrado que ha recibido, él
representa a Jesucristo, cabeza de la
Iglesia y, en la manera que le es
propia, también a la Iglesia misma.
[159] En efecto, toda celebracion de
la Eucaristia esta dirigida por el
Obispo, « ya sea personalmente, ya
por los presbiteros, sus
colaboradores ».[160] Es ayudado por
el diacono, que tiene algunas
funciones especificas en la
celebracion: preparar el altar y
prestar servicio al sacerdote,
proclamar el Evangelio, predicar
eventualmente la homilia, enunciar
las intenciones en la oracion
universal, distribuir la Eucaristia a
los fieles.[161] En relacion con estos
ministerios vinculados al sacramento



del Orden, hay también otros
ministerios para el servicio liturgico,
que desempeiian religiosos y laicos
preparados, 1o que es de alabar.[162]
Celebracion eucaristica e
inculturacion

54. A partir de las afirmaciones
fundamentales del Concilio Vaticano
I1, se ha subrayado varias veces la
importancia de la participacion
activa de los fieles en el Sacrificio
eucaristico. Para favorecerla se
pueden permitir algunas
adaptaciones apropiadas a los
diversos contextos y culturas.[163] El
hecho de que haya habido algunos
abusos no disminuye la claridad de
este principio, que se debe mantener
de acuerdo con las necesidades
reales de la Iglesia, que vive y
celebra el mismo misterio de Cristo
en situaciones culturales diferentes.
En efecto, el Sefior Jesus,
precisamente en el misterio de la
Encarnacion, naciendo de mujer



como hombre perfecto (cf. Ga 4,4),
estd en relacion directa no sélo con
las expectativas expresadas en el
Antiguo Testamento, sino también
con las de todos los pueblos. Con eso,
Fl ha manifestado que Dios quiere
encontrarnos en nuestro contexto
vital. Por tanto, para una
participacion mas eficaz de los fieles
en los santos Misterios, es util
proseguir el proceso de inculturacion
en el ambito de la celebraciéon
eucaristica, teniendo en cuenta las
posibilidades de adaptacion que
ofrece la Ordenacion General del
Misal Romano,[164] interpretadas a
la luz de los criterios fijados por la IV
Instruccion de la Congregacion para
el Culto divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Varietates legitimae, del
25 de enero de 1994,[165] y de las
directrices dadas por el Papa Juan
Pablo II en las Exhortaciones
apostolicas postsinodales Ecclesia in
Africa, Ecclesia in America, Ecclesia in
Asia, Ecclesia in Oceania, Ecclesia in



Europa.[166] Para lograr este
objetivo, encomiendo a las
Conferencias Episcopales que
favorezcan el adecuado equilibrio
entre los criterios y normas ya
publicadas y las nuevas
adaptaciones,[167] siempre de
acuerdo con la Sede Apostodlica.

Condiciones personales para una «
actuosa participatio »

55. Al considerar el tema de la
actuosa participatio de los fieles en el
rito sagrado, los Padres sinodales
han resaltado también las
condiciones personales de cada uno
para una fructuosa participacion.
[168] Una de ellas es ciertamente el
espiritu de conversion continua que
ha de caracterizar la vida de cada
fiel. No se puede esperar una
participacion activa en la liturgia
eucaristica cuando se asiste
superficialmente, sin antes examinar
la propia vida. Favorece dicha



disposicion interior, por ejemplo, el
recogimiento y el silencio, al menos
unos instantes antes de comenzar la
liturgia, el ayuno y, cuando sea
necesario, la confesion sacramental.
Un corazon reconciliado con Dios
permite la verdadera participacion.
En particular, es preciso persuadir a
los fieles de que no puede haber una
actuosa participatio en los santos
Misterios si no se toma al mismo
tiempo parte activa en la vida
eclesial en su totalidad, la cual
comprende también el compromiso
misionero de llevar el amor de Cristo
a la sociedad.

Sin duda, la plena participacion en la
Eucaristia se da cuando nos
acercamos también personalmente al
altar para recibir la Comunion.[169]
No obstante, se ha de poner atencion
para que esta afirmacion correcta no
induzca a un cierto automatismo
entre los fieles, como si por el solo
hecho de encontrarse en la iglesia



durante la liturgia se tenga ya el
derecho o quizas incluso el deber de
acercarse a la Mesa eucaristica. Aun
cuando no es posible acercarse a la
comunioén sacramental, la
participacion en la santa Misa sigue
siendo necesaria, valida, significativa
y fructuosa. En estas circunstancias,
es bueno cultivar el deseo de la plena
union con Cristo, practicando, por
ejemplo, la comunion espiritual,
recordada por Juan Pablo II[170] y
recomendada por los Santos
maestros de la vida espiritual.[171]
Participacion de los cristianos no
catolicos

56. Al tratar el tema de la
participacion nos encontramos
inevitablemente con el de los
cristianos pertenecientes a Iglesias o
Comunidades eclesiales que no estan
en plena comunion con la Iglesia
Catolica. A este respecto, se ha de
decir que la union intrinseca que se
da entre Eucaristia y unidad de la



Iglesia nos lleva a desear
ardientemente, por un lado, el dia en
que podamos celebrar junto con
todos los creyentes en Cristo la
divina Eucaristia y expresar asi
visiblemente la plenitud de la unidad
que Cristo ha querido para sus
discipulos (cf. Jn 17,21). Por otro lado,
el respeto que debemos al
sacramento del Cuerpo y Sangre de
Cristo nos impide hacer de él un
simple « medio » que se usa
indiscriminadamente para alcanzar
esta misma unidad.[172] En efecto, la
Eucaristia no solo manifiesta nuestra
comunion personal con Jesucristo,
sino que implica también la plena
communio con la Iglesia. Este es,
pues, el motivo por el cual, con dolor
pero no sin esperanza, pedimos a los
cristianos no catdlicos que
comprendan y respeten nuestra
conviccion, basada en la Biblia y en
la Tradicion. Nosotros sostenemos
que la comunion eucaristica y la
comunion eclesial se corresponden



tan intimamente que hace imposible
generalmente por parte de los
cristianos no catdlicos la
participacion en una sin tener la
otra. Menos sentido tendria aun una
concelebracion propia y verdadera
con ministros de Iglesias o
Comunidades eclesiales no en plena
comunion con la Iglesia Catodlica. No
obstante, es verdad que, de cara a la
salvacion, existe la posibilidad de
admitir individualmente a cristianos
no catolicos a la Eucaristia, al
sacramento de la Penitencia y a la
Uncion de los enfermos. Pero eso
solo en situaciones determinadas y
excepcionales, caracterizadas por
condiciones bien precisas.[173] Estas
estdn indicadas claramente en el
Catecismo de la Iglesia Catolica [174]
y en su Compendio.[175] Todos tienen
el deber de atenerse fielmente a
ellas.

Participacion a través de los
medios de comunicacion social


https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html

57. Debido al gran desarrollo de los
medios de comunicacion social, la
palabra « participacion » ha
adquirido en las ultimas décadas un
sentido mdas amplio que en el pasado.
Todos reconocemos con satisfaccion
que estos instrumentos ofrecen
también nuevas posibilidades en lo
que se refiere a la Celebracion
eucaristica.[176] Eso exige a los
agentes pastorales del sector una
preparacion especifica y un
acentuado sentido de
responsabilidad. En efecto, la santa
Misa que se transmite por television
adquiere inevitablemente una cierta
ejemplaridad. Por tanto, se ha de
poner una especial atencion en que
la celebracion, ademas de hacerse en
lugares dignos y bien preparados,
respete las normas liturgicas.

Por lo que se refiere al valor de la
participacion en la santa Misa que
los medios de comunicacion hacen
posible, quien ve y oye dichas



transmisiones ha de saber que, en
condiciones normales, no cumple
con el precepto dominical. En efecto,
el lenguaje de la imagen representa
la realidad, pero no la reproduce en
si misma.[177] Si es loable que
ancianos y enfermos participen en la
santa Misa festiva a través de las
transmisiones radiotelevisivas, no
puede decirse lo mismo de quien,
mediante tales transmisiones,
quisiera dispensarse de ir al templo
para la celebracion eucaristica en la
asamblea de la Iglesia viva.

« Actuosa participatio » de los
enfermos

58. Teniendo presente la condicion
de los que no pueden ir a los lugares
de culto por motivos de salud o edad,
quisiera llamar la atencion de toda la
comunidad eclesial sobre la
necesidad pastoral de asegurar la
asistencia espiritual a los enfermos,
tanto a los que estan en su casa como



a los que estan hospitalizados. En el
Sinodo de los Obispos se ha hecho
referencia a ellos varias veces. Se ha
de procurar que estos hermanosy
hermanas nuestros puedan recibir
con frecuencia la Comunion
sacramental. Al reforzar asi la
relacion con Cristo crucificado y
resucitado, podran sentir su propia
vida integrada plenamente en la vida
y la mision de la Iglesia mediante la
ofrenda del propio sufrimiento en
union con el sacrificio de nuestro
Sefior. Se ha de reservar una
atencion particular a los
discapacitados; si lo permite su
condicidén, la comunidad cristiana ha
de favorecer su participacion en la
celebracion en un lugar de culto. A
este respecto, se ha de procurar que
los edificios sagrados no tengan
obstaculos arquitectonicos que
impidan el acceso de los
minusvalidos. Se ha de dar también
la comunion eucaristica, cuando sea
posible, a los discapacitados



mentales, bautizados y confirmados:
ellos reciben la Eucaristia también
en la fe de la familia o de la
comunidad que los acompafia.[178]
Atencion a los presos

59. La tradicion espiritual de la
Iglesia, siguiendo una indicacion
especifica de Cristo (cf. Mt 25,36), ha
reconocido en la visita a los presos
una de las obras de misericordia
corporal. Los que se encuentran en
esta situacion tienen una necesidad
especial de ser visitados por el Sefior
mismo en el sacramento de la
Eucaristia. Sentir la cercania de la
comunidad eclesial, participar en la
Eucaristia y recibir la santa
Comunion en un periodo de la vida
tan particular y doloroso puede
ayudar sin duda en el propio camino
de fe y favorecer la plena reinsercion
social de la persona. Interpretando
los deseos manifestados en la
asamblea sinodal pido a las didcesis
que, en lo posible, pongan los medios



adecuados para una actividad
pastoral que se ocupe de atender
espiritualmente a los presos.[179]
Los emigrantes y su participacion
en la Eucaristia

60. Al plantearse el problema de los
que se ven obligados a dejar la
propia tierra por diversos motivos, el
Sinodo ha expresado particular
gratitud a los que se dedican a la
atencion pastoral de los emigrantes.
En este contexto, se ha de prestar
una atencion especial a los
emigrantes que pertenecen a las
Iglesias catolicas orientales y a los
que, lejos de su propia casa, tienen
dificultades para participar en la
liturgia eucaristica segun el propio
rito de pertenencia. Por eso, donde
sea posible, se les conceda poder ser
asistidos por sacerdotes de su rito. En
todo caso, pido a los Obispos que
acojan en la caridad de Cristo a estos
hermanos. El encuentro entre los
fieles de diversos ritos puede



convertirse también en ocasion de
enriquecimiento reciproco. Pienso
particularmente en el beneficio que
puede aportar, sobre todo para el
clero, el conocimiento de las diversas
tradiciones.[180] Las grandes
concelebraciones

61. La asamblea sinodal ha
considerado la calidad de la
participacion en las grandes
celebraciones que tienen lugar en
circunstancias particulares, en las
que, ademas de un gran numero de
fieles, concelebran muchos
sacerdotes.[181] Por un lado, es facil
reconocer el valor de estos
momentos, especialmente cuando el
Obispo preside rodeado de su
presbiterio y de los didconos. Por
otro, en estas circunstancias se
pueden producir problemas por lo
que se refiere a la expresion sensible
de la unidad del presbiterio,
especialmente en la Plegaria
eucaristica y en la distribucion de la



santa Comunion. Se ha de evitar que
estas grandes concelebraciones
produzcan dispersion. Para ello, se
han de prever modos adecuados de
coordinacion y disponer el lugar de
culto de manera que permita a los
presbiteros y a los fieles una
participacion plena y real. En todo
caso, se ha de tener presente que se
trata de concelebraciones de caracter
excepcional y limitadas a situaciones
extraordinarias.

Lengua latina

62. No obstante, lo dicho
anteriormente no debe ofuscar el
valor de estas grandes liturgias. En
particular, pienso en las
celebraciones que tienen lugar
durante encuentros internacionales,
hoy cada vez mas frecuentes. Estas
han de ser valoradas debidamente.
Para expresar mejor la unidad y
universalidad de la Iglesia, quisiera
recomendar lo que ha sugerido el



Sinodo de los Obispos, en sintonia
con las normas del Concilio Vaticano
I1: [182] exceptuadas las lecturas, la
homilia y la oracion de los fieles,
seria bueno que dichas celebraciones
fueran en latin; también se podrian
rezar en latin las oraciones mas
conocidas[183] de la tradicion de la
Iglesia y, eventualmente, utilizar
cantos gregorianos. Mas en general,
pido que los futuros sacerdotes,
desde el tiempo del seminario, se
preparen para comprender y
celebrar la santa Misa en latin,
ademas de utilizar textos latinos y
cantar en gregoriano; se procurara
que los mismos fieles conozcan las
oraciones mas comunes en latin y
que canten en gregoriano algunas
partes de la liturgia.[184]
Celebraciones eucaristicas en
pequerios grupos

63. Una situacion muy distinta es la
que se da en algunas circunstancias
pastorales en las que, precisamente



para lograr una participacion mas
consciente, activa y fructuosa, se
favorecen las celebraciones en
pequerios grupos. Aun reconociendo
el valor formativo que tienen estas
iniciativas, conviene precisar que
han de estar en armonia con el
conjunto del proyecto pastoral de la
didcesis. En efecto, dichas
experiencias perderian su caracter
pedagogico si se las considerara
como antagonistas o paralelas
respecto a la vida de la Iglesia
particular. A este respecto, el Sinodo
ha subrayado algunos criterios a los
que atenerse: los grupos pequefios
han de servir para unificar la
comunidad parroquial, no para
fragmentarla; esto debe ser evaluado
en la praxis concreta; estos grupos
tienen que favorecer la participacion
fructuosa de toda la asamblea y
preservar en lo posible la unidad de
cada familia en la vida liturgica.[185]
La celebracion participada



interiormente Catequesis
mistagogica

64. La gran tradicion liturgica de la
Iglesia nos ensefia que, para una
participacion fructuosa, es necesario
esforzarse en corresponder
personalmente al misterio que se
celebra mediante el ofrecimiento a
Dios de la propia vida, en unién con
el sacrificio de Cristo por la salvacion
del mundo entero. Por este motivo, el
Sinodo de los Obispos ha
recomendado que los fieles tengan
una actitud coherente entre las
disposiciones interiores y los gestos y
las palabras. Si faltara ésta, nuestras
celebraciones, por muy animadas
que fueren, correrian el riesgo de
caer en el ritualismo. Asi pues, se ha
de promover una educacion en la fe
eucaristica que disponga a los fieles a
vivir personalmente lo que se
celebra. Ante la importancia esencial
de esta participatio personal y
consciente, ;cuales pueden ser los



instrumentos formativos idoneos? A
este respecto, los Padres sinodales
han propuesto unanimemente una
catequesis de caracter mistagogico
que lleve a los fieles a adentrarse
cada vez mas en los misterios
celebrados.[186] En particular, por lo
que se refiere a la relacion entre el
ars celebrandi y la actuosa
participatio, se ha de afirmar ante
todo que « la mejor catequesis sobre
la Eucaristia es la Eucaristia misma
bien celebrada ».[187] En efecto, por
su propia naturaleza, la liturgia tiene
una eficacia propia para introducir a
los fieles en el conocimiento del
misterio celebrado. Precisamente por
ello, el itinerario formativo del
cristiano en la tradicion mas antigua
de la Iglesia, aun sin descuidar la
comprension sistematica de los
contenidos de la fe, tuvo siempre un
caracter de experiencia, en el cual
era determinante el encuentro vivo y
persuasivo con Cristo, anunciado por
auténticos testigos. En este sentido, el



que introduce en los misterios es
ante todo el testigo. Dicho encuentro
ahonda en la catequesis y tiene su
fuente y su culmen en la celebracion
de la Eucaristia. De esta estructura
fundamental de la experiencia
cristiana nace la exigencia de un
itinerario mistagadgico, en el cual se
han de tener siempre presentes tres
elementos:

a) Ante todo, la interpretacion de los
ritos a la luz de los acontecimientos
salvificos, segun la tradicion viva de
la Iglesia. Efectivamente, la
celebracion de la Eucaristia contiene
en su infinita riqueza continuas
referencias a la historia de la
salvacion. En Cristo crucificado y
resucitado podemos celebrar
verdaderamente el centro que
recapitula toda la realidad (cf. Ef
1,10). Desde el principio, la
comunidad cristiana ha leido los
acontecimientos de la vida de Jesus, y
en particular el misterio pascual, en



relacién con todo el itinerario
veterotestamentario.

b) Ademas, la catequesis mistagogica
ha de introducir en el significado de
los signos contenidos en los ritos. Este
cometido es particularmente urgente
en una época como la actual, tan
imbuida por la tecnologia, en la cual
se corre el riesgo de perder la
capacidad perceptiva de los signos y
simbolos. Mas que informar, la
catequesis mistagogica debe
despertar y educar la sensibilidad de
los fieles ante el lenguaje de los
signos y gestos que, unidos a la
palabra, constituyen el rito.

¢) Finalmente, la catequesis
mistagdgica ha de enseriar el
significado de los ritos en relacion con
la vida cristiana en todas sus facetas,
como el trabajo y los compromisos, el
pensamiento y el afecto, la actividad
y el descanso. Forma parte del
itinerario mistagdgico subrayar la



relacion entre los misterios
celebrados en el rito y la
responsabilidad misionera de los
fieles. En este sentido, el resultado
final de la mistagogia es tomar
conciencia de que la propia vida es
transformada progresivamente por
los santos misterios que se celebran.
El objetivo de toda la educacion
cristiana, por otra parte, es formar al
fiel como « hombre nuevo », con una
fe adulta, que lo haga capaz de
testimoniar en el propio ambiente la
esperanza cristiana que lo anima.

Para desarrollar en nuestras
comunidades eclesiales esta tarea
educativa, hay que contar con
formadores bien preparados.
Ciertamente, todo el Pueblo de Dios
ha de sentirse comprometido en esta
formacion. Cada comunidad
cristiana esta llamada a ser ambito
pedagogico que introduce en los
misterios que se celebran en la fe. A
este respecto, durante el Sinodo los



Padres han subrayado la
conveniencia de una mayor
participacion de las comunidades de
vida consagrada, de los movimientos
y demds grupos que, por sus propios
carismas, pueden aportar un
renovado impulso a la formacion
cristiana.[188] También en nuestro
tiempo el Espiritu Santo prodiga la
efusion de sus dones para sostener la
mision apostolica de la Iglesia, a la
cual corresponde difundir la fe y
educarla hasta su madurez.[189]
Veneracion de la Eucaristia

65. Un signo convincente de la
eficacia que la catequesis eucaristica
tiene en los fieles es sin duda el
crecimiento en ellos del sentido del
misterio de Dios presente entre
nosotros. Eso se puede comprobar a
través de manifestaciones especificas
de veneracion de la Eucaristia, hacia
la cual el itinerario mistagogico debe
introducir a los fieles.[190] Pienso, en
general, en la importancia de los



gestos y de la postura, como
arrodillarse durante los momentos
principales de la plegaria eucaristica.
Para adecuarse a la legitima
diversidad de los signos que se usan
en el contexto de las diferentes
culturas, cada uno ha de vivir y
expresar que es consciente de
encontrarse en toda celebracion ante
la majestad infinita de Dios, que llega
a nosotros de manera humilde en los
signos sacramentales.

Adoracion y piedad eucaristica
Relacion intrinseca entre
celebracion y adoracion

66. Uno de los momentos mas
intensos del Sinodo fue cuando, junto
con muchos fieles, nos desplazamos a
la Basilica de San Pedro para la
adoracion eucaristica. Con este gesto
de oracidn, la asamblea de los
Obispos quiso llamar la atencion, no
solo con palabras, sobre la
importancia de la relacion intrinseca



entre celebracion eucaristica y
adoracion. En este aspecto
significativo de la fe de la Iglesia se
encuentra uno de los elementos
decisivos del camino eclesial
realizado tras la renovacion liturgica
querida por el Concilio Vaticano II.
Mientras la reforma daba sus
primeros pasos, a veces no se
percibié de manera suficientemente
clara la relacion intrinseca entre la
santa Misa y la adoracion del
Santisimo Sacramento. Una objecion
difundida entonces se basaba, por
ejemplo, en la observacion de que el
Pan eucaristico no habria sido dado
para ser contemplado, sino para ser
comido. En realidad, a la luz de la
experiencia de oracion de la Iglesia,
dicha contraposicion se mostro
carente de todo fundamento. Ya
decia san Agustin: « nemo autem
illam carnem manducat, nisi prius
adoravertit; [...] peccemus non
adorando — Nadie come de esta carne
sin antes adorarla [...], pecariamos si



no la adoraramos ».[191] En efecto,
en la Eucaristia el Hijo de Dios viene
a nuestro encuentro y desea unirse a
nosotros; la adoracion eucaristica no
es si no la continuacion obvia de la
celebracion eucaristica, la cual es en
si misma el acto mas grande de
adoracion de la Iglesia.[192] Recibir
la Eucaristia significa adorar al que
recibimos. Precisamente asi, y s6lo
asi, nos hacemos una sola cosa con El
y, en cierto modo, pregustamos
anticipadamente la belleza de la
liturgia celestial. La adoracion fuera
de la santa Misa prolonga e
intensifica lo acontecido en la misma
celebracion liturgica. En efecto, «
solo en la adoracion puede madurar
una acogida profunda y verdadera. Y
precisamente en este acto personal
de encuentro con el Sefior madura
luego también la mision social
contenida en la Eucaristia y que
quiere romper las barreras no solo
entre el Sefior y nosotros, sino
también y sobre todo las barreras



que nos separan a los unos de los
otros ».[193] Practica de la
adoracion eucaristica

67. Por tanto, unido a la asamblea
sinodal, recomiendo ardientemente a
los Pastores de la Iglesia y al Pueblo
de Dios la practica de la adoracion
eucaristica, tanto personal como
comunitaria.[194] A este respecto,
serd de gran ayuda una catequesis
adecuada en la que se explique a los
fieles la importancia de este acto de
culto que permite vivir mas
profundamente y con mayor fruto la
celebracidn liturgica. Ademas,
cuando sea posible, sobre todo en los
lugares mas poblados, sera
conveniente indicar las iglesias u
oratorios que se pueden dedicar a la
adoracion perpetua. Recomiendo
también que en la formacion
catequética, sobre todo en el ciclo de
preparacion para la Primera
Comunion, se inicie a los nifnos en el
significado y belleza de estar junto a



Jesus, fomentando el asombro por su
presencia en la Eucaristia.

Ademas, quisiera expresar
admiracion y apoyo a los Institutos
de vida consagrada cuyos miembros
dedican una parte importante de su
tiempo a la adoracion eucaristica. De
este modo ofrecen a todos el ejemplo
de personas que se dejan plasmar
por la presencia real del Sefior. Al
mismo tiempo, deseo animar a las
asociaciones de fieles, asi como a las
Cofradias, que tienen esta practica
como un compromiso especial,
siendo asi fermento de
contemplacion para toda la Iglesia y
llamada a la centralidad de Cristo
para la vida de los individuos y de las
comunidades.

Formas de devocion eucaristica

68. La relacion personal que cada fiel
establece con Jesus, presente en la
Eucaristia, lo pone siempre en
contacto con toda la comunion



eclesial, haciendo que tome
conciencia de su pertenencia al
Cuerpo de Cristo. Por eso, ademas de
invitar a los fieles a encontrar
personalmente tiempo para estar en
oracion ante el Sacramento del altar,
pido a las parroquias y a otros
grupos eclesiales que promuevan
momentos de adoracion
comunitaria. Obviamente, conservan
todo su valor las formas de devocion
eucaristica ya existentes. Pienso, por
ejemplo, en las procesiones
eucaristicas, sobre todo la procesion
tradicional en la solemnidad del
Corpus Christi, en la practica piadosa
de las Cuarenta Horas, en los
Congresos eucaristicos locales,
nacionales e internacionales, y en
otras iniciativas analogas. Estas
formas de devocion, debidamente
actualizadas y adaptadas a las
diversas circunstancias, merecen ser
cultivadas también hoy.[195] Lugar
del sagrario en la iglesia



69. Sobre la importancia de la
reserva eucaristica y de la adoracion
y veneracion del sacramento del
sacrificio de Cristo, el Sinodo de los
Obispos ha reflexionado sobre la
adecuada colocacion del sagrario en
nuestras iglesias.[196] En efecto, esto
ayuda a reconocer la presencia real
de Cristo en el Santisimo
Sacramento. Por tanto, es necesario
que el lugar en que se conservan las
especies eucaristicas sea identificado
facilmente por cualquiera que entre
en la iglesia, gracias también a la
lamparilla encendida. Para ello, se ha
de tener en cuenta la estructura
arquitectonica del edificio sacro: en
las iglesias donde no hay capilla del
Santisimo Sacramento, y el sagrario
esta en el altar mayor, conviene
seguir usando dicha estructura para
la conservacion y adoracion de la
Eucaristia, evitando poner delante la
sede del celebrante. En las iglesias
nuevas conviene prever que la
capilla del Santisimo esté cerca del



presbiterio; si esto no fuera posible,
es preferible poner el sagrario en el
presbiterio, suficientemente alto, en
el centro del dbside, o bien en otro
punto donde resulte bien visible.
Todos estos detalles ayudan a dar
dignidad al sagrario, del cual debe
cuidarse también el aspecto artistico.
Obviamente, se ha tener en cuenta lo
que dice a este respecto la
Ordenacion General del Misal
Romano.[197] En todo caso, el juicio
ultimo en esta materia corresponde
al Obispo diocesano.

TERCERA PARTE
EUCARISTIA,

MISTERIO QUE SE HA DE VIVIR «El
Padre que vive me ha enviado y yo
vivo por el Padre;

del mismo modo, el que come,
vivira por mi» (Jn 6,57) Forma
eucaristica de la vida cristiana EI



culto espiritual - logiké latreia
(Rm12,1)

70. El Sefor Jesus, que por nosotros
se ha hecho alimento de verdad y de
amor, hablando del don de su vida
nos asegura que « quien coma de este
pan vivira para siempre » (Jn 6,51).
Pero esta « vida eterna » se inicia en
nosotros ya en este tiempo por el
cambio que el don eucaristico realiza
en nosotros: « El que come vivira por
mi» (Jn 6,57). Estas palabras de Jesus
nos permiten comprender como el
misterio « creido » y « celebrado »
contiene en si un dinamismo que
hace de €l principio de vida nueva en
nosotros y forma de la existencia
cristiana. En efecto, comulgando el
Cuerpo y la Sangre de Jesucristo se
nos hace participes de la vida divina
de un modo cada vez mas adulto y
consciente. Analogamente a lo que
san Agustin dice en las Confesiones
sobre el Logos eterno, alimento del
alma, poniendo de relieve su caracter



paraddjico, el santo Doctor imagina
que se le dice: « Soy el manjar de los
grandes: creces, y me comeras, sin
que por eso me transforme en ti,
como el alimento de tu carne; sino
que tu te transformaras en mi ».[198]
En efecto, no es el alimento
eucaristico el que se transforma en
nosotros, sino que somos nosotros los
que gracias a él acabamos por ser
cambiados misteriosamente. Cristo
nos alimenta uniéndonos a él; « nos
atrae hacia si ».[199]

La Celebracion eucaristica aparece
aqui con toda su fuerza como fuente
y culmen de la existencia eclesial, ya
que expresa, al mismo tiempo, tanto
el inicio como el cumplimiento del
nuevo y definitivo culto, la logiké
latreia.[200] A este respecto, las
palabras de san Pablo a los Romanos
son la formulacion mas sintética de
como la Eucaristia transforma toda
nuestra vida en culto espiritual
agradable a Dios: « Os exhorto, por la



misericordia de Dios, a presentar
vuestros cuerpos como hostia viva,
santa, agradable a Dios; éste es
vuestro culto razonable » (Rm 12,1).
En esta exhortacion se ve la imagen
del nuevo culto como ofrenda total
de la propia persona en comuniéon
con toda la Iglesia. La insistencia del
Apostol sobre la ofrenda de nuestros
cuerpos subraya la concrecion
humana de un culto que no es para
nada desencarnado. A este propdsito,
el santo de Hipona nos sigue
recordando que « éste es el sacrificio
de los cristianos: es decir, el llegar a
ser muchos en un solo cuerpo en
Cristo. La Iglesia celebra este
misterio con el sacramento del altar,
que los fieles conocen bien, y en el
que se les muestra claramente que
en lo que se ofrece ella misma es
ofrecida ».[201] En efecto, la doctrina
catdlica afirma que la Eucaristia,
como sacrificio de Cristo, es también
sacrificio de la Iglesia, y por tanto de
los fieles.[202] La insistencia sobre el



sacrificio —« hacer sagrado »—
expresa aqui toda la densidad
existencial que se encuentra
implicada en la transformacion de
nuestra realidad humana ganada por
Cristo (cf. Flp 3,12).

Eficacia integradora del culto
eucaristico

71. El nuevo culto cristiano abarca
todos los aspectos de la vida,
transfigurandola: « Cuando comais o
bebais o hagdis cualquier otra cosa,
hacedlo todo para gloria de Dios » (1
Co 10,31). El cristiano esta llamado a
expresar en cada acto de su vida el
verdadero culto a Dios. De aqui toma
forma la naturaleza intrinsecamente
eucaristica de la vida cristiana. La
Eucaristia, al implicar la realidad
humana concreta del creyente, hace
posible, dia a dia, la transfiguracion
progresiva del hombre, llamado a ser
por gracia imagen del Hijo de Dios
(cf. Rm 8,29 s.). Todo lo que hay de



auténticamente humano —
pensamientos y afectos, palabrasy
obras— encuentra en el sacramento
de la Eucaristia la forma adecuada
para ser vivido en plenitud. Aparece
aqui todo el valor antropoldgico de la
novedad radical traida por Cristo con
la Eucaristia: el culto a Dios en la
vida humana no puede quedar
relegado a un momento particular y
privado, sino que, por su naturaleza,
tiende a impregnar cualquier aspecto
de la realidad del individuo. El culto
agradable a Dios se convierte asi en
un nuevo modo de vivir todas las
circunstancias de la existencia, en la
que cada detalle queda exaltado al
ser vivido dentro de la relacion con
Cristo y como ofrenda a Dios. La
gloria de Dios es el hombre viviente
(cf. 1 Co 10,31). Y la vida del hombre
es la vision de Dios.[203] « Tuxta
dominicam viventes » — Vivir segun
el domingo



72. Esta novedad radical que la
Eucaristia introduce en la vida del
hombre ha estado presente en la
conciencia cristiana desde el
principio. Los fieles han percibido en
seguida el influjo profundo que la
Celebracion eucaristica ejercia sobre
su estilo de vida. San Ignacio de
Antioquia expresaba esta verdad
calificando a los cristianos como « los
que han llegado a la nueva esperanza
», y los presentaba como los que
viven « segun el domingo » (iuxta
dominicam viventes).[204] Esta
formula del gran martir antioqueno
ilumina claramente la relacion entre
la realidad eucaristica y la vida
cristiana en su cotidianidad. La
costumbre caracteristica de los
cristianos de reunirse el primer dia
después del sdbado para celebrar la
resurreccion de Cristo —segun el
relato de san Justino martir[205]— es
el hecho que define también la forma
de la existencia renovada por el
encuentro con Cristo. La férmula de



san Ignacio —« vivir segun el
domingo »— subraya también el
valor paradigmatico que este dia
santo posee respecto a cualquier otro
dia de la semana. En efecto, su
diferencia no esta simplemente en
dejar las actividades habituales,
como una especie de paréntesis
dentro del ritmo normal de los dias.
Los cristianos siempre han vivido
este dia como el primero de la
semana, porque en él se hace
memoria de la radical novedad
traida por Cristo. Asi pues, el
domingo es el dia en que el cristiano
encuentra esa forma eucaristica de
su existencia y a la que esta llamado
a vivir constantemente. « Vivir segun
el domingo » quiere decir vivir
conscientes de la liberacion traida
por Cristo y desarrollar la propia
vida como ofrenda de si mismos a
Dios, para que su victoria se
manifieste plenamente a todos los
hombres a través de una conducta
renovada Intimamente.



Vivir el precepto dominical

73. Los Padres sinodales, conscientes
de este nuevo principio de vida que
la Eucaristia pone en el cristiano,
han reafirmado la importancia del
precepto dominical para todos los
fieles, como fuente de libertad
auténtica, para poder vivir cada dia
segun lo que han celebrado en el «
dia del Sefior ». En efecto, la vida de
fe peligra cuando ya no se siente el
deseo de participar en la Celebracion
eucaristica, en que se hace memoria
de la victoria pascual. Participar en
la asamblea liturgica dominical,
junto con todos los hermanos y
hermanas con los que se forma un
solo cuerpo en Jesucristo, es algo que
la conciencia cristiana reclama y que
al mismo tiempo la forma. Perder el
sentido del domingo, como dia del
Sefior para santificar, es sintoma de
una pérdida del sentido auténtico de
la libertad cristiana, la libertad de los
hijos de Dios.[206] A este respecto,



son hermosas las observaciones de
mi venerado predecesor Juan Pablo
IT en la Carta apostoélica Dies Domini.
[207] a proposito de las diversas
dimensiones del domingo para los
cristianos: es dies Domini, con
referencia a la obra de la creacion;
dies Christi como dia de la nueva
creacion y del don del Espiritu Santo
que hace el Sefior Resucitado; dies
Ecclesiae como dia en que la
comunidad cristiana se congrega
para la celebracion; dies hominis
como dia de alegria, descansoy
caridad fraterna.

Por tanto, este dia se muestra como
fiesta primordial en la que cada fiel,
en el ambiente en que vive, puede
ser anunciador y custodio del sentido
del tiempo. En efecto, de este dia
brota el sentido cristiano de la
existencia y un nuevo modo de vivir
el tiempo, las relaciones, el trabajo, la
vida y la muerte. Por tanto, es bueno
que en el dia del Sefior los grupos



eclesiales organicen en torno a la
Celebracion eucaristica dominical
manifestaciones propias de la
comunidad cristiana: encuentros de
amistad, iniciativas para formar la fe
de nifios, jovenes y adultos,
peregrinaciones, obras de caridad y
diversos momentos de oracion. Ante
estos valores tan importantes —aun
cuando el sabado por la tarde, desde
las primeras Visperas, ya pertenezca
al domingo y esté permitido cumplir
el precepto dominical— es preciso
recordar que el domingo merece ser
santificado en si mismo, para que no
termine siendo un dia « vacio de Dios
».[208] Sentido del descanso y del
trabajo

74. Es particularmente urgente en
nuestro tiempo recordar que el dia
del Sefior es también el dia de
descanso del trabajo. Esperamos con
gran interés que la sociedad civil lo
reconozca también asi, a fin de que
sea posible liberarse de las



actividades laborales sin sufrir por
ello perjuicio alguno. En efecto, los
cristianos, en cierta relaciéon con el
sentido del sabado en la tradicion
judia, han considerado el dia del
Sefior también como el dia del
descanso del trabajo cotidiano. Esto
tiene un significado propio, al ser
una relativizacion del trabajo, que
debe estar orientado al hombre: el
trabajo es para el hombre y no el
hombre para el trabajo. Es facil
intuir como asi se protege al hombre
en cuanto se emancipa de una
posible forma de esclavitud. Como he
tenido ocasion de afirmar, « el
trabajo reviste una importancia
primaria para la realizacion del
hombre y el desarrollo de la
sociedad, y por eso es preciso que se
organice y desarrolle siempre en el
pleno respeto de la dignidad humana
y al servicio del bien comun. Al
mismo tiempo, es indispensable que
el hombre no se deje dominar por el
trabajo, que no lo idolatre,



pretendiendo encontrar en él el
sentido ultimo y definitivo de la vida
».[209] En el dia consagrado a Dios es
donde el hombre comprende el
sentido de su vida y también de la
actividad laboral.[210] Asambleas
dominicales en ausencia de
sacerdote

75. Al profundizar en el sentido de la
Celebracion dominical para la vida
del cristiano, se plantea
espontaneamente el problema de las
comunidades cristianas en las que
falta el sacerdote y donde, por
consiguiente, no es posible celebrar
la santa Misa en el dia del Sefior. A
este respecto, se ha de reconocer que
nos encontramos ante situaciones
bastante diferentes entre si. E1
Sinodo, ante todo, ha recomendado a
los fieles acercarse a una de las
iglesias de la didcesis en que esté
garantizada la presencia del
sacerdote, aun cuando eso requiera
un cierto sacrificio.[211] En cambio,



alli donde las grandes distancias
hacen practicamente imposible la
participacion en la Eucaristia
dominical, es importante que las
comunidades cristianas se reunan
igualmente para alabar al Sefior y
hacer memoria del dia dedicado a El.
Sin embargo, esto debe realizarse en
el contexto de una adecuada
instruccion acerca de la diferencia
entre la santa Misa y las asambleas
dominicales en ausencia de
sacerdote. La atencion pastoral de la
Iglesia se expresa en este caso
vigilando que la liturgia de la
Palabra, organizada bajo la direccion
de un diacono o de un responsable
de la comunidad, al que se le haya
confiado debidamente este
ministerio por la autoridad
competente, se cumpla segun un
ritual especifico elaborado por las
Conferencias episcopales y aprobado
por ellas para este fin.[212] Recuerdo
que corresponde a los Ordinarios
conceder la facultad de distribuir la



comunion en dichas liturgias,
valorando cuidadosamente la
conveniencia de la opcion. Ademas,
se ha de evitar que dichas asambleas
provoquen confusion sobre el papel
central del sacerdote y la dimension
sacramental en la vida de la Iglesia.
La importancia del papel de los
laicos, a los que se ha de agradecer
su generosidad al servicio de las
comunidades cristianas, nunca ha de
ocultar el ministerio insustituible de
los sacerdotes para la vida de la
Iglesia.[213] Asi pues, se ha de vigilar
atentamente que las asambleas sin
sacerdote no den lugar a puntos de
vista eclesiologicos en contraste con
la verdad del Evangelio y la tradicion
de la Iglesia. Es mas, deberian ser
ocasiones privilegiadas para pedir a
Dios que mande santos sacerdotes
segun su corazon. A este respecto, es
conmovedor lo que escribia el Papa
Juan Pablo II en la Carta a los
Sacerdotes para el Jueves Santo de
1979, recordando aquellos lugares en


https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1979/documents/hf_jp-ii_let_19790409_sacerdoti-giovedi-santo_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1979/documents/hf_jp-ii_let_19790409_sacerdoti-giovedi-santo_sp.html

los que la gente, privada del
sacerdote por parte del régimen
dictatorial, se reunia en una iglesia o
santuario, ponia sobre el altar la
estola que conservaba todavia y
recitaba las oraciones de la liturgia
eucaristica, haciendo silencio « en el
momento que corresponde a la
transustanciacion », dando asi
testimonio del ardor con que «
desean escuchar las palabras, que
solo los labios de un sacerdote
pueden pronunciar eficazmente ».
[214] Precisamente en esta
perspectiva, teniendo en cuenta el
bien incomparable que se deriva de
la celebracion del Sacrificio
eucaristico, pido a todos los
sacerdotes una activa y concreta
disponibilidad para visitar lo mas a
menudo posible las comunidades
confiadas a su atencion pastoral,
para que no permanezcan
demasiado tiempo sin el Sacramento
de la caridad.



Una forma eucaristica de la vida
cristiana,

la pertenencia eclesial

76. La importancia del domingo
como dies Ecclesiae nos lleva a la
relacion intrinseca entre la victoria
de Jesus sobre el mal y sobre la
muerte y nuestra pertenencia a su
Cuerpo eclesial. En efecto, en el Dia
del Sefior todo cristiano descubre
también la dimensidon comunitaria
de la propia existencia redimida.
Participar en la accidn liturgica,
comulgar con el Cuerpo y la Sangre
de Cristo quiere decir, al mismo
tiempo, hacer cada vez mas intima y
profunda la propia pertenencia a EI,
que ha muerto por nosotros (cf. 1 Co
6,19 s.; 7,23). Verdaderamente, quién
se alimenta de Cristo vive por El. El
sentido profundo de la communio
sanctorum se entiende en relacion
con el Misterio eucaristico. La
comunion tiene siempre y de modo



inseparable una connotacion vertical
y una horizontal: comunion con Dios
y comunion con los hermanos 'y
hermanas. Las dos dimensiones se
encuentran misteriosamente en el
don eucaristico. « Donde se destruye
la comunidn con Dios, que es
comunion con el Padre, con el Hijo y
con el Espiritu Santo, se destruye
también la raiz y el manantial de la
comunion con nosotros. Y donde no
se vive la comunion entre nosotros,
tampoco es viva y verdadera la
comunion con el Dios Trinitario ».
[215] Asi pues, llamados a ser
miembros de Cristo y, por tanto,
miembros los unos de los otros (cf. 1
Co 12,27), formamos una realidad
fundada ontoldgicamente en el
Bautismo y alimentada por la
Eucaristia, una realidad que requiere
una respuesta sensible en la vida de
nuestras comunidades.

La forma eucaristica de la vida
cristiana es sin duda una forma



eclesial y comunitaria. E1 modo
concreto en que cada fiel puede
experimentar su pertenencia al
Cuerpo de Cristo se realiza a través
de la diocesis y las parroquias, como
estructuras fundamentales de la
Iglesia en un territorio particular.
Asociaciones, movimientos eclesiales
y nuevas comunidades —con la
vitalidad de sus carismas concedidos
por el Espiritu Santo para nuestro
tiempo—, asi como también los
Institutos de vida consagrada, tienen
el deber de ofrecer su contribucion
especifica para favorecer en los fieles
la percepcion de pertenecer al Sefior
(cf. Rm 14,8). El fenémeno de la
secularizacion, que comporta
aspectos marcadamente
individualistas, ocasiona sus efectos
deletéreos sobre todo en las personas
que se aislan, y por el escaso sentido
de pertenencia. El cristianismo,
desde sus comienzos, supone
siempre una compaifiia, una red de
relaciones vivificadas continuamente



por la escucha de la Palabra, la
Celebracion eucaristica y animadas
por el Espiritu Santo.

Espiritualidad y cultura
eucaristica

77. Es significativo que los Padres
sinodales hayan afirmado que « los
fieles cristianos necesitan una
comprension mas profunda de las
relaciones entre la Eucaristia y la
vida cotidiana. La espiritualidad
eucaristica no es solamente
participacion en la Misa y devocion
al Santisimo Sacramento. Abarca la
vida entera ».[216] Esta
consideracion tiene hoy un
particular significado para todos
nosotros. Se ha de reconocer que uno
de los efectos mas graves de la
secularizacion, mencionada antes,
consiste en haber relegado la fe
cristiana al margen de la existencia,
como si fuera algo inutil respecto al
desarrollo concreto de la vida de los



hombres. El fracaso de este modo de
Vivir « como si Dios no existiera »
estd ahora a la vista de todos. Hoy se
necesita redescubrir que Jesucristo
no es una simple conviccion privada
o una doctrina abstracta, sino una
persona real cuya entrada en la
historia es capaz de renovar la vida
de todos. Por eso la Eucaristia, como
fuente y culmen de la vida y de la
mision de la Iglesia, se tiene que
traducir en espiritualidad, en vida «
segun el Espiritu » (cf. Rm 8,4 s.;. Ga
5,16.25). Resulta significativo que san
Pablo, en el pasaje de la Carta a los
Romanos en que invita a vivir el
nuevo culto espiritual, menciona al
mismo tiempo la necesidad de
cambiar el propio modo de vivir y
pensar: « Y no os ajustéis a este
mundo, sino transformaos por la
renovacion de la mente, para que
sepdis discernir lo que es la voluntad
de Dios, 1o bueno, lo que agrada, lo
perfecto » (12,2). De esta manera, el
Apostol de las gentes subraya la



relacion entre el verdadero culto
espiritual y la necesidad de entender
de un modo nuevo la vida y vivirla.
La renovacion de la mentalidad es
parte integrante de la forma
eucaristica de la vida cristiana, «
para que ya no seamos nifos
sacudidos por las olas y llevados al
retortero por todo viento de doctrina
» (Ef4,14).

Eucaristia y evangelizacion de las
culturas

78. De todo lo expuesto se desprende
que el Misterio eucaristico nos hace
entrar en dialogo con las diferentes
culturas, aunque en cierto sentido
también las desafia.[217] Se ha de
reconocer el caracter intercultural de
este nuevo culto, de esta logiké
latreia. La presencia de Jesucristo y
la efusion del Espiritu Santo son
acontecimientos que pueden
confrontarse siempre con cada
realidad cultural, para fermentarla



evangélicamente. Por consiguiente,
esto comporta el compromiso de
promover con conviccion la
evangelizacion de las culturas, con la
conciencia de que el mismo Cristo es
la verdad de todo hombre y de toda
la historia humana. La Eucaristia se
convierte en criterio de valorizacion
de todo lo que el cristiano encuentra
en las diferentes expresiones
culturales. En este importante
proceso podemos escuchar las muy
significativas palabras de san Pablo
que, en su primera Carta a los
Tesalonicenses, exhorta: «
examinadlo todo, quedandoos con lo
bueno » (5,21).

Eucaristia y fieles laicos

79. En Cristo, Cabeza de la Iglesia que
es su Cuerpo, todos los cristianos
forman « una raza elegida, un
sacerdocio real, una nacion
consagrada, un pueblo adquirido por
Dios para proclamar las hazafas del



que nos llamo a salir de la tiniebla y
a entrar en su luz maravillosa » (1 P
2,9). La Eucaristia, como misterio que
se ha de vivir, se ofrece a cada
persona en la condicidn en que se
encuentra, haciendo que viva
cotidianamente la novedad cristiana
en su situacion existencial. Puesto
que el Sacrificio eucaristico alimenta
y acrecienta en nosotros lo que ya se
nos ha dado en el Bautismo, por el
cual todos estamos llamados a la
santidad,[218] esto deberia aflorar y
manifestarse también en las
situaciones o estados de vida en que
se encuentra cada cristiano. Este,
viviendo la propia vida como
vocacion, se convierte dia tras dia en
culto agradable a Dios. Ya desde la
reunion liturgica, el Sacramento de
la Eucaristia nos compromete en la
realidad cotidiana para que todo se
haga para gloria de Dios.

Puesto que el mundo es « el campo
» (Mt 13,38) en el que Dios pone a sus



hijos como buena semilla, los laicos
cristianos, en virtud del Bautismo y
de la Confirmacion, y fortalecidos
por la Eucaristia, estdn llamados a
vivir la novedad radical traida por
Cristo precisamente en las
condiciones comunes de la vida.[219]
Han de cultivar el deseo de que la
Eucaristia influya cada vez mas
profundamente en su vida cotidiana,
convirtiéndolos en testigos visibles
en su propio ambiente de trabajoy
en toda la sociedad.[220] Animo de
modo particular a las familias para
que este Sacramento sea fuente de
fuerza e inspiracion. El amor entre el
hombre y la mujer, la acogida de la
vida y la tarea educativa se revelan
como ambitos privilegiados en los
que la Eucaristia puede mostrar su
capacidad de transformar la
existencia y llenarla de sentido.[221]
Los Pastores siempre han de apoyar,
educar y animar a los fieles laicos a
vivir plenamente su propia vocacion
a la santidad en el mundo, al que



Dios ha amado tanto que le ha
entregado a su Hijo para que se salve
por El (cf. Jn 3,16).

Eucaristia y espiritualidad
sacerdotal

80. La forma eucaristica de la
existencia cristiana se manifiesta de
modo particular en el estado de vida
sacerdotal. La espiritualidad
sacerdotal es intrinsecamente
eucaristica. La semilla de esta
espiritualidad se puede encontrar ya
en las palabras que el Obispo
pronuncia en la liturgia de la
Ordenacion: « Recibe la ofrenda del
pueblo santo para presentarla a Dios.
Considera lo que realizas e imita lo
que conmemoras, y conforma tu vida
con el misterio de la cruz del Sefior ».
[222] El sacerdote, para dar a su vida
una forma eucaristica cada vez mas
plena, ya en el periodo de formacion
y luego en los afios sucesivos, ha de
dedicar tiempo a la vida espiritual.



[223] El est4 llamado a ser siempre
un auténtico buscador de Dios,
permaneciendo al mismo tiempo
cercano a las preocupaciones de los
hombres. Una vida espiritual intensa
le permitira entrar mas
profundamente en comunion con el
Sefior y le ayudara a dejarse ganar
por el amor de Dios, siendo su testigo
en todas las circunstancias, aunque
sean dificiles y sombrias. Por esto,
junto con los Padres del Sinodo,
recomiendo a los sacerdotes « la
celebracion cotidiana de la santa
Misa, aun cuando no hubiera
participacion de fieles ».[224] Esta
recomendacion esta en consonancia
ante todo con el valor objetivamente
infinito de cada Celebracion
eucaristica; y, ademas, esta motivado
por su singular eficacia espiritual,
porque si la santa Misa se vive con
atencion y con fe, es formativa en el
sentido mas profundo de la palabra,
pues promueve la conformacion con



Cristo y consolida al sacerdote en su
vocacion.

Eucaristia y vida consagrada

81. En el contexto de la relacion
entre la Eucaristia y las diversas
vocaciones eclesiales resplandece de
modo particular « el testimonio
profético de las consagradas y de los
consagrados, que encuentran en la
Celebracion eucaristica y en la
adoracion la fuerza para el
seguimiento radical de Cristo
obediente, pobre y casto ».[225] Los
consagrados y las consagradas,
incluso desempefiando muchos
servicios en el campo de la
formacion humana y en la atencién a
los pobres, en la ensefianza o en la
asistencia a los enfermos, saben que
el objetivo principal de su vida es « la
contemplacion de las cosas divinas y
la union asidua con Dios ».[226] La
contribucion esencial que la Iglesia
espera de la vida consagrada es mas



en el orden del ser que en el del
hacer. En este contexto, quisiera
subrayar la importancia del
testimonio virginal precisamente en
relacion con el misterio de la
Eucaristia. En efecto, ademas de la
relacion con el celibato sacerdotal, el
Misterio eucaristico manifiesta una
relacion intrinseca con la virginidad
consagrada, ya que es expresion de
la consagracion exclusiva de la
Iglesia a Cristo, que ella con fidelidad
radical y fecunda acoge como a su
Esposo.[227] La virginidad
consagrada encuentra en la
Eucaristia inspiracion y alimento
para su entrega total a Cristo.
Ademas, en la Eucaristia obtiene
consuelo e impulso para ser, también
en nuestro tiempo, signo del amor
gratuito y fecundo de Dios para con
la humanidad. A través de su
testimonio especifico, la vida
consagrada se convierte
objetivamente en referencia y
anticipacion de aquellas « bodas del



Cordero » (Ap 19,7-9), meta de toda la
historia de la salvacion. En este
sentido, es una llamada eficaz al
horizonte escatoldgico que todo
hombre necesita para poder orientar
sus propias opciones y decisiones de
vida.

Eucaristia y transformacion
moral

82. Descubrir la belleza de la forma
eucaristica de la vida cristiana nos
lleva a reflexionar también sobre la
fuerza moral que dicha forma
produce para defender la auténtica
libertad de los hijos de Dios. Con esto
deseo recordar una tematica surgida
en el Sinodo sobre la relacion entre
forma eucaristica de la vida y
transformacion moral. El Papa Juan
Pablo IT afirmaba que la vida moral «
posee el valor de un “culto
espiritual" (Rm 12,1; cf. Flp 3,3) que
nace y se alimenta de aquella
inagotable fuente de santidad y



glorificacion de Dios que son los
sacramentos, especialmente la
Eucaristia; en efecto, participando en
el sacrificio de la Cruz, el cristiano
comulga con el amor de donacion de
Cristo y se capacita y compromete a
vivir esta misma caridad en todas sus
actitudes y comportamientos de vida
».[228] En definitiva, « en el “culto”
mismo, en la comunion eucaristica,
estd incluido a la vez el ser amado y
el amar a los otros. Una Eucaristia
que no comporte un ejercicio
practico del amor es fragmentaria en
si misma ».[229]

Esta referencia al valor moral del
culto espiritual no se ha de
interpretar en clave moralista. Es
ante todo el gozoso descubrimiento
del dinamismo del amor en el
corazon que acoge el don del Sefior,
se abandona a Fl y encuentra la
verdadera libertad. La
transformacion moral que comporta
el nuevo culto instituido por Cristo,



es una tension y un deseo cordial de
corresponder al amor del Sefior con
todo el propio ser, no obstante la
conciencia de la propia fragilidad.
Todo esto esta bien reflejado en el
relato evangélico de Zaqueo (cf. Lc
19,1-10). Después de haber
hospedado a Jesus en su casa, el
publicano se ve completamente
transformado: decide dar la mitad de
sus bienes a los pobres y devuelve
cuatro veces mas a quienes habia
robado. El impulso moral, que nace
de acoger a Jesus en nuestra vida,
brota de la gratitud por haber
experimentado la inmerecida
cercania del Sefior.

Coherencia eucaristica

83. Es importante notar lo que los
Padres sinodales han denominado
coherencia eucaristica, a la cual esta
llamada objetivamente nuestra vida.
En efecto, el culto agradable a Dios
nunca es un acto meramente



privado, sin consecuencias en
nuestras relaciones sociales: al
contrario, exige el testimonio publico
de la propia fe. Obviamente, esto
vale para todos los bautizados, pero
tiene una importancia particular
para quienes, por la posicion social o
politica que ocupan, han de tomar
decisiones sobre valores
fundamentales, como el respeto y la
defensa de la vida humana, desde su
concepcion hasta su fin natural, la
familia fundada en el matrimonio
entre hombre y mujer, la libertad de
educacion de los hijos y la promocion
del bien comun en todas sus formas.
[230] Estos valores no son
negociables. Asi pues, los politicos y
los legisladores catolicos, conscientes
de su grave responsabilidad social,
deben sentirse particularmente
interpelados por su conciencia,
rectamente formada, para presentar
y apoyar leyes inspiradas en los
valores fundados en la naturaleza
humana.[231] Esto tiene ademads una



relacion objetiva con la Eucaristia
(cf. 1 Co 11,27-29). Los Obispos han
de llamar constantemente la
atencion sobre estos valores. Ello es
parte de su responsabilidad para con
la grey que se les ha confiado.[232]
Eucaristia, misterio que se ha de
anunciar Eucaristia y mision

84. En la homilia durante la
Celebracion eucaristica con la que he
iniciado solemnemente mi ministerio
en la Catedra de Pedro, decia: « Nada
hay mas hermoso que haber sido
alcanzados, sorprendidos, por el
Evangelio, por Cristo. Nada mas bello
que conocerle y comunicar a los
otros la amistad con él ».[233] Esta
afirmacion asume una mayor
intensidad si pensamos en el
Misterio eucaristico. En efecto, no
podemos guardar para nosotros el
amor que celebramos en el
Sacramento. Este exige por su
naturaleza que sea comunicado a
todos. Lo que el mundo necesita es el


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_sp.html

amor de Dios, encontrar a Cristo y
creer en El. Por eso la Eucaristia no
es solo fuente y culmen de la vida de
la Iglesia; lo es también de su mision:
« Una Iglesia auténticamente
eucaristica es una Iglesia misionera
».[234] También nosotros podemos
decir a nuestros hermanos con
conviccion: « Eso que hemos visto y
oido os lo anunciamos para que
estéis unidos con nosotros » (1 Jn 1,3).
Verdaderamente, nada hay mas
hermoso que encontrar a Cristo y
comunicarlo a los demas. Ademas, la
institucion misma de la Eucaristia
anticipa lo que es el corazon de la
mision de Jesus: Fl es el enviado del
Padre para la redencion del mundo
(cf. Jn 3,16-17; Rm 8,32). En la ultima
Cena Jesus confia a sus discipulos el
Sacramento que actualiza el
sacrificio que Fl ha hecho de si
mismo en obediencia al Padre para
la salvacion de todos nosotros. No
podemos acercarnos a la Mesa
eucaristica sin dejarnos llevar por



ese movimiento de la mision que,
partiendo del corazén mismo de
Dios, tiende a llegar a todos los
hombres. Asi pues, el impulso
misionero es parte constitutiva de la
forma eucaristica de la vida
cristiana.

Eucaristia y testimonio

85. La mision primera y fundamental
que recibimos de los santos Misterios
que celebramos es la de dar
testimonio con nuestra vida. El
asombro por el don que Dios nos ha
hecho en Cristo imprime en nuestra
vida un dinamismo nuevo,
comprometiéndonos a ser testigos de
su amor. Nos convertimos en testigos
cuando, por nuestras acciones,
palabras y modo de ser, aparece Otro
y se comunica. Se puede decir que el
testimonio es el medio con el que la
verdad del amor de Dios llega al
hombre en la historia, invitandolo a
acoger libremente esta novedad



radical. En el testimonio Dios, por asi
decir, se expone al riesgo de la
libertad del hombre. Jestus mismo es
el testigo fiel y veraz (cf. Ap 1,5; 3,14);
ha venido para dar testimonio de la
verdad (cf. Jn 18,37). Con estas
reflexiones deseo recordar un
concepto muy querido por los
primeros cristianos, pero que
también nos afecta a nosotros,
cristianos de hoy: el testimonio hasta
el don de si mismos, hasta el
martirio, ha sido considerado
siempre en la historia de la Iglesia
como la cumbre del nuevo culto
espiritual: « Presentar vuestros
cuerpos » (Rm 12,1). Se puede
recordar, por ejemplo, el relato del
martirio de san Policarpo de
Esmirna, discipulo de san Juan: todo
el acontecimiento dramatico es
descrito como una liturgia, mas aun
como si el martir mismo se
convirtiera en Eucaristia.[235]
Pensemos también en la conciencia
eucaristica que Ignacio de Antioquia



expresa ante su martirio: él se
considera « trigo de Dios » y desea
llegar a ser en el martirio « pan puro
de Cristo ».[236] El cristiano que
ofrece su vida en el martirio entra en
plena comunion con la Pascua de
Jesucristo y asi se convierte con El en
Eucaristia. Tampoco faltan hoy en la
Iglesia martires en los que se
manifiesta de modo supremo el amor
de Dios. Sin embargo, aun cuando no
se requiera la prueba del martirio,
sabemos que el culto agradable a
Dios implica también interiormente
esta disponibilidad,[237] y se
manifiesta en el testimonio alegre y
convencido ante el mundo de una
vida cristiana coherente alli donde el
Sefior nos llama a anunciarlo.

Jesucristo, unico Salvador

86. Subrayar la relacion intrinseca
entre Eucaristia y mision nos ayuda a
redescubrir también el contenido
ultimo de nuestro anuncio. Cuanto



mas vivo sea el amor por la
Eucaristia en el corazon del pueblo
cristiano, tanto mas clara tendra la
tarea de la mision: llevar a Cristo. No
es sO0lo una idea o una ética inspirada
en Fl, sino el don de su misma
Persona. Quien no comunica la
verdad del Amor al hermano no ha
dado todavia bastante. La Eucaristia,
como sacramento de nuestra
salvacion, nos lleva a considerar de
modo ineludible la unicidad de Cristo
y de la salvacion realizada por El a
precio de su sangre. Por tanto, la
exigencia de educar constantemente
a todos al trabajo misionero, cuyo
centro es el anuncio de Jesus, unico
Salvador, surge del Misterio
eucaristico, creido y celebrado.[238]
Asi se evitara que se reduzca a una
interpretacion meramente
sociologica la decisiva obra de
promocion humana que comporta
siempre todo auténtico proceso de
evangelizacion.



Libertad de culto

87. En este contexto, deseo hablar de
lo que los Padres han afirmado
durante la asamblea sinodal sobre
las graves dificultades que afectan a
la mision de aquellas comunidades
cristianas que viven en condiciones
de minoria o incluso privadas de la
libertad religiosa.[239] Realmente
debemos dar gracias al Sefior por
todos los Obispos, sacerdotes,
personas consagradas y laicos, que se
esfuerzan por anunciar el Evangelio
y viven su fe arriesgando la propia
vida. En muchas regiones del mundo
el mero hecho de ir a la Iglesia es un
testimonio heroico que expone a las
personas a la marginaciony a la
violencia. En esta ocasion, deseo
confirmar también la solidaridad de
toda la Iglesia con los que sufren por
la falta de libertad de culto. Alli
donde falta la libertad religiosa, lo
sabemos, falta en definitiva la
libertad mas significativa, ya que en



la fe el hombre expresa su intima
conviccion sobre el sentido ultimo de
su propia vida. Pidamos, pues, que
aumenten los espacios de libertad
religiosa en todos los Estados, para
que los cristianos, asi como también
los miembros de otras religiones,
puedan vivir personal y
comunitariamente sus convicciones
libremente.

Eucaristia,

misterio que se ha de ofrecer al
mundo Eucaristia: pan partido
para la vida del mundo

88. « El pan que yo daré es mi carne
para la vida del mundo » (Jn 6,51).
Con estas palabras el Sefior revela el
verdadero sentido del don de la
propia vida por todos los hombres y
nos muestran también la intima
compasioén que Fl tiene por cada
persona. En efecto, los Evangelios
nos narran muchas veces los
sentimientos de Jesus por los



hombres, de modo especial por los
que sufren y los pecadores (cf. Mt
20,34; Mc 6,54; Lc 9,41). Mediante un
sentimiento profundamente
humano, Fl expresa la intencion
salvadora de Dios para todos los
hombres, a fin de que lleguen a la
vida verdadera. Cada celebracion
eucaristica actualiza
sacramentalmente el don de la
propia vida que Jesus ha hecho en la
Cruz por nosotros y por el mundo
entero. Al mismo tiempo, en la
Eucaristia Jesus nos hace testigos de
la compasion de Dios por cada
hermano y hermana. Nace asi, en
torno al Misterio eucaristico, el
servicio de la caridad para con el
projimo, que « consiste justamente
en que, en Dios y con Dios, amo
también a la persona que no me
agrada o ni siquiera conozco. Esto
solo puede llevarse a cabo a partir
del encuentro intimo con Dios, un
encuentro que se ha convertido en
comunion de voluntad, llegando a



implicar el sentimiento. Entonces
aprendo a mirar a esta otra persona
no ya sélo con mis 0jos y
sentimientos, sino desde la
perspectiva de Jesucristo ».[240] De
ese modo, en las personas que
encuentro reconozco a hermanosy
hermanas por los que el Sefior ha
dado su vida amandolos « hasta el
extremo » (Jn 13,1). Por consiguiente,
nuestras comunidades, cuando
celebran la Eucaristia, han de ser
cada vez mas conscientes de que el
sacrificio de Cristo es para todos y
que, por eso, la Eucaristia impulsa a
todo el que cree en El a hacerse « pan
partido » para los demas y, por tanto,
a trabajar por un mundo mas justo y
fraterno. Pensando en la
multiplicacion de los panes y los
peces, hemos de reconocer que Cristo
sigue exhortando también hoy a sus
discipulos a comprometerse en
primera persona: « dadles vosotros
de comer » (Mt 14,16). En verdad, la
vocacion de cada uno de nosotros



consiste en ser, junto con Jesus, pan
partido para la vida del mundo.

Implicaciones sociales del Misterio
eucaristico

89. La union con Cristo que se realiza
en el Sacramento nos capacita
también para nuevos tipos de
relaciones sociales: « la “mistica" del
Sacramento tiene un caracter social
». En efecto, « la union con Cristo es
al mismo tiempo union con todos los
demaés a los que El se entrega. No
puedo tener a Cristo sélo para mi;
unicamente puedo pertenecerle en
union con todos los que son suyos o
lo seran »[241] A este respecto, hay
que explicitar la relacion entre
Misterio eucaristico y compromiso
social. La Eucaristia es sacramento
de comunion entre hermanos y
hermanas que aceptan reconciliarse
en Cristo, el cual ha hecho de judios y
paganos un pueblo solo, derribando
el muro de enemistad que los



separaba (cf. Ef 2,14). Solo esta
constante tension hacia la
reconciliacion permite comulgar
dignamente con el Cuerpo y la
Sangre de Cristo (cf. Mt 5,23- 24).
[242] Cristo, por el memorial de su
sacrificio, refuerza la comunion
entre los hermanos y, de modo
particular, apremia a los que estan
enfrentados para que aceleren su
reconciliacion abriéndose al didlogo
y al compromiso por la justicia. No
hay duda de que las condiciones para
establecer una paz verdadera son la
restauracion de la justicia, la
reconciliacion y el perdon.[243] De
esta toma de conciencia nace la
voluntad de transformar también las
estructuras injustas para restablecer
el respeto de la dignidad del hombre,
creado a imagen y semejanza de
Dios. La Eucaristia, a través de la
puesta en practica de este
compromiso, transforma en vida lo
que ella significa en la celebracion.
Como he tenido ocasién de afirmar,



la Iglesia no tiene como tarea propia
emprender una batalla politica para
realizar la sociedad mas justa
posible; sin embargo, tampoco puede
ni debe quedarse al margen de la
lucha por la justicia. La Iglesia « debe
insertarse en ella a traveés de la
argumentacion racional y debe
despertar las fuerzas espirituales, sin
las cuales la justicia, que siempre
exige también renuncias, no puede
afirmarse ni prosperar ».[244]

En la perspectiva de la
responsabilidad social de todos los
cristianos, los Padres sinodales han
recordado que el sacrificio de Cristo
es misterio de liberacion que nos
interpela y provoca continuamente.
Dirijo por tanto una llamada a todos
los fieles para que sean realmente
operadores de paz y de justicia: « En
efecto, quien participa en la
Eucaristia ha de empefiarse en
construir la paz en nuestro mundo
marcado por tantas violencias y



guerras, y de modo particular hoy,
por el terrorismo, la corrupcion
economica y la explotacion sexual ».
[245] Todos estos problemas, que a su
vez engendran otros fenomenos
degradantes, son los que despiertan
viva preocupacion. Sabemos que
estas situaciones no se pueden
afrontar de un manera superficial.
Precisamente, gracias al Misterio que
celebramos, deben denunciarse las
circunstancias que van contra la
dignidad del hombre, por el cual
Cristo ha derramado su sangre,
afirmando asi el valor tan alto de
cada persona.

El alimento de la verdad y la
indigencia del hombre

90. No podemos permanecer pasivos
ante ciertos procesos de
globalizacion que con frecuencia
hacen crecer desmesuradamente en
todo el mundo la diferencia entre
ricos y pobres. Debemos denunciar a



quien derrocha las riquezas de la
tierra, provocando desigualdades
que claman al cielo (cf. St 5,4). Por
ejemplo, es imposible permanecer
callados ante « las imagenes
sobrecogedoras de los grandes
campos de profugos o de refugiados
—en muchas partes del mundo—
acogidos en precarias condiciones
para librarse de una suerte peor,
pero necesitados de todo. Estos seres
humanos, ¢no son nuestros
hermanos y hermanas? ¢ Acaso sus
hijos no vienen al mundo con las
mismas esperanzas legitimas de
felicidad que los demas? ».[246] E1
Sefior Jesus, Pan de vida eterna, nos
apremia y nos hace estar atentos a
las situaciones de pobreza en que se
halla todavia gran parte de la
humanidad: son situaciones cuya
causa implica a menudo un clara e
inquietante responsabilidad por
parte de los hombres. En efecto, « se
puede afirmar, sobre la base de datos
estadisticos disponibles, que menos



de la mitad de las ingentes sumas
destinadas globalmente a
armamento seria mas que suficiente
para sacar de manera estable de la
indigencia al inmenso ejército de los
pobres. Esto interpela a la conciencia
humana. Nuestro comun
compromiso por la verdad puede y
tiene que dar nueva esperanza a
estas poblaciones que viven bajo el
umbral de la pobreza, mucho mas a
causa de situaciones que dependen
de las relaciones internacionales
politicas, comerciales y culturales,
que por circunstancias incontroladas
».[247]

El alimento de la verdad nos impulsa
a denunciar las situaciones indignas
del hombre, en las que a causa de la
injusticia y la explotacion se muere
por falta de comida, y nos da nueva
fuerza y &nimo para trabajar sin
descanso en la construccion de la
civilizacion del amor. Los cristianos
han procurado desde el principio



compartir sus bienes (cf. Hch 4,32) y
ayudar a los pobres (cf. Rm 15,26). La
colecta en las asambleas litargicas no
solo nos lo recuerda expresamente,
sino que es también una necesidad
muy actual. Las instituciones
eclesiales de beneficencia, en
particular Caritas en sus diversos
ambitos, desarrollan el precioso
servicio de ayudar a las personas
necesitadas, sobre todo a los mas
pobres. Estas instituciones,
inspirandose en la Eucaristia, que es
el sacramento de la caridad, se
convierten en su expresion concreta;
por ello merecen todo encomio y
estimulo por su compromiso
solidario en el mundo.

Doctrina social de la Iglesia

91. El misterio de la Eucaristia nos
capacita e impulsa a un trabajo
audaz en las estructuras de este
mundo para llevarles aquel tipo de
relaciones nuevas, que tiene su



fuente inagotable en el don de Dios.
La oracion que repetimos en cada
santa Misa: « Danos hoy nuestro pan
de cada dia », nos obliga a hacer todo
lo posible, en colaboracion con las
instituciones internacionales,
estatales o privadas, para que cese 0
al menos disminuya en el mundo el
escandalo del hambre y de la
desnutricion que sufren tantos
millones de personas, especialmente
en los paises en vias de desarrollo. E1
cristiano laico en particular, formado
en la escuela de la Eucaristia, esta
llamado a asumir directamente la
propia responsabilidad politica y
social. Para que pueda desempefar
adecuadamente sus cometidos hay
que prepararlo mediante una
educacion concreta a la caridad y a la
justicia. Por eso, como ha pedido el
Sinodo, es necesario promover la
doctrina social de la Iglesia y darla a
conocer en las didcesis y en las
comunidades cristianas.[248] En este
precioso patrimonio, procedente de



la mas antigua tradicion eclesial,
encontramos los elementos que
orientan con profunda sabiduria el
comportamiento de los cristianos
ante las cuestiones sociales
candentes. Esta doctrina, madurada
durante toda la historia de la Iglesia,
se caracteriza por el realismo y el
equilibrio, ayudando asi a evitar
compromisos equivocos o utopias
ilusorias.

Santificacion del mundo y
salvaguardia de la creacion

92. Para desarrollar una profunda
espiritualidad eucaristica que pueda
incidir también de manera
significativa en el campo social, se
requiere que el pueblo cristiano
tenga conciencia de que, al dar
gracias por medio de la Eucaristia, lo
hace en nombre de toda la creacion,
aspirando asi a la santificacion del
mundo y trabajando intensamente
para tal fin.[249] La Eucaristia



misma proyecta una luz intensa
sobre la historia humana y sobre
todo el cosmos. En esta perspectiva
sacramental aprendemos, dia a dia,
que todo acontecimiento eclesial
tiene caracter de signo, mediante el
cual Dios se comunica a si mismo y
nos interpela. De esta manera, la
forma eucaristica de la vida puede
favorecer verdaderamente un
auténtico cambio de mentalidad en
el modo de ver la historia y el
mundo. La liturgia misma nos educa
a todo esto cuando, durante la
presentacion de las ofrendas, el
sacerdote dirige a Dios una oracion
de bendicion y de peticion sobre el
pany el vino, « fruto de la tierra », «
de la vid » y del « trabajo del hombre
». Con estas palabras, ademas de
incluir en la ofrenda a Dios toda la
actividad y el esfuerzo humano, el
rito nos lleva a considerar la tierra
como creacion de Dios, que produce
todo lo necesario para nuestro
sustento. La creacion no es una



realidad neutral, mera materia que
se puede utilizar indiferentemente
siguiendo el instinto humano. Mas
bien forma parte del plan bondadoso
de Dios, por el que todos nosotros
estamos llamados a ser hijos e hijas
en el Unigénito de Dios, Jesucristo (cf.
Ef1,4-12). La fundada preocupacion
por las condiciones ecoldgicas en que
se encuentra la creacion en muchas
partes del mundo encuentra motivos
de tranquilidad en la perspectiva de
la esperanza cristiana, que nos
compromete a actuar
responsablemente en defensa de la
creacion.[250] En efecto, en la
relacion entre la Eucaristia y el
universo descubrimos la unidad del
plan de Dios y se nos invita a
descubrir la relacion profunda entre
la creacion y la « nueva creacion »,
inaugurada con la resurreccion de
Cristo, nuevo Adan. En ella
participamos ya desde ahora en
virtud del Bautismo (cf. Col 2,12 s.), y
asi se le abre a nuestra vida cristiana,



alimentada por la Eucaristia, la
perspectiva del mundo nuevo, del
nuevo cielo y de la nueva tierra,
donde la nueva Jerusalén baja del
cielo, desde Dios, « ataviada como
una novia que se adorna para su
esposo » (Ap 21,2).

Utilidad de un Compendio
eucaristico

93. Al final de estas reflexiones, en
las que he querido fijarme en las
orientaciones surgidas en el Sinodo,
deseo acoger también una peticion
que hicieron los Padres para ayudar
al pueblo cristiano a creer, celebrary
vivir cada vez mejor el Misterio
eucaristico. Preparado por los
Dicasterios competentes se publicara
un Compendio que recogera textos
del Catecismo de la Iglesia Catolica,
oraciones y explicaciones de las
Plegarias Eucaristicas del Misal, asi
como todo lo que pueda ser util para
la correcta comprension, celebracion



y adoracion del Sacramento del altar.
[251] Espero que este instrumento
ayude a que el memorial de la
Pascua del Sefior se convierta cada
vez mas en fuente y culmen de la
vida y de la mision de la Iglesia. Esto
impulsara a cada fiel a hacer de su
propia vida un verdadero culto
espiritual.

CONCLUSION

94. Queridos hermanos y hermanas,
la Eucaristia es el origen de toda
forma de santidad, y todos nosotros
estamos llamados a la plenitud de
vida en el Espiritu Santo. jCuantos
santos han hecho auténtica la propia
vida gracias a su piedad eucaristica!
Desde san Ignacio de Antioquia a san
Agustin, de san Antonio Abad a san
Benito, de san Francisco de Asis a
santo Tomas de Aquino, de santa
Clara de Asis a santa Catalina de
Siena, de san Pascual Bailon a san
Pedro Julidn Eymard, de san Alfonso



Maria de Ligorio al beato Carlos de
Foucauld, de san Juan Maria Vianney
a santa Teresa de Lisieux, de san Pio
de Pietrelcina a la beata Teresa de
Calcuta, del beato Piergiorgio
Frassati al beato Ivan Mertz, s6lo por
citar algunos de los numerosos
nombres. La santidad ha tenido
siempre su centro en el sacramento
de la Eucaristia.

Por eso, es necesario que en la Iglesia
se crea realmente, se celebre con
devocidn y se viva intensamente este
santo Misterio. El don de si mismo
que Jesus hace en el Sacramento
memorial de su pasion, nos asegura
que el culmen de nuestra vida esta
en la participacion en la vida
trinitaria, que en El se nos ofrece de
manera definitiva y eficaz. La
celebracion y adoracion de la
Eucaristia nos permiten acercarnos
al amor de Dios y adherirnos
personalmente a él hasta unirnos
con el Sefior amado. El ofrecimiento



de nuestra vida, la comunidén con
toda la comunidad de los creyentes y
la solidaridad con cada hombre, son
aspectos imprescindibles de la logiké
latreia, del culto espiritual, santo y
agradable a Dios (cf. Rm 12,1), en el
que toda nuestra realidad humana
concreta se transforma para su
gloria. Invito, pues, a todos los
pastores a poner la maxima atencion
en la promocion de una
espiritualidad cristiana
auténticamente eucaristica. Que los
presbiteros, los didconos y todos los
que desempefian un ministerio
eucaristico, reciban siempre de estos
mismos servicios, realizados con
esmero y preparacion constante,
fuerza y estimulo para el propio
camino personal y comunitario de
santificacion. Exhorto a todos los
laicos, en particular a las familias, a
encontrar continuamente en el
Sacramento del amor de Cristo la
fuerza para transformar la propia
vida en un signo auténtico de la



presencia del Sefior resucitado. Pido
a todos los consagrados y
consagradas que manifiesten con su
propia vida eucaristica el esplendor y
la belleza de pertenecer totalmente

al Sefior.

95. A principios del s. IV, el culto
cristiano estaba todavia prohibido
por las autoridades imperiales.
Algunos cristianos del Norte de
Africa, que se sentian en la
obligacion de celebrar el dia del
Sefior, desafiaron la prohibicion.
Fueron martirizados mientras
declaraban que no les era posible
vivir sin la Eucaristia, alimento del
Sefior: sine dominico non possumus.
[252] Que estos martires de Abitinia,
junto con muchos santos y beatos
que han hecho de la Eucaristia el
centro de su vida, intercedan por
nosotros y nos ensefien la fidelidad al
encuentro con Cristo resucitado.
Nosotros tampoco podemos vivir sin
participar en el Sacramento de



nuestra salvacion y deseamos ser
iuxta dominicam viventes, es decir,
llevar a la vida lo que celebramos en
el dia del Sefior. En efecto, este es el
dia de nuestra liberacion definitiva.
¢Qué tiene de extrafio que deseemos
vivir cada dia segun la novedad
introducida por Cristo con el misterio
de la Eucaristia?

96. Que Maria Santisima, Virgen
inmaculada, arca de la nueva y
eterna alianza, nos acompaifie en este
camino al encuentro del Sefior que
viene. En Ella encontramos la
esencia de la Iglesia realizada del
modo mas perfecto. La Iglesia ve en
Maria, « Mujer eucaristica » —como
la ha llamado el Siervo de Dios Juan
Pablo II [253]—, su icono mas
logrado, y la contempla como modelo
insustituible de vida eucaristica. Por
eso, en presencia del « verum Corpus
natum de Maria Virgine » sobre el
altar, el sacerdote, en nombre de la
asamblea liturgica, afirma con las



palabras del canon: « Veneramos la
memoria, ante todo, de la gloriosa
siempre Virgen Maria, Madre de
Jesucristo, nuestro Dios y Sefior ».
[254] Su santo nombre se invoca y
venera también en los canones de las
tradiciones cristianas orientales. Los
fieles, por su parte, « encomiendan a
Maria, Madre de la Iglesia, suvida y
su trabajo. Esforzandose por tener
los mismos sentimientos de Maria,
ayudan a toda la comunidad a vivir
como ofrenda viva, agradable al
Padre ».[255] Ella es la Tota pulchra,
Toda hermosa, ya que en Ella brilla
el resplandor de la gloria de Dios. La
belleza de la liturgia celestial, que
debe reflejarse también en nuestras
asambleas, tiene un fiel espejo en
Ella. De Ella hemos de aprender a
convertirnos en personas
eucaristicas y eclesiales para poder
presentarnos también nosotros,
segun la expresion de san Pablo, «
inmaculados » ante el Sefior, tal



como El nos ha querido desde el
principio (cf. Col 1,21; Ef 1,4).[256]

97. Que el Espiritu Santo, por
intercesion de la Santisima Virgen
Maria, encienda en nosotros el
mismo ardor que sintieron los
discipulos de Emaus (cf. Lc 24,13-35),
y renueve en nuestra vida el
asombro eucaristico por el
resplandor y la belleza que brillan en
el rito liturgico, signo eficaz de la
belleza infinita propia del misterio
santo de Dios. Aquellos discipulos se
levantaron y volvieron de prisa a
Jerusalén para compartir la alegria
con los hermanos y hermanas en la
fe. En efecto, la verdadera alegria
esta en reconocer que el Sefor se
queda entre nosotros, compafiero fiel
de nuestro camino. La Eucaristia nos
hace descubrir que Cristo muerto y
resucitado, se hace contemporaneo
nuestro en el misterio de la Iglesia,
su Cuerpo. Hemos sido hechos
testigos de este misterio de amor.



Deseemos ir llenos de alegria y
admiracion al encuentro de la santa
Eucaristia, para experimentar y
anunciar a los demas la verdad de la
palabra con la que Jesus se despidio
de sus discipulos: « Yo estoy con
vosotros todos los dias, hasta al fin
del mundo » (Mt 28,20).

En Roma, junto a san Pedro, el 22 de
Febrero, fiesta de la Catedra del
Apostol san Pedro, del afio 2007,
segundo de mi Pontificado. Notas [1]
Cf. Sto. Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 111, q. 73, a. 3.

[2] In Iohannis Evangelium Tractatus,
26,5: PL 35, 1609.

[3] A los participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregacion para la
Doctrina de la Fe (10 febrero 2006):
AAS 98 (2006), 255.

[4] Discurso a los participantes en la
III reunion del XI Consejo Ordinario
del Sinodo de los Obispos (1 junio



2006): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua espariola (9 junio 2006), p. 18.

[5] Cf. Propositio 2.

[6] Me refiero a la necesidad de una
hermenéutica de la continuidad con
referencia también a una correcta
lectura del desarrollo liturgico
después del Concilio Vaticano II: cf.
Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2005): AAS 98 (2006),
44-45.

[7] Cf. AAS 97(2005), 337-352.

[8] Cf. Afio de la Eucaristia.
Sugerencias y propuestas (14 octubre
2004): L'Osservatore Romano (15
octubre 2004), Suplemento.

[9] Cf. AAS 95(2003), 433-475.
Recuérdese también la Instruccion
de la Congregacion para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Redemptionis
Sacramentum (25 marzo 2004): AAS


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20041014_anno-eucaristia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html

96 (2004), 549-601, querida
expresamente por Juan Pablo II.

[10] Por recordar solo los principales:
Conc. Ecum. de Trento, Doctrina et
canones de ss. Missae sacrificio, DS
1738-1759; Ledn XIII, Carta enc.
Mirae Caritatis (28 mayo 1902): ASS
(1903), 115- 136, 115-136; Pio XII,
Carta enc. Mediator Dei (20
noviembre 1947): AAS 39 (1947),
521-595; Pablo VI, Carta enc.
Mysterium Fidei (3 septiembre 1965):
AAS 57 (1965), 753-774; Juan Pablo II,
Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17
abril 2003): AAS 95(2003), 433-475;
Congregacion para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instr. Eucharisticum mysterium (25
mayo 1967): AAS 59 (1967), 539-573;
Instr. Liturgiam authenticam (28
marzo 2001): AAS 93 (2001), 685-726.

[11] Cf. Propositio 1.

[12] N. 14: AAS 98 (2006), 229.


https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM

[13] Catecismo de la Iglesia Catolica,
1327.

[14] Propositio 16.

[15] Homilia en la Misa de toma de
posesion de la Catedra de Roma (7
mayo 2005): AAS 97 (2005), 752.

[16] Cf. Propositio 4.

[17] De Trinitate, VIII, 8, 12: CCL 50,
287.

[18] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 12: AAS 98 (2006),
228.

[19] Cf. Propositio 3.

[20] Breviario Romano, Himno en el
Oficio de lectura de la solemnidad del
Santisimo Cuerpo y Sangre de Cristo.

[21] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 13: AAS 98 (2006),
228.


https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050507_san-giovanni-laterano_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html

[22] Homilia en la explanada de
Marienfeld (21 agosto 2005): AAS 97
(2005), 891-892.

[23] Cf. Propositio 3.

[24] Cf. Misal Romano, Plegaria
Eucaristica IV.

[25] Catequesis XXIII, 7: PG 33, 1114s.

[26] Cf. Sobre el sacerdocio, V1, 4: PG
48, 681.

[27] Ibid., III, 4: PG 48, 642.
[28] Propositio 22.

[29] Cf. Propositio 42: « Este
encuentro eucaristico se realiza en el
Espiritu Santo que nos transforma y
santifica. F1 despierta en el discipulo
la decidida voluntad de anunciar con
audacia a los demas lo que se ha
escuchado y vivido, para
acompaiiarlos al mismo encuentro
con Cristo. De este modo, el discipulo,



enviado por la Iglesia, se abre a una
misioén sin fronteras ».

[30] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 3; véase, por ejemplo, S. Juan
Crisostomo, Catequesis 3,13-19: SC
50,174-177.

[31] Juan Pablo II, Carta enc. Ecclesia
de Eucharistia (17 abril 2003), 1: AAS
95(2003) 433.

[32] Ibid., 21: AAS 95 (2003), 447.

[33] Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Redemptor hominis (4 marzo 1979),
20: AAS 71 (1979), 309-316; Carta ap.
Dominicae Cenae (24 febrero 1980), 4:
AAS 72 (1980), 119-121.

[34] Cf. Propositio 5.

[35] Cf. Sto. Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, 111, q. 80, a. 4.

[36] N. 38: AAS 95 (2003), 458.


https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0038/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0038/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_sp.html

[37] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre la Iglesia, 23.

[38] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Carta Communionis notio,
sobre algunos aspectos de la Iglesia
como comunion (28 mayo 1992), 11:
AAS 85 (1993), 844-845.

[39] Propositio 5: « El término
“catolico” expresa la universalidad
que proviene de la unidad que la
Eucaristia, que se celebra en cada
Iglesia, favorece y edifica. En la
Eucaristia, las Iglesias particulares
tienen el papel de hacer visible en la
Iglesia universal su propia unidad y
su diversidad. Esta relacion de amor
fraterno deja entrever la comunion
trinitaria. Los concilios y los sinodos
expresan en la historia este aspecto
fraterno de la Iglesia ».

[40] Cf. ibid.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_sp.html

[41] Decr. Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministerio y vida de los
presbiteros, 5.

[42] Cf. Propositio 14.

[43] Const. dogm. Lumen gentium,
sobre la Iglesia, 1.

[44] De Orat. Dom., 23: PL 4, 553.

[45] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre la Iglesia, 48;
cf. también ibid., 9.

[46] Cf. Propositio 13.

[47] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 7.

[48] Cf. ibid., 11; Conc. Ecum. Vat. II,
Decr. Ad gentes, sobre la actividad
misionera de la Iglesia, 9.13.

[49] Cf. Juan Pablo II, Carta ap.
Dominicae Cenae (24 febrero 1980), 7:
AAS 72 (1980), 124-127; Conc. Ecum.


https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_24021980_dominicae-cenae_sp.html

Vat. II, Decr. Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministerio y vida de los
presbiteros, 5.

[50] Cf. Codigo de los Canones de las
Iglesias Orientales, can. 710.

[51] Cf. Rito de la iniciacion cristiana
de los adultos, Introd. gen., nn. 34-36.

[52] Cf. Rito del Bautismo de los nifios,
Introd. nn. 18-19.

[53] Cf. Propositio 15.

[54] Cf. Propositio 7. Juan Pablo II,
Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17
abril 2003), 36: AAS 95 (2003),
457-458.

[55] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Reconciliatio et
paenitentia (2 diciembre 1984), 18:
AAS 77 (1985), 224-228.

[56] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1385.


https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM

[57] A este respecto, se puede pensar
en el Confiteor o en las palabras del
sacerdote y de la asamblea antes de
acercarse al altar: « Sefior, no soy
digno de que entres en mi casa, pero
una palabra tuya bastard para
sanarme ». La liturgia prevé
justamente algunas oraciones muy
bellas para el sacerdote, transmitidas
por la tradicion y que le recuerdan la
necesidad de ser perdonado, como,
por ejemplo, las que se pronuncian
en voz baja antes de invitar a los
fieles a la comunion sacramental: «
librame, por la recepcion de tu Cuerpo
y de tu Sangre, de todas mis culpasy
de todo mal. Concédeme cumplir
siempre tus mandamientos y jamas
permitas que me separe de ti ».

[58] Cf. S. Juan Damasceno, Sobre la
recta fe, IV, 9: PG 94, 1124C; S.
Gregorio Nacianceno, Discurso 39,
17: PG 36, 356A; Conc. Ecum. de
Trento, Doctrina de sacramento
paenitentiae, cap. 2: DS 1672.



[59] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 11; Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Reconciliatio et
paenitentia (2 diciembre 1984), 30:
AAS 77 (1985), 256-257.

[60] Cf. Propositio 7.

[61]Cf. Juan Pablo II, Motu proprio
Misericordia Dei (7 abril 2002): AAS
94 (2002), 452-459.

[62] Junto con los Padres sinodales,
recuerdo que las celebraciones
penitenciales no sacramentales,
mencionadas en el ritual del
sacramento de la Reconciliacion,
pueden ser utiles para aumentar el
espiritu de conversion y de
comunion en las comunidades
cristianas, preparando asi los
corazones a la celebracion del
sacramento: cf. Propositio 7.

[63] Cf. Codigo de Derecho Canonico,
can. 508.


https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM

[64] Pablo VI, Const. ap.
Indulgentiarum doctrina (1 enero
1967), Normae, n. 1: AAS 59 (1967),
21.

[65] Ibid., 9: AAS 59 (1967), 18-19.

[66] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1499-1531.

[67] Ibid., 1524.
[68] Cf. Propositio 44.

[69] Cf. Sinodo de los Obispos, II
Asamblea General, Documento sobre
el sacerdocio ministerial Ultimis
temporibus (30 noviembre 1971): AAS
63 (1971), 898-942.

[70] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
marzo 1992), 42-69: AAS 84 (1992),
729-778.

[71] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 10; Congregacion para la


https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM

Doctrina de la Fe, Carta sobre
algunas cuestiones concernientes al
ministro de la Eucaristia Sacerdotium
ministeriale (6 agosto 1983): AAS 75
(1983), 1001-1009.

[72] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1548.

[73] Ibid., 1552.

[74] Cf. In Iohannis Evangelium
Tractatus 123, 5: PL 35, 1967.

[75] Cf. Propositio 11.

[76] Cf. Decr. Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministerio y vida de los
presbiteros, 16.

[77] Cf. Juan XXIII, Carta enc.
Sacerdotii nostri primordia (1 agosto
1959): AAS 51 (1959), 545-579; Pablo
VI, Carta enc. Sacerdotalis coelibatus
(24 junio 1967): AAS 59 (1967),
657-697; Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25


https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM

marzo 1992), 29: AAS 84 (1992),
703-705; Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana ( 22 diciembre 2006):
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espariola (29 diciembre 2006), p. 7.

[78] Cf. Propositio 11.

[79] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Optatam totius, sobre la formacion
sacerdotal, 6; Codigo de Derecho
Canonico, can. 241, § 1 y can. 1029;
Cadigo de los Canones de las Iglesias
Orientales, can. 342, § 1y can. 758;
Juan Pablo II, Exhort. ap. postsinodal
Pastores dabo vobis (25 marzo 1992)
11.34.50: AAS 84 (1992), 673-675;
712-714; 746-748; Congregacion para
el Clero, Directorio para el ministerio
y la vida de los presbiteros Dives
Ecclesiae (31 marzo 1994), 58: LEV,
1994, pp. 56-58; Congregacion para la
Educacion Catdlica, Instruccion sobre
los criterios de discernimiento
vocacional sobre las personas con
tendencias homosexuales con vistas


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_31011994_directory_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_31011994_directory_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html

a su admision al Seminario y a las
Ordenes sagradas (4 noviembre
2005): AAS 97 (2005), 1007-1013.

[80] Cf. Propositio 12; Juan Pablo II,
Exhort. ap. postsinodal Pastores dabo
vobis (25 marzo 1992) 41: AAS 84
(1992), 726-729.

[81] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre la Iglesia, 29.

[82] Cf. Propositio 38.

[83] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Familiaris consortio (22
noviembre 1981), 57: AAS 74 (1982),
149-150.

[84] Carta ap. Mulieris dignitatem (15
agosto 1988), 26: AAS 80 (1988),
1715-1716.

[85] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1617.

[86] Cf. Propositio 8.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_20051104_istruzione_sp.html
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM

[87] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 11.

[88]Ct. Propositio 8.

[89] Cf. Juan Pablo II, Carta ap.
Mulieris dignitatem (15 agosto 1988):
AAS 80 (1988), 1653-1729;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Carta a los Obispos de la Iglesia
Catolica sobre la colaboracion del
hombre y de la mujer en la Iglesia y en
el mundo (31 mayo 2004): AAS 96
(2004), 671-687.

[90] Cf. Propositio 9.

[91] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1640.

[92] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Familiaris consortio (22
noviembre 1981), 84: AAS 74 (1982),
184-186; Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Carta a los Obispos
de la Iglesia Catolica sobre la


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_sp.html
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html

recepcion de la comunion eucaristica
por parte de los fieles divorciados y
vueltos a casar Annus Internationalis
Familiae (14 septiembre 1994): AAS
86 (1994), 974-979.

[93] Cf. Consejo Pontificio para los
Textos Legislativos, Instruccion sobre
las normas que han de observarse en
los tribunales eclesiasticos en las
causas matrimoniales Dignitas
connubii (25 enero 2005), Ciudad del
Vaticano, 2005.

[94] Cf. Propositio 40.

[95] Discurso al Tribunal de la Rota
Romana con ocasion de la
inauguracion del afo judicial (28
enero 2006): AAS 98 (2006), 138.

[96] Cf. Propositio 40.

[97] Cf. ibid. [98] Cf. ibid.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/intrptxt/documents/rc_pc_intrptxt_doc_20050125_dignitas-connubii_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/intrptxt/documents/rc_pc_intrptxt_doc_20050125_dignitas-connubii_sp.html

[99] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 48.

[100] Cf. Propositio 3.

[101] A este propdésito, quisiera
recordar las palabras llenas de
esperanza y de consuelo de la
Plegaria eucaristica II: « Acuérdate
también de nuestros hermanos que
durmieron en la esperanza de la
resurreccion, y de todos los que han
muerto en tu misericordia; admitelos
a contemplar la luz de tu rostro ».

[102] Cf. Homilia (8 diciembre 2005):
AAS 98 (2006), 15-16.

[103] Const. dogm. Lumen gentium,
sobre la Iglesia, 58.

[104] Propositio 4.

[105] Relatio post disceptationem, 4:
L'Osservatore Romano (14 octubre
2005), p. 5.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_sp.html

[106] Cf. Serm. 1, 7; 11, 10; 22, 7; 29,
76: Sermones dominicales ad fidem
codicum nunc denuo editi,
Grottaferrata, 1977, pp.135, 209 s.,
292 s., 337; Benedicto XVI, Mensaje a
los Movimientos Eclesiales y a las
Nuevas Comunidades (22 mayo 2006):
AAS 98 (2006), 463.

[107] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia
en el mundo actual, 22.

[108] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 2.4.

[109] Propositio 33.
[110] Sermo 227, 1: PL 38, 1099.

[111] S. Agustin, In Iohannis
Evangelium Tractatus, 21, 8: PL 35,
1568.

[112] Ibid., 28,1: PL 35, 1622.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2006/documents/hf_ben-xvi_mes_20060522_ecclesial-movements_sp.html

[113] Cf. Propositio 30. La santa Misa
que la Iglesia celebra durante la
semana, y a la que se invita a los
fieles a participar, tiene también su
paradigma en el dia del Sefior, el dia
de la resurreccién de Cristo;
Propositio 43.

[114] Cf. Propositio 2.
[115] Cf. Propositio 25.

[116] Cf. Propositio 19. La Propositio
25 especifica: « Una auténtica accion
liturgica expresa la sacralidad del
Misterio eucaristico. Esta deberia
reflejarse en las palabras y las
acciones del sacerdote celebrante
mientras intercede ante Dios, tanto
con los fieles como por ellos ».

[117] Ordenacion General del Misal
Romano, 22; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 41;
Congregacion para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,



Instr. Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004), 19-25: AAS 96 (2004),
555-557.

[118] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Christus Dominus, sobre la funcion
pastoral de los obispos, 14; Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 41.

[119] Ordenacion General del Misal
Romano, 22.

[120] Cf. ibid. [121] Cf. Propositio 25.

[122] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 112-130.

[123] Cf. Propositio 27.

[124] Cf. ibid. [125] Con referencia a
estos aspectos, es necesario atenerse
fielmente a lo establecido en la
Ordenacion General del Misal
Romano, 319-351.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html

[126] Cf. Ordenacion General del
Misal Romano, 39-41; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
112-118.

[127] Sermo 34, 1: PL 38, 210.

[128] Cf. Propositio 25: « Como todas
las expresiones artisticas, también el
canto debe armonizarse
intimamente con la liturgia y
contribuir eficazmente a su
finalidad, es decir, ha de expresar la
fe, la oracion, la admiracion y el
amor a Jesus presente en la
Eucaristia ».

[129] Cf. Propositio 29.
[130] Cf. Propositio 36.

[131] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 116; Ordenacion
General del Misal Romano, 41.



[132] Ordenacion General del Misal
Romano, 28; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 56; Sagrada
Congregacion de Ritos, Instr.
Eucharisticum Mysterium (25 mayo
1967), 3: AAS 57 (1967), 540-543.

[133] Cf. Propositio 18.
[134] Ibid.

[135] Ordenacion General del Misal
Romano, 29.

[136] Cf. Juan Pablo II, Carta. enc.
Fides et ratio (14 septiembre 1998),
13: AAS 91 (1999), 15-16.

[137] S. Jeronimo, Comm. in Is., Prol.:
PL 24,17; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. dogm. Dei Verbum, sobre la
divina revelacion, 25.

[138] Cf. Propositio 31.

[139] Cf. Ordenacion General del
Misal Romano, 29; Conc. Ecum. Vat.


https://www.vatican.va/edocs/ESL0036/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0036/_INDEX.HTM

II, Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 7.33.52.

[140] Propositio 19.

[141] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 52.

[142] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 21.

[143] Para este fin, el Sinodo ha
exhortado a elaborar elementos
pastorales basados en el leccionario
trienal, que ayuden a unir
intrinsecamente la proclamacion de
las lecturas previstas con la doctrina
de la fe: cf. Propositio 19.

[144] Cf. Propositio 20.

[145] Ordenacion General del Misal
Romano, 78.

[146] Cf. ibid. 78-79.



[147] Cf. Propositio 22.

[148] Ordenacion General del Misal
Romano, 79d.

[149] Ibid. 79c.

[150] Teniendo en cuenta costumbres
antiguas y venerables, asi como los
deseos manifestados por los Padres
sinodales, he pedido a los Dicasterios
competentes que estudien la
posibilidad de colocar el rito de la
paz en otro momento, por ejemplo,
antes de la presentacion de las
ofrendas en el altar. Por lo demas,
dicha opcién recordaria de manera
significativa la amonestacion del
Sefior sobre la necesidad de
reconciliarse antes de presentar
cualquier ofrenda a Dios (cf. Mt 5,23
s.): cf. Propositio 23.

[151] Cf. Congregacion para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instr. Redemptionis


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html

Sacramentum (25 marzo 2004), 80-96:
AAS 96 (2004), 574-577.

[152] Cf. Propositio 34.
[153] Cf. Propositio 35.
[154] Cf. Propositio 24.

[155] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
14-20; 30 s.; 48 s.; Congregacion para
el Culto Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instr. Redemptionis
Sacramentum (25 marzo 2004), 36-42:
AAS 96 (2004), 561-564.

[156] N. 48.

[157] Ibid. [158] Cf. Congregacion
para el Clero y otros Dicasterios de la
Curia Romana, Instr. Sobre algunas
cuestiones acerca de la colaboracion
de los fieles laicos en el sagrado
ministerio de los sacerdotes,
Ecclesiae de mysterio (15 agosto
1997): AAS 89 (1997), 852-877.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html

[159] Cf. Propositio 33.

[160] Ordenacion General del Misal
Romano, 92.

[161] Cf. ibid., 94.

[162] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Apostolicam actuositatem, sobre el
apostolado de los laicos, 24;
Ordenacion General del Misal
Romano, nn. 95-111; Congregacion
para el Culto Divino y la Disciplina de
los Sacramentos, Instr. Redemptionis
Sacramentum (25 marzo 2004), 43-47:
AAS 96 (2004), 564-566; Propositio 33:
« Se han de introducir estos
ministerios de acuerdo con un
mandato especifico y las exigencias
reales de la comunidad que celebra.
Las personas encargadas de estos
servicios litargicos laicales han de
ser elegidas con mucha atencion,
bien preparadas y acompafadas con
una formacion permanente. Su
nombramiento ha de ser temporal.
Dichas personas deben ser conocidas


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20040423_redemptionis-sacramentum_sp.html

por la comunidad y recibir de ella el
debido reconocimiento ».

[163] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 37-42.

[164] Cf. nn. 386-399.
[165] AAS 87 (1995), 288-314.

[166] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Ecclesia in Africa (14 septiembre
1995), 55-71; Exhort. ap. postsinodal
Ecclesia in America (22 enero 1999),
16.40.64.70-72: AAS 91 (1999),
752-753; 775-776; 799; 805-809;
Exhort. ap. postsinodal Ecclesia in
Asia (6 noviembre 1999), 21s.: AAS 92
(2000), 482-487; Exhort. ap.
postsinodal Ecclesia in Oceania (22
noviembre 2001), 16: AAS 94 (2002),
382- 384; Exhort. ap. postsinodal
Ecclesia in Europa (28 junio 2003), 58-
60: AAS 95 (2003), 685-686.

[167] Cf. Propositio 26.



[168] Cf. Propositio 35; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
11.

[169] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1388; Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 55.

[170] Cf. Carta enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 abril 2003), 34: AAS
95 (2003), 456.

[171] Asi, por ejemplo, Sto. Tomas de
Aquino, Summa Theologiae, 111, q. 80,
a. 1,2; Sta. Teresa de Jesus, Camino de
perfeccion, cap. 35. La doctrina ha
sido confirmada con autoridad por el
Concilio de Trento, sess. XIII, c. VIII.

[172] Cf. Juan Pablo II, Carta enc. Ut
unum sint (25 mayo 1995), 8: AAS 87
(1995), 925-926.

[173] Cf. Propositio 41; Conc. Ecum.
Vat. II, Decr. Unitatis redintegratio,


https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM

sobre el ecumenismo, 8,15; Juan
Pablo II, Carta enc. Ut unum sint (25
mayo 1995), 46: AAS 87 (1995), 948;
Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17
abril 2003), 45-46: AAS 95 (2003), 463-
464; Codigo de Derecho Candonico,
can. 844 §§ 3-4; Codigo de los Canones
de las Iglesias Orientales, can. 671 §§
3-4; Consejo Pontificio para la Unidad
de los Cristianos, Directoire pour
l'application des principes et des
normes sur l'cecuménisme (25 marzo
1993), 125, 129-131: AAS 85 (1993),
1087, 1088-1089.

[174] Cf. nn. 1398-1401.
[175] Cf. n. 293.

[176]Cf. Consejo Pontificio de las
Comunicaciones Sociales, Instr. past.
sobre las Comunicaciones Sociales en
el 20° aniversario de la « Communio
et progressio », Aetatis novae (22
febrero 1992): AAS 84 (1992),
447-468.


https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0043/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_pccs_doc_22021992_aetatis_sp.html

[177] Cf. Propositio 29.
[178] Cf. Propositio 44.
[179] Cf. Propositio 48.

[180] Este conocimiento se puede
adquirir también en los afios de
formacion de los candidatos al
sacerdocio en el seminario mediante
iniciativas apropiadas: cf. Propositio
45.

[181] Cf. Propositio 37.

[182] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
36y 54.

[183] Propositio 36.
[184] Cf. ibid.

[185] Cf. Propositio 32.
[186]Cf. Propositio 14.

[187] Propositio 19.



[188] Cf. Propositio 14.

[180] Cf. Homilia en las primeras
Visperas de Pentecostés (3 junio
2006): AAS 98 (2006), 509.

[190] Cf. Propositio 34.

[191] Enarrationes in Psalmos 98,9
CCL XXXIX 1385; cf. Discurso a la
Curia Romana (22 diciembre 2005):
AAS 98 (2006), 44-45.

[192] Cf. Propositio 6.

[193] Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2005): AAS 98 (2006), 45.

[194] Cf. Propositio 6; Congregacion
para el Culto Divino y la Disciplina de
los Sacramentos, Directorio sobre la
piedad popular y liturgia (17
diciembre 2001), nn. 164-165, Ciudad
del Vaticano 2002; Sagrada
Congregacion de Ritos, Instr.
Eucharisticum Mysterium (25 mayo
1967): AAS 57 (1967), 539-573.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20020513_vers-direttorio_sp.html

[195] Cf. Relatio post disceptationem,
11: L'Osservatore Romano (14 octubre
2005), p. 5.

[196]Cf. Propositio 28.
[197] Cf. n. 314.
[198] VII, 10, 16: PL 32, 742.

[199] Homilia en la Explanada de
Marienfeld, (21 agosto 2005): AAS 97
(2005), 892; cf. Homilia en la Vigilia
de Pentecostés (3 junio 2006): AAS 98
(2006), 505.

[200] Cf. Relatio post disceptationem,
6,47: L'Osservatore Romano (14
octubre 2005), pp. 5. 6; Propositio 43.

[201] De civitate Dei, X, 6: PL 41, 284.

[202] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1368.

[203] Cf. S. Ireneo, Contra las herejias
IV, 20, 7: PG 7, 1037.


https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0022/_INDEX.HTM

[204] A los Magnesios, 9,1-2: PG 5,
670.

[205] Cf. I Apologia 67, 1-6; 66: PG 6,
430 s. 427. 430.

[206] Cf. Propositio 30.
[207] Cf. AAS 90 (1998), 713-766.
[208] Propositio 30.

[209] Homilia (19 marzo 2006): AAS
98 (2006), 324.

[210] Setiala a este respecto el
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 258: « El descanso abre al
hombre, sujeto a la necesidad del
trabajo, la perspectiva de una
libertad mas plena, la del Sdbado
eterno (cf. Hb 4,9-10). El descanso
permite a los hombres recordar y
revivir las obras de Dios, desde la
Creacion hasta la Redencion,
reconocerse a si mismos como obra
suya (cf. Ef 2,10), y dar gracias por su


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

vida y su subsistencia a El, que de
ellas es el Autor ».

[211] Cf. Propositio 10.
[212] Cf. ibid..

[213] Cf. Discurso a los obispos de la
conferencia episcopal de Canada —
Quebec en visita ad limina
Apostolorum (11 mayo 2006):
L'Osservatore Romano (12 mayo
2006), p. 5.

[214] N. 10: AAS 71(1979), 414-415.

[215] Audiencia general del 29 marzo
2006: L'Osservatore Romano, ed. en
lengua espariola (31 marzo 2006), p.
16.

[216] Propositio 39.

[217] Cf. Relatio post disceptationem,
30: L'Osservatore Romano (14 octubre
2005), p. 6.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060329_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060329_sp.html

[218] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium sobre la
Iglesia, 39-42.

[219] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30
diciembre 1988), 14.16: AAS 81
(1989), 409-413; 416-418.

[220] Cf. Propositio 39.

[221] Cf. ibid. [222] Pontifical
Romano. Ordenacion del Obispo, de
Presbiteros y de Didconos, Rito de la
ordenacion del presbitero, n. 150.

[223] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
marzo 1992),19-33; 70-81: AAS 84
(1992), 686-712; 778-800.

[224] Propositio 38.

[225] Propositio 39. Cf. Juan Pablo II,
Exhort. ap. postsinodal Vita
consecrata (25 marzo 1996), 95: AAS
88 (1996), 470-471.



[226] Codigo de Derecho Canonico,
can. 663, § 1.

[227] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Vita consecrata (25
marzo 1996), 34: AAS 88 (1996),
407-408.

[228] Carta enc. Veritatis splendor (6
agosto 1993), 107: AAS 85 (1993),
1216-1217.

[229] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 14: AAS 98 (2006),
229.

[230] Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995):
AAS 87 (1995), 401-522; Benedicto
XVI, Discurso a un congreso
organizado por la Academia
Pontificia para la vida (27 febrero
2006): AAS 98 (2006), 264-265.

[231] Cf. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
acerca de algunas cuestiones con


https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0020/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0044/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0044/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/edocs/ESL0080/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0080/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html

respecto al comportamiento de los
catolicos en la vida politica (24
noviembre 2002): AAS 95 (2004),
359-370.

[232] Cf. Propositio 46.
[233] AAS (2005), 711.
[234] Propositio 42.

[235] Cf. Martirio de Policarpo, XV, 1:
PG 5, 1039. 1042.

[236] A los Romanos, IV,1: PG 5, 690.

[237]Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium sobre la
Iglesia, 42.

[238] Cf. Propositio 42; Congregacion
para la Doctrina de la Fe, Decl. sobre
la unicidad y la universalidad
salvifica de Jesucristo y de la Iglesia
Dominus Iesus (6 agosto 2000), 13-15:
AAS 92 (2000), 754-755.

[239] Cf. Propositio 42.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_sp.html

[240]Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 18: AAS 98 (2006),
232.

[241] Ibid., n. 14.

[242] Durante la asamblea sinodal
hemos escuchado conmovidos
testimonios muy significativos acerca
de la eficacia del sacramento en la
obra de pacificacion. Se afirma al
respecto en la Propositio 49: «
Gracias a las celebraciones
eucaristicas, pueblos en conflicto se
han podido reunir alrededor de la
Palabra de Dios, escuchar su anuncio
profético de reconciliacion a través
del perdon gratuito, recibir la gracia
de la conversion que permite la
comunion en el mismo pany en el
mismo caliz ».

[243] Cf. Propositio 48.

[244] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 28: AAS 98 (2006),
239.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html

[245] Propositio 48.

[246] Discurso al Cuerpo Diplomdtico
acreditado ante la Santa Sede (9
enero 2006), 28: AAS 98 (2006), 127.

[247] Ibid.

[248] Cf. Propositio 48. A este
respecto es muy util el Compendio de
la doctrina social de la Iglesia. [249]
Cf. Propositio 43.

[250] Cf. Propositio 47.
[251] Cf. Propositio 17.

[252] Acta SS. Saturnini, Dativi et
aliorum plurimorum martyrum in
Africa, 7.9. 10: PL 8, 707.709-710.

[253] Cf. Carta enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 abril 2003), 53: AAS
95 (2003), 469.

[254] Plegaria Eucaristica I (Canon
Romano).


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM

[255] Propositio 50.

[256] Cf. Homilia (8 diciembre 2005):
AAS 98 (2006), 15.

© Copyright 2007 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/exhortacion-
apostolica-sinodal-sacramentum-
caritatis/ (08/02/2026)


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_sp.html
https://opusdei.org/es-ni/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/es-ni/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/es-ni/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/es-ni/article/exhortacion-apostolica-sinodal-sacramentum-caritatis/

	Exhortación apostólica sinodal «Sacramentum caritatis»

