opusdei.org

El Papa exhorta a
"amar la Palabra de
Dios"

Benedicto XVI ha publicado una
exhortacion apostolica sobre la
Palabra de Dios, que sigue al
sinodo celebrado en 2008. Entre
otros santos, cita a san
Josemaria, que baso en la
Escritura "su predicacion sobre
la llamada universal a la
santidad".

14/11/2010



En octubre de 2008, una asamblea de
obispos celebraron en Roma un
Sinodo junto con el Santo Padre
sobre la Palabra de Dios. Ahora, dos
anos mas tarde, Benedicto XVI
publica una exhortacion apostdlica
con sus reflexiones y las conclusiones
mas importantes.

Entre otras ideas para dar mas
relieve a la Escritura en la vida
personal y en la vida de la Iglesia, el
Papa propone acudir a los santos,
"rayos de luz que salen de la Palabra
de Dios", entre otros a San Josemaria.

kK 3k

EXHORTACION APOSTOLICA
POSTSINODAL

VERBUM DOMINI
DEL SANTO PADRE BENEDICTO XVI

AL EPISCOPADO, AL CLERO, A LAS
PERSONAS CONSAGRADAS Y A LOS



FIELES LAICOS SOBRE LA PALABRA
DE DIOS EN LA VIDAY EN LA
MISION DE LA IGLESIA

INTRODUCCION

1. La palabra del Sefior permanece
para siempre. Y esa palabra es el
Evangelio que os anunciamos» (I P
1,25: cf. Is 40,8). Esta frase de la
Primera carta de san Pedro, que
retoma las palabras del profeta
Isaias, nos pone frente al misterio de
Dios que se comunica a si mismo
mediante el don de su palabra. Esta
palabra, que permanece para
siempre, ha entrado en el tiempo.
Dios ha pronunciado su palabra
eterna de un modo humano; su
Verbo «se hizo carne» (Jn1,14). Esta
es la buena noticia. Este es el anuncio
que, a traveés de los siglos, llega hasta
nosotros. La XII Asamblea General
Ordinaria del Sinodo de los Obispos,
que se celebro en el Vaticano del 5 al
26 de octubre de 2008, tuvo como



tema La Palabra de Dios en la vida y
en la mision de la Iglesia. Fue una
experiencia profunda de encuentro
con Cristo, Verbo del Padre, que esta
presente donde dos o tres estan
reunidos en su nombre (cf. Mt 18,20).
Con esta Exhortacion, cumplo con
agrado la peticion de los Padres de
dar a conocer a todo el Pueblo de
Dios la riqueza surgida en la reunion
vaticana y las indicaciones
propuestas, como fruto del trabajo en
comun.[1] En esta perspectiva,
pretendo retomar todo lo que el
Sinodo ha elaborado, teniendo en
cuenta los documentos presentados:
los Lineamenta, el Instrumentum
laboris, las Relaciones ante y post
disceptationem y los textos de las
intervenciones, tanto leidas en el
aula como las presentadas in scriptis,
las Relaciones de los circulos
menores y sus debates, elMensaje
final al Pueblo de Dios y, sobre todo,
algunas propuestas especificas
(Propositiones), que los Padres han



considerado de particular relieve. En
este sentido, deseo indicar algunas
lineas fundamentales para
revalorizar la Palabra divina en la
vida de la Iglesia, fuente de constante
renovacion, deseando al mismo
tiempo que ella sea cada vez mas el
corazon de toda actividad eclesial.

Para que nuestra alegria sea
perfecta

2. En primer lugar, quisiera recordar
la belleza y el encanto del renovado
encuentro con el Sefior Jesus
experimentado durante la Asamblea
sinodal. Por eso, haciéndome eco de
la voz de los Padres, me dirijo a todos
los fieles con las palabras de san Juan
en su primera carta: «0s anunciamos
la vida eterna que estaba con el
Padre y se nos manifestd. Eso que
hemos visto y oido os lo anunciamos
para que estéis unidos con nosotros
en esa union que tenemos con el
Padre y con su Hijo Jesucristo» (1 Jn



1,2-3). El Apostol habla de oir, ver,
tocary contemplar(cf. 1,1) al Verbo
de la Vida, porque la vida misma se
manifestd en Cristo. Y nosotros,
llamados a la comunidn con Dios 'y
entre nosotros, debemos ser
anunciadores de este don. En esta
perspectiva kerigmatica, la Asamblea
sinodal ha sido para la Iglesia y el
mundo un testimonio de la belleza
del encuentro con la Palabra de Dios
en la comunion eclesial. Por tanto,
exhorto a todos los fieles a reavivar
el encuentro personal y comunitario
con Cristo, Verbo de la Vida que se ha
hecho visible, y a ser sus
anunciadores para que el don de la
vida divina, la comunion, se extienda
cada vez mas por todo el mundo. En
efecto, participar en la vida de Dios,
Trinidad de Amor, es alegria
completa (cf. 1 Jn 1,4). Y comunicar la
alegria que se produce en el
encuentro con la Persona de Cristo,
Palabra de Dios presente en medio
de nosotros, es un don y una tarea



imprescindible para la Iglesia. En un
mundo que considera con frecuencia
a Dios como algo superfluo o
extrafio, confesamos con Pedro que
solo El tiene «palabras de vida
eterna» (Jn 6,68). No hay prioridad
mas grande que esta: abrir de nuevo
al hombre de hoy el acceso a Dios, al
Dios que habla y nos comunica su
amor para que tengamos vida
abundante (cf. Jn 10,10).

De la «Dei Verbum» al Sinodo
sobre la Palabra de Dios

3. Con la XII Asamblea General
Ordinaria del Sinodo de los Obispos
sobre la Palabra de Dios, somos
conscientes de haber tocado en cierto
sentido el corazon mismo de la vida
cristiana, en continuidad con la
anterior Asamblea sinodal sobre la
Eucaristia como fuente y culmen de la
vida y de la mision de la Iglesia. En
efecto, la Iglesia se funda sobre la
Palabra de Dios, nace y vive de ella.



[2] A lo largo de toda su historia, el
Pueblo de Dios ha encontrado
siempre en ella su fuerza, y la
comunidad eclesial crece también
hoy en la escucha, en la celebracion y
en el estudio de la Palabra de Dios.
Hay que reconocer que en los
ultimos decenios ha aumentado en la
vida eclesial la sensibilidad sobre
este tema, de modo especial con
relacion a la Revelacion cristiana, a
la Tradicion viva y a la Sagrada
Escritura. A partir del pontificado del
Papa Leon XIII, podemos decir que
ha ido creciendo el numero de
intervenciones destinadas a
aumentar en la vida de la Iglesia la
conciencia sobre la importancia de la
Palabra de Dios y de los estudios
biblicos,[3] culminando en el Concilio
Vaticano II, especialmente con la
promulgacion de la Constitucion
dogmatica Dei Verbum, sobre la
divina Revelacion. Ella representa un
hito en el camino eclesial: «Los
Padres sinodales... reconocen con



animo agradecido los grandes
beneficios aportados por este
documento a la vida de la Iglesia, en
el ambito exegético, teoldgico,
espiritual, pastoral y ecuménico».[4]
En particular, ha crecido en estos
afos la conciencia del «horizonte
trinitario e histdrico salvifico de la
Revelacion»,[5] en el que se reconoce
a Jesucristo como «mediador y
plenitud de toda la revelacion».[6] La
Iglesia confiesa incesantemente a
todas las generaciones que El, «con
su presencia y manifestacion, con sus
palabras y obras, signos y milagros,
sobre todo con su muerte y
resurreccion gloriosa, con el envio
del Espiritu de la verdad, lleva a
plenitud toda la revelacion».[7]

De todos es conocido el gran impulso
que la Constitucion dogmatica Dei
Verbum ha dado a la revalorizacion
de la Palabra de Dios en la vida de la
Iglesia, a la reflexion teoldgica sobre
la divina revelacidn y al estudio de la



Sagrada Escritura. En los ultimos
cuarenta arios, el Magisterio eclesial
se ha pronunciado en muchas
ocasiones sobre estas materias.[8]
Con la celebracion de este Sinodo, la
Iglesia, consciente de la continuidad
de su propio camino bajo la guia del
Espiritu Santo, se ha sentido llamada
a profundizar nuevamente sobre el
tema de la Palabra divina, ya sea
para verificar la puesta en practica
de las indicaciones conciliares, como
para hacer frente a los nuevos
desafios que la actualidad plantea a
los creyentes en Cristo.

El Sinodo de los Obispos sobre la
Palabra de Dios

4. En la XII Asamblea sinodal,
Pastores provenientes de todo el
mundo se reunieron en torno a la
Palabra de Dios y pusieron
simbolicamente en el centro de la
Asamblea el texto de la Biblia, para
redescubrir algo que corremos el



peligro de dar por descontado en la
vida cotidiana: el hecho de que Dios
hable y responda a nuestras
cuestiones.[9] Juntos hemos
escuchado y celebrado la Palabra del
Sefior. Hemos hablado de todo lo que
el Sefior esta realizando en el Pueblo
de Dios y hemos compartido
esperanzas y preocupaciones. Todo
esto nos ha ayudado a entender que
unicamente en el «nosotros» de la
Iglesia, en la escucha y acogida
reciproca, podemos profundizar
nuestra relacion con la Palabra de
Dios. De aqui brota la gratitud por los
testimonios de vida eclesial en
distintas partes del mundo, narrados
en las diversas intervenciones en el
aula. Al mismo tiempo, ha sido
emocionante escuchar también a los
Delegados fraternos, que han
aceptado la invitacion a participar en
el encuentro sinodal. Recuerdo, en
particular, la meditacion,
profundamente estimada por los
Padres sinodales, que nos ofrecié Su



Santidad Bartolomé I, Patriarca
ecumeénico de Constantinopla.[10]
Por primera vez, ademas, el Sinodo
de los Obispos quiso invitar también
a un Rabino para que nos diera un
valioso testimonio sobre las Sagradas
Escrituras judias, que también son
justamente parte de nuestras
Sagradas Escrituras.[11]

Asi, pudimos comprobar con alegria
y gratitud que «también hoy en la
Iglesia hay un Pentecostés, es decir,
que la Iglesia habla en muchas
lenguas; y esto no solo en el sentido
exterior de que en ella estan
representadas todas las grandes
lenguas del mundo, sino sobre todo
en un sentido mas profundo: en ella
estan presentes los multiples modos
de la experiencia de Dios y del
mundo, la riqueza de las culturas;
solo asi se manifiesta la amplitud de
la existencia humana y, a partir de
ella, la amplitud de la Palabra de
Dios».[12] Pudimos constatar,



ademas, un Pentecostés aun en
camino; varios pueblos estan
esperando todavia que se les anuncie
la Palabra de Dios en su propia
lengua y cultura.

No podemos olvidar, ademas, que
durante todo el Sinodo nos ha
acompaifiado el testimonio del
Apostol Pablo. De hecho, fue
providencial que la XII Asamblea
General Ordinaria tuviera lugar
precisamente en el afio dedicado a la
figura del gran Apostol de los
gentiles, con ocasion del bimilenario
de su nacimiento. Se distinguid en su
vida por el celo con que difundia la
Palabra de Dios. Nos llegan al
corazon las vibrantes palabras con
las que se referia a su mision de
anunciador de la Palabra divina:
«hago todo esto por el Evangelio» (1
Co 9,23); «Yo -escribe en la Carta a los
Romanos- no me avergiienzo del
Evangelio: es fuerza de salvacion de
Dios para todo el que cree» (1,16).



Cuando reflexionamos sobre la
Palabra de Dios en la vida y en la
mision de la Iglesia, debemos pensar
en san Pablo y en su vida consagrada
a anunciar la salvacién de Cristo a
todas las gentes.

El Prologo del Evangelio de Juan
como guia

5. Con esta Exhortacion apostolica
postsinodal, deseo que los resultados
del Sinodo influyan eficazmente en
la vida de la Iglesia, en la relacion
personal con las Sagradas Escrituras,
en su interpretacion en la liturgia y
en la catequesis, asi como en la
investigacion cientifica, para que la
Biblia no quede como una Palabra
del pasado, sino como algo vivo y
actual. A este proposito, me
propongo presentar y profundizar
los resultados del Sinodo en
referencia constante al Prologo del
Evangelio de Juan (Jn1,1-18), en el que
se nos anuncia el fundamento de



nuestra vida: el Verbo, que desde el
principio esta junto a Dios, se hizo
carne y habit6 entre nosotros (cf. Jn
1,14). Se trata de un texto admirable,
que nos ofrece una sintesis de toda la
fe cristiana. Juan, a quien la tradicion
sefiala como el «discipulo al que
Jesus amaba» (Jn 13,23; 20,2; 21,7.20),
saco de su experiencia personal de
encuentro y seguimiento de Cristo,
una certeza interior: Jesus es la
Sabiduria de Dios encarnada, su
Palabra eterna que se ha hecho
hombre mortal.[13] Que aquel que
«vio y creyo» (Jn20,8) nos ayude
también a nosotros a reclinar
nuestra cabeza sobre el pecho de
Cristo (cf. Jn 13,25), del que brotaron
sangre y agua (cf. Jn 19,34), simbolo
de los sacramentos de la Iglesia.
Siguiendo el ejemplo del apodstol Juan
y de otros autores inspirados,
dejémonos guiar por el Espiritu
Santo para amar cada vez mas la
Palabra de Dios.



PRIMERA PARTE VERBUM DEI

«En el principio ya existia la
Palabra,

y la Palabra estaba junto a Dios, y
la Palabra era Dios...

y la Palabra se hizo
carne» (Jn1,1.14)

El Dios que habla Dios en dialogo

6. La novedad de la revelacion
biblica consiste en que Dios se da a
conocer en el didlogo que desea tener
con nosotros.[14] La Constitucion
dogmatica Dei Verbum habia
expresado esta realidad
reconociendo que «Dios invisible,
movido de amor, habla a los
hombres como amigos, trata con
ellos para invitarlos y recibirlos en
su compafia».[15] Sin embargo, para
comprender en su profundidad el
mensaje del Prologo de san Juan no
podemos quedarnos en la



constatacion de que Dios se nos
comunica amorosamente. En
realidad, el Verbo de Dios, por quien
«se hizo todo» (Jn1,3) y que se «hizo
carne» (Jn1,14), es el mismo que
existia «in principio» (Jn1,1). Aunque
se puede advertir aqui una alusion al
comienzo del libro del Génesis (cf. Gn
1,1), en realidad nos encontramos
ante un principio de caracter
absoluto en el que se nos narra la
vida intima de Dios. El Prologo de
Juan nos situa ante el hecho de que
elLogos existe realmente desde
Siemprey que, desde siempre, él
mismo es Dios. Asi pues, no ha
habido nunca en Dios un tiempo en
el que no existiera el Logos. El Verbo
ya existia antes de la creacion. Por
tanto, en el corazon de la vida divina
esta la comunion, el don absoluto.
«Dios es amor» (1 Jn 4,16), dice el
mismo Apostol en otro lugar,
indicando «la imagen cristiana de
Dios y también la consiguiente
imagen del hombre y de su camino».



[16] Dios se nos da a conocer como
misterio de amor infinito en el que el
Padre expresa desde la eternidad su
Palabra en el Espiritu Santo. Por eso,
el Verbo, que desde el principio esta
junto a Dios y es Dios, nos revela al
mismo Dios en el didlogo de amor de
las Personas divinas y nos invita a
participar en él. Asi pues, creados a
imagen y semejanza de Dios amor,
s6lo podemos comprendernos a
nosotros mismos en la acogida del
Verbo y en la docilidad a la obra del
Espiritu Santo. El enigma de la
condicion humana se esclarece
definitivamente a la luz de la
revelacion realizada por el Verbo
divino.

Analogia de la Palabra de Dios

7. De todas estas consideraciones,
que brotan de la meditacion sobre el
misterio cristiano expresado en el
Prologo de Juan, hay que destacar
ahora lo que los Padres sinodales



han afirmado sobre las distintas
maneras en que se usa la expresion
«Palabra de Dios». Se ha hablado
justamente de una sinfonia de la
Palabra, de una unica Palabra que se
expresa de diversos modos: «un
canto a varias voces».[17] A este
propdasito, los Padres sinodales han
hablado de un uso analdgico del
lenguaje humano en relacion a la
Palabra de Dios. En efecto, esta
expresion, aunque por una parte se
refiere a la comunicacion que Dios
hace de si mismo, por otra asume
significados diferentes que han de
ser tratados con atencion y puestos
en relacion entre ellos, ya sea desde
el punto de vista de la reflexion
teoldgica como del uso pastoral.
Como muestra de modo claro el
Prologo de Juan, el Logos indica
originariamente el Verbo eterno, es
decir, el Hijo unico de Dios, nacido
del Padre antes de todos los siglos y
consustancial a él: la Palabra estaba
junto a Dios, la Palabra era Dios. Pero



esta misma Palabra, afirma san Juan,
se «hizo carne» (Jn1,14); por tanto,
Jesucristo, nacido de Maria Virgen, es
realmente el Verbo de Dios que se
hizo consustancial a nosotros. Asi
pues, la expresion «Palabra de Dios»
se refiere aqui a la persona de
Jesucristo, Hijo eterno del Padre,
hecho hombre.

Por otra parte, si bien es cierto que
en el centro de la revelacion divina
esta el evento de Cristo, hay que
reconocer también que la misma
creacion, el liber naturae, forma
parte esencialmente de esta sinfonia
a varias voces en que se expresa el
unico Verbo. De modo semejante,
confesamos que Dios ha comunicado
su Palabra en la historia de la
salvacion, ha dejado oir su voz; con
la potencia de su Espiritu, «hablo por
los profetas».[18] La Palabra divina,
por tanto, se expresa a lo largo de
toda la historia de la salvacion, y
llega a su plenitud en el misterio de



la encarnacion, muerte y
resurreccion del Hijo de Dios.
Ademas, la palabra predicada por los
apostoles, obedeciendo al mandato
de Jesus resucitado: «Id al mundo
entero y proclamad el Evangelio a
toda la creacion» (Mc 16,15), es
Palabra de Dios. Por tanto, la Palabra
de Dios se transmite en la Tradicién
viva de la Iglesia. La Sagrada
Escritura, el Antiguo y el Nuevo
Testamento, es la Palabra de Dios
atestiguada y divinamente inspirada.
Todo esto nos ayuda a entender por
qué en la Iglesia se venera tanto la
Sagrada Escritura, aunque la fe
cristiana no es una «religion del
Libro»: el cristianismo es la «religion
de la Palabra de Dios», no de «una
palabra escrita y muda, sino del
Verbo encarnado y vivo».[19] Por
consiguiente, la Escritura ha de ser
proclamada, escuchada, leida,
acogida y vivida como Palabra de
Dios, en el seno de la Tradicion



apostolica, de la que no se puede
separar.[20]

Como afirmaron los Padres
sinodales, debemos ser conscientes
de que nos encontramos realmente
ante un uso analogico de la
expresion «Palabra de Dios». Es
necesario, por tanto, educar a los
fieles para que capten mejor sus
diversos significados y comprendan
su sentido unitario. Es preciso
también que, desde el punto de vista
teoldgico, se profundice en la
articulacion de los diferentes
significados de esta expresion, para
que resplandezca mejor la unidad
del plan divino y el puesto central
que ocupa en él la persona de Cristo.
[21]

Dimension cosmica de la Palabra

8. Conscientes del significado
fundamental de la Palabra de Dios en
relacion con el Verbo eterno de Dios
hecho carne, unico salvador y



mediador entre Dios y el hombre,[22]
y en la escucha de esta Palabra, la
revelacion biblica nos lleva a
reconocer que ella es el fundamento
de toda la realidad. El Prologo de san
Juan afirma con relacion al Logos
divino, que «por medio de la Palabra
se hizo todo, y sin ella no se hizo
nada de lo que se ha hecho» (Jn1,3);
en la Carta a los Colosenses, se
afirma también con relacion a Cristo,
«primogénito de toda

criatura» (1,15), que «todo fue creado
por él y para €l» (1,16). Y el autor de
la Carta a los Hebreos recuerda que
«por la fe sabemos que la Palabra de
Dios configuro el universo, de
manera que lo que esta a la vista no
proviene de nada visible» (11,3).

Este anuncio es para nosotros una
palabra liberadora. En efecto, las
afirmaciones escrituristicas sefialan
que todo lo que existe no es fruto del
azar irracional, sino que ha sido
querido por Dios, esta en sus planes,



en cuyo centro esta la invitacion a
participar en la vida divina en Cristo.
La creacion nace del Logos y lleva la
marca imborrable de la Razon
creadora que ordena y guia. L.os
salmos cantan esta gozosa certeza:
«La palabra del Sefior hizo el cielo; el
aliento de su boca, sus ejércitos» (Sal
33,6); y de nuevo: «El lo dijo, y
existio, él lo mando, y surgio» (Sal
33,9). Toda realidad expresa este
misterio: «El cielo proclama la gloria
de Dios, el firmamento pregona la
obra de sus manos» (Sal 19,2). Por
eso, la misma Sagrada Escritura nos
invita a conocer al Creador
observando la creacion (cf. Sb 13,5;
Rm 1,19-20). La tradicion del
pensamiento cristiano supo
profundizar en este elemento clave
de la sinfonia de la Palabra cuando,
por ejemplo, san Buenaventura,
junto con la gran tradicion de los
Padres griegos, ve en el Logos todas
las posibilidades de la creacion,[23] y
dice que «toda criatura es Palabra de



Dios, en cuanto que proclama a
Dios».[24] La Constitucion dogmatica
Dei Verbum habia sintetizado esto
declarando que «Dios, creando y
conservando el universo por su
Palabra (cf.Jn 1,3), ofrece a los
hombres en la creacion un
testimonio perenne de si mismo».[25]

La creacion del hombre

9. La realidad, por tanto, nace de la
Palabra como creatura Verbi, y todo
esta llamado a servir a la Palabra. La
creacion es el lugar en el que se
desarrolla la historia de amor entre
Dios y su criatura; por tanto, la
salvacion del hombre es el motivo de
todo. La contemplacion del cosmos
desde la perspectiva de la historia de
la salvacion nos lleva a descubrir la
posicidn unica y singular que ocupa
el hombre en la creacidn: «Y cred
Dios al hombre a su imagen; a
imagen de Dios lo cred; hombre y
mujer los cred» (Gn 1,27). Esto nos



permite reconocer plenamente los
dones preciosos recibidos del
Creador: el valor del propio cuerpo,
el don de la razon, la libertad y la
conciencia. En todo esto
encontramos también lo que la
tradicion filosofica llama «ley
natural».[26] En efecto, «todo ser
humano que llega al uso de razény a
la responsabilidad experimenta una
llamada interior a hacer el bien»[27]
y, por tanto, a evitar el mal. Como
recuerda santo Tomas de Aquino, los
demas preceptos de la ley natural se
fundan sobre este principio.[28] La
escucha de la Palabra de Dios nos
lleva sobre todo a valorar la
exigencia de vivir de acuerdo con
esta ley «escrita en el corazén» (cf.
Rm 2,15; 7,23).[29] A continuacion,
Jesucristo dio a los hombres la Ley
nueva, la Ley del Evangelio, que
asume y realiza de modo eminente la
ley natural, liberandonos de la ley
del pecado, responsable de aquello
que dice san Pablo: «el querer lo



bueno lo tengo a mano, pero el
hacerlo, no» (Rm 7,18), y da a los
hombres, mediante la gracia, la
participacion a la vida divina y la
capacidad de superar el egoismo.[30]

Realismo de la Palabra

10. Quien conoce la Palabra divina
conoce también plenamente el
sentido de cada criatura. En efecto, si
todas las cosas «se mantienen» en
aquel que es «anterior a todo» (Col
1,17), quien construye la propia vida
sobre su Palabra edifica
verdaderamente de manera solida y
duradera. La Palabra de Dios nos
impulsa a cambiar nuestro concepto
de realismo: realista es quien
reconoce en el Verbo de Dios el
fundamento de todo.[31] De esto
tenemos especial necesidad en
nuestros dias, en los que muchas
cosas en las que se confia para
construir la vida, en las que se siente
la tentacion de poner la propia



esperanza, se demuestran efimeras.
Antes o después, el tener, el placer y
el poder se manifiestan incapaces de
colmar las aspiraciones mas
profundas del corazon humano. En
efecto, necesita construir su propia
vida sobre cimientos solidos, que
permanezcan incluso cuando las
certezas humanas se debilitan. En
realidad, puesto que «tu palabra,
Sefior, es eterna, mas estable que el
cielo» y la fidelidad del Sefior dura
«de generacion en generacion» (Sal
119,89-90), quien construye sobre
esta palabra edifica la casa de la
propia vida sobre roca (cf. Mt 7,24).
Que nuestro corazon diga cada dia a
Dios: «Tu eres mi refugio y mi
escudo, yo espero en tu palabra» (Sal
119,114) y, como san Pedro, actuemos
cada dia confiando en el Sefior Jesus:
«Por tu palabra, echaré las redes» (Lc
5,5).

Cristologia de la Palabra



11. La consideracion de la realidad
como obra de la santisima Trinidad a
traveés del Verbo divino, nos permite
comprender las palabras del autor de
la Carta a los Hebreos: «En distintas
ocasiones y de muchas maneras
hablo Dios antiguamente a nuestros
padres por los profetas. Ahora, en
esta etapa final, nos ha hablado por
el Hijo, al que ha nombrado heredero
de todo, y por medio del cual ha ido
realizando las edades del

mundo» (1,1-2). Es muy hermoso ver
como todo el Antiguo Testamento se
nos presenta ya como historia en la
que Dios comunica su Palabra. En
efecto, «hizo primero una alianza
con Abrahan (cf. Gn 15,18); después,
por medio de Moisés (cf. Ex 24,8), la
hizo con el pueblo de Israel, y asi se
fue revelando a su pueblo, con obras
y palabras, como Dios vivo y
verdadero. De este modo, Israel fue
experimentando la manera de obrar
de Dios con los hombres, la fue
comprendiendo cada vez mejor al



hablar Dios por medio de los
profetas, y fue difundiendo este
conocimiento entre las naciones (cf.
Sal 21,28-29; 95,1-3; Is 2,1-4; Jr 3,17)».
[32]

Esta condescendencia de Dios se
cumple de manera insuperable con
la encarnacion del Verbo. La Palabra
eterna, que se expresa en la creacion
y se comunica en la historia de la
salvacion, en Cristo se ha convertido
en un hombre «nacido de una
mujer» (Ga 4,4). La Palabra aqui no
se expresa principalmente mediante
un discurso, con conceptos 0 normas.
Aqui nos encontramos ante la
persona misma de Jesus. Su historia
unica y singular es la palabra
definitiva que Dios dice a la
humanidad. Asi se entiende por qué
«no se comienza a ser cristiano por
una decision ética o una gran idea,
sino por el encuentro con un
acontecimiento, con una Persona,
que da un nuevo horizonte a la vida



y, con ello, una orientacion decisiva».
[33] La renovacion de este encuentro
y de su comprension produce en el
corazon de los creyentes una
reaccion de asombro ante una
iniciativa divina que el hombre, con
su propia capacidad racional y su
imaginacion, nunca habria podido
inventar. Se trata de una novedad
inaudita y humanamente
inconcebible: «Y la Palabra se hizo
carne, y acampo entre

nosotros» (Jnl,14a). Esta expresion
no se refiere a una figura retorica
sino a una experiencia viva. La narra
san Juan, testigo ocular: «Y hemos
contemplado su gloria; gloria propia
del Hijo unico del Padre, lleno de
gracia y de verdad» (Jn1,14b). La fe
apostolica testifica que la Palabra
eterna se hizo Uno de nosotros.
LaPalabra divina se expresa
verdaderamente con palabras
humanas.



12. La tradicion patristica y
medieval, al contemplar esta
«Cristologia de la Palabra», ha
utilizado una expresion sugestiva: el
Verbo se ha abreviado:[34] «Los
Padres de la Iglesia, en su traduccion
griega del antiguo Testamento,
usaron unas palabras del profeta
Isaias que también cita Pablo para
mostrar como los nuevos caminos de
Dios fueron preanunciados ya en el
Antiguo Testamento. Alli se leia:
"Dios ha cumplido su palabra y la ha
abreviado" (Is 10,23;Rm 9,28)... El
Hijo mismo es la Palabra, el Logos; la
Palabra eterna se ha hecho pequefia,
tan pequefia como para estar en un
pesebre. Se ha hecho nifio para que
la Palabra esté a nuestro alcance».
[35] Ahora, la Palabra no sélo se
puede oir, no sélo tiene una voz, sino
que tiene unrostro que podemos ver:
Jesus de Nazaret.[36]

Siguiendo la narracion de los
Evangelios, vemos como la misma



humanidad de Jesus se manifiesta
con toda su singularidad
precisamente en relacion con la
Palabra de Dios. El, en efecto, en su
perfecta humanidad, realiza la
voluntad del Padre en cada
momento; Jesus escucha suvozyla
obedece con todo su ser; él conoce al
Padre y cumple su palabra (cf.
Jn8,55); nos cuenta las cosas del
Padre (cf. Jn 12,50); «les he
comunicado las palabras que tu me
diste» (Jn17,8). Por tanto, Jesus se
manifiesta como el Logos divino que
se da a nosotros, pero también como
el nuevo Adan, el hombre verdadero,
que cumple en cada momento no su
propia voluntad sino la del Padre. Fl
«iba creciendo en sabiduria, en
estatura y en gracia ante Dios y los
hombres» (Lc 2,52). De modo
perfecto escucha, cumple en si
mismo y nos comunica la Palabra
divina (cf. Lc 5,1).



La mision de Jesus se cumple
finalmente en el misterio pascual:
aqui nos encontramos ante el
«Mensaje de la cruz» (1 Co 1,18). El
Verbo enmudece, se hace silencio
mortal, porque se ha «dicho» hasta
quedar sin palabras, al haber
hablado todo lo que tenia que
comunicar, sin guardarse nada para
si. Los Padres de la Iglesia,
contemplando este misterio, ponen
de modo sugestivo en labios de la
Madre de Dios estas palabras: «La
Palabra del Padre, que ha creado
todas las criaturas que hablan, se ha
quedado sin palabra; estan sin vida
los ojos apagados de aquel que con
su palabra y con un solo gesto suyo
mueve todo lo que tiene vida».[37]
Aqui se nos ha comunicado el amor
«mas grande», el que da la vida por
sus amigos (cf. Jn 15,13).

En este gran misterio, Jesus se
manifiesta como la Palabra de la
Nuevay Eterna Alianza: la libertad de



Dios y la libertad del hombre se
encuentran definitivamente en su
carne crucificada, en un pacto
indisoluble, valido para siempre.
Jesus mismo, en la ultima cena, en la
institucion de la Eucaristia, habia
hablado de «Nueva y Eterna
Alianza», establecida con el
derramamiento de su sangre (cf.Mt
26,28;Mc 14,24;L.c22,20), mostrandose
como el verdadero Cordero
inmolado, en el que se cumple la
definitiva liberacion de la esclavitud.
[38]

Este silencio de la Palabra se
manifiesta en su sentido auténtico y
definitivo en el misterio luminoso de
la resurreccion. Cristo, Palabra de
Dios encarnada, crucificada y
resucitada, es Sefior de todas las
cosas; €l es el Vencedor, el
Pantocrator, y ha recapitulado en si
para siempre todas las cosas (cf. Ef
1,10). Cristo, por tanto, es «la luz del
mundo» (Jn8,12), la luz que «brilla en



la tiniebla» (Jn1,54) y que la tiniebla
no ha derrotado (cf. Jn 1,5). Aqui se
comprende plenamente el sentido
del Salmo 119: «<Lampara es tu
palabra para mis pasos, luz en mi
sendero» (v. 105); la Palabra que
resucita es esta luz definitiva en
nuestro camino. Los cristianos han
sido conscientes desde el comienzo
de que, en Cristo, la Palabra de Dios
estd presente como Persona. La
Palabra de Dios es la luz verdadera
que necesita el hombre. Si, en la
resurreccion, el Hijo de Dios surge
como luz del mundo. Ahora, viviendo
con €l y por él, podemos vivir en la
luz.

13. Llegados, por decirlo asi, al
corazon de la «Cristologia de la
Palabra», es importante subrayar la
unidad del designio divino en el
Verbo encarnado. Por eso, el Nuevo
Testamento, de acuerdo con las
Sagradas Escrituras, nos presenta el
misterio pascual como su mas intimo



cumplimiento. San Pablo, en la
Primera carta a los Corintios, afirma
que Jesucristo murio por nuestros
pecados «segun las Escrituras» (15,3),
y que resucito al tercer dia «segun las
Escrituras» (1 Co 15,4). Con esto, el
Apostol pone el acontecimiento de la
muerte y resurreccion del Sefior en
relacion con la historia de la Antigua
Alianza de Dios con su pueblo. Es
mas, nos permite entender que esta
historia recibe de ello su logica y su
verdadero sentido. En el misterio
pascual se cumplen «las palabras de
la Escritura, o sea, esta muerte
realizada "segtn las Escrituras" es un
acontecimiento que contiene en si un
logos, una logica: la muerte de Cristo
atestigua que la Palabra de Dios se
hizo "carne", "historia" humana».[39]
También la resurreccion de Jesus
tiene lugar «al tercer dia segun las
Escrituras»: ya que, segun la
interpretacion judia, la corrupcion
comenzaba después del tercer dia, la
palabra de la Escritura se cumple en



Jesus que resucita antes de que
comience la corrupcion. En este
sentido, san Pablo, transmitiendo
fielmente la ensefianza de los
Apostoles (cf. 1 Co 15,3), subraya que
la victoria de Cristo sobre la muerte
tiene lugar por el poder creador de la
Palabra de Dios. Esta fuerza divina
da esperanza y gozo: es éste en
definitiva el contenido liberador de
la revelacion pascual. En la Pascua,
Dios se revela a si mismo y la
potencia del amor trinitario que
aniquila las fuerzas destructoras del
mal y de la muerte.

Teniendo presente estos elementos
esenciales de nuestra fe, podemos
contemplar asi la profunda unidad
en Cristo entre creacion y nueva
creacion, y de toda la historia de la
salvacion. Por recurrir a una imagen,
podemos comparar el cosmos a un
«libro» -asi decia Galileo Galilei-y
considerarlo «como la obra de un
Autor que se expresa mediante la



"sinfonia" de la creacion. Dentro de
esta sinfonia se encuentra, en cierto
momento, lo que en lenguaje musical
se llamaria un "solo", un tema
encomendado a un solo instrumento
0 a una sola voz, y es tan importante
que de él depende el significado de
toda la Opera. Este "solo" es Jesus... El
Hijo del hombre resume en si la
tierra y el cielo, la creacion y el
Creador, la carne y el Espiritu. Es el
centro del cosmos y de la historia,
porque en €l se unen sin confundirse
el Autor y su obra».[40]

Dimension escatolaogica de la
Palabra de Dios

14. De este modo, la Iglesia expresa
su conciencia de que Jesucristo es la
Palabra definitiva de Dios; €l es «el
primero y el tltimo» (Ap 1,17). El ha
dado su sentido definitivo a la
creacion y a la historia; por eso,
estamos llamados a vivir el tiempo, a
habitar la creacion de Dios dentro de



este ritmo escatologico de la Palabra;
«la economia cristiana, por ser la
alianza nueva y definitiva, nunca
pasara; ni hay que esperar otra
revelacion publica antes de la
gloriosa manifestacion de Jesucristo
nuestro Sefior (cf. 1 Tm 6,14; Tt
2,13)».[41] En efecto, como han
recordado los Padres durante el
Sinodo, la «especificidad del
cristianismo se manifiesta en el
acontecimiento Jesucristo, culmen de
la Revelacion, cumplimiento de las
promesas de Dios y mediador del
encuentro entre el hombre y Dios. El,
que nos ha revelado a Dios (cf. Jn
1,18), es la Palabra unica y definitiva
entregada a la humanidad».[42] San
Juan de la Cruz ha expresado
admirablemente esta verdad:
«Porque en darnos, como nos dio a
su Hijo, que es una Palabra suya, que
no tiene otra, todo nos lo hablo junto
y de una vez en esta sola Palabra...
Porque lo que hablaba antes en
partes a los profetas ya lo ha hablado



a El todo, dandonos el todo, que es su
Hijo. Por lo cual, el que ahora
quisiese preguntar a Dios, o querer
alguna vision o revelacion, no solo
haria una necedad, sino haria
agravio a Dios, no poniendo los ojos
totalmente en Cristo, sin querer otra
cosa o novedad».[43]

Por consiguiente, el Sinodo ha
recomendado «ayudar a los fieles a
distinguir bien la Palabra de Dios de
las revelaciones privadas»,[44] cuya
funcion «no es la de... "completar” la
Revelacion definitiva de Cristo, sino
la de ayudar a vivirla mas
plenamente en una cierta época de la
historia».[45] El valor de las
revelaciones privadas es
esencialmente diferente al de la
unica revelacion publica: ésta exige
nuestra fe; en ella, en efecto, a través
de palabras humanas y de la
mediacion de la comunidad viva de
la Iglesia, Dios mismo nos habla. El
criterio de verdad de una revelacion



privada es su orientacion con
respecto a Cristo. Cuando nos aleja
de El, entonces no procede
ciertamente del Espiritu Santo, que
nos guia hacia el Evangelio y no
hacia fuera. La revelacion privada es
una ayuda para esta fe, y se
manifiesta como creible
precisamente cuando remite a la
unica revelacion publica. Por eso, la
aprobacion eclesiastica de una
revelacion privada indica
esencialmente que su mensaje no
contiene nada contrario a la fe y a las
buenas costumbres; es licito hacerlo
publico, y los fieles pueden dar su
asentimiento de forma prudente.
Una revelacion privada puede
introducir nuevos acentos, dar lugar
a nuevas formas de piedad o
profundizar las antiguas. Puede
tener un cierto caracter profético (cf.
1 Ts5,19-21) y prestar una ayuda
valida para comprender y vivir
mejor el Evangelio en el presente; de
ahi que no se pueda descartar. Es



una ayuda que se ofrece pero que no
es obligatorio usarla. En cualquier
caso, ha de ser un alimento de la fe,
esperanza y caridad, que son para
todos la via permanente de la
salvacion.[46]

La Palabra de Dios y el Espiritu
Santo

15. Después de habernos extendido
sobre la Palabra ultima y definitiva
de Dios al mundo, es necesario
referirse ahora a la mision del
Espiritu Santo en relacion con la
Palabra divina. En efecto, no se
comprende auténticamente la
revelacion cristiana sin tener en
cuenta la accion del Paraclito. Esto
tiene que ver con el hecho de que la
comunicacion que Dios hace de si
mismo implica siempre la relacion
entre el Hijo y el Espiritu Santo, a
quienes Ireneo de Lyon llama
precisamente «las dos manos del
Padre».[47] Por lo demas, la Sagrada



Escritura es la que nos indica la
presencia del Espiritu Santo en la
historia de la salvacion y, en
particular, en la vida de Jesus, a
quien la Virgen Maria concibio por
obra del Espiritu Santo (cf.Mt
1,18;Lc1,35); al comienzo de su
mision publica, en la orilla del
Jordan, lo ve que desciende sobre si
en forma de paloma (cf.Mt 3,16);
Jesus actua, habla y exulta en este
mismo Espiritu (cf.Lc10,21); y se
ofrece a si mismo en el Espiritu (cf.
Hb 9,14). Cuando estaba terminando
su mision, segun el relato del
Evangelista Juan, Jesus mismo pone
en clara relacion el don de su vida
con el envio del Espiritu a los suyos
(cf.Jn 16,7). Después, Jesus
resucitado, llevando en su carne los
signos de la pasion, infundid el
Espiritu (cf.Jn 20,22), haciendo a los
suyos participes de su propia mision
(cf.Jn 20,21). El Espiritu Santo
ensefiara a los discipulos y les
recordara todo lo que Cristo ha dicho



(cf.Jn 14,26), puesto que sera El, el
Espiritu de la Verdad (cf./n 15,26),
quien llevara los discipulos a la
Verdad entera (cf.Jn 16,13). Por
ultimo, como se lee en losHechos de
los Apdstoles, el Espiritu desciende
sobre los Doce, reunidos en oracion
con Maria el dia de Pentecostés (cf.
2,1-4), y les anima a la mision de
anunciar a todos los pueblos la
Buena Nueva.[48]

La Palabra de Dios, pues, se expresa
con palabras humanas gracias a la
obra del Espiritu Santo. La mision del
Hijo y la del Espiritu Santo son
inseparables y constituyen una unica
economia de la salvacion. El mismo
Espiritu que actda en la encarnacion
del Verbo, en el seno de la Virgen
Maria, es el mismo que guia a Jesus a
lo largo de toda su mision y que sera
prometido a los discipulos. El mismo
Espiritu, que hablo por los profetas,
sostiene e inspira a la Iglesia en la
tarea de anunciar la Palabra de Dios



y en la predicacion de los Apostoles;
es el mismo Espiritu, finalmente,
quien inspira a los autores de las
Sagradas Escrituras.

16. Conscientes de este horizonte
pneumatologico, los Padres sinodales
han querido sefialar la importancia
de la accion del Espiritu Santo en la
vida de la Iglesia y en el corazon de
los creyentes en su relacion con la
Sagrada Escritura.[49] Sin la acciéon
eficaz del «Espiritu de la

Verdad» (Jn14,16) no se pueden
comprender las palabras del Sefior.
Como recuerda san Ireneo: «Los que
no participan del Espiritu no
obtienen del pecho de su madre (la
Iglesia) el nutrimento de la vida, no
reciben nada de la fuente mas pura
que brota del cuerpo de Cristo».[50]
Puesto que la Palabra de Dios llega a
nosotros en el cuerpo de Cristo, en el
cuerpo eucaristico y en el cuerpo de
las Escrituras, mediante la accién del
Espiritu Santo, sélo puede ser



acogida y comprendida
verdaderamente gracias al mismo
Espiritu.

Los grandes escritores de la tradicion
cristiana consideran unanimemente
la funcion del Espiritu Santo en la
relacion de los creyentes con las
Escrituras. San Juan Crisostomo
afirma que la Escritura «necesita de
la revelacion del Espiritu, para que
descubriendo el verdadero sentido
de las cosas que alli se encuentran
encerradas, obtengamos un
provecho abundante».[51] También
san Jeronimo esta firmemente
convencido de que «no podemos
llegar a comprender la Escritura sin
la ayuda del Espiritu Santo que la ha
inspirado».[52] San Gregorio Magno,
por otra parte, subraya de modo
sugestivo la obra del mismo Espiritu
en la formacion e interpretacion de
la Biblia: «El mismo ha creado las
palabras de los santos testamentos, €l
mismo las desvela».[53] Ricardo de



San Victor recuerda que se necesitan
«ojos de paloma», iluminados e
ilustrados por el Espiritu, para
comprender el texto sagrado.[54]

Quisiera subrayar también, con
respecto a la relacion entre el
Espiritu Santo y la Escritura, el
testimonio significativo que
encontramos en los textos liturgicos,
donde la Palabra de Dios es
proclamada, escuchada y explicada a
los fieles. Se trata de antiguas
oraciones que en forma de epiclesis
invocan al Espiritu antes de la
proclamacion de las lecturas: «Envia
tu Espiritu Santo Paraclito sobre
nuestras almas y haznos comprender
las Escrituras inspiradas por él; y a
mi concédeme interpretarlas de
manera digna, para que los fieles
aqui reunidos saquen provecho». Del
mismo modo, encontramos oraciones
al final de la homilia que invocan a
Dios pidiendo el don del Espiritu
sobre los fieles: «Dios salvador... te



imploramos en favor de este pueblo:
envia sobre €l el Espiritu Santo; el
Sefior Jesus lo visite, hable a las
mentes de todos y disponga los
corazones para la fe y conduzca
nuestras almas hacia ti, Dios de las
Misericordias».[55] De aqui resulta
con claridad que no se puede
comprender el sentido de la Palabra
si no se tiene en cuenta la accion del
Paraclito en la Iglesia y en los
corazones de los creyentes.

Tradiciony Escritura

17. Al reafirmar el vinculo profundo
entre el Espiritu Santo y la Palabra
de Dios, hemos sentado también las
bases para comprender el sentido y
el valor decisivo de la Tradicion viva
y de las Sagradas Escrituras en la
Iglesia. En efecto, puesto que «tanto
amo Dios al mundo, que entregd a su
Hijo unico» (Jn3,16), la Palabra
divina, pronunciada en el tiempo, fue
dada y «entregada» a la Iglesia de



modo definitivo, de tal manera que el
anuncio de la salvacion se
comunique eficazmente siempre y en
todas partes. Como nos recuerda la
Constitucion dogmatica Dei Verbum,
Jesucristo mismo «mandé a los
Apostoles predicar a todos los
hombres el Evangelio como fuente de
toda verdad salvadora y de toda
norma de conducta, comunicandoles
asilos bienes divinos: el Evangelio
prometido por los profetas, que Fl
mismo cumplié y promulgo con su
boca. Este mandato se cumplid
fielmente, pues los Apodstoles, con su
predicacion, sus ejemplos, sus
instituciones, transmitieron de
palabra lo que habian aprendido de
las obras y palabras de Cristo y lo

que el Espiritu Santo les ensefio;
ademas, los mismos Apostoles y otros
de su generacion pusieron por
escrito el mensaje de la salvacion
inspirados por el Espiritu Santo».[56]



El Concilio Vaticano II recuerda
también que esta Tradicion de origen
apostolico es una realidad viva y
dindmica, que «va creciendo en la
Iglesia con la ayuda del Espiritu
Santo»; pero no en el sentido de que
cambie en su verdad, que es
perenne. Mas bien «crece la
comprension de las palabras y las
instituciones transmitidas», con la
contemplacion y el estudio, con la
inteligencia fruto de una mas
profunda experiencia espiritual, asi
como con la «predicacion de los que
con la sucesion episcopal recibieron
el carisma seguro de la verdad».[57]

La Tradicion viva es esencial para
que la Iglesia vaya creciendo con el
tiempo en la comprension de la
verdad revelada en las Escrituras; en
efecto, «la misma Tradicion da a
conocer a la Iglesia el canon de los
libros sagrados y hace que los
comprenda cada vez mejor y los
mantenga siempre activos».[58] En



definitiva, es la Tradicion viva de la
Iglesia la que nos hace comprender
de modo adecuado la Sagrada
Escritura como Palabra de Dios.
Aunque el Verbo de Dios precede y
trasciende la Sagrada Escritura, en
cuanto inspirada por Dios, contiene
la palabra divina (cf. 2 Tm 3,16) «en
modo muy singular».[59]

18. De aqui se deduce la importancia
de educar y formar con claridad al
Pueblo de Dios, para acercarse a las
Sagradas Escrituras en relacion con
la Tradicion viva de la Iglesia,
reconociendo en ellas la misma
Palabra de Dios. Es muy importante,
desde el punto de vista de la vida
espiritual, desarrollar esta actitud en
los fieles. En este sentido, puede ser
util recordar la analogia desarrollada
por los Padres de la Iglesia entre el
Verbo de Dios que se hace «carne» y
la Palabra que se hace «libro».[60]
Esta antigua tradicion, segun la cual,
como dice san Ambrosio, «el cuerpo



del Hijo es la Escritura que se nos ha
transmitido»,[61] es recogida por la
Constitucion dogmatica Dei Verbum,
que afirma: «La Palabra de Dios,
expresada en lenguas humanas, se
hace semejante al lenguaje humano,
como la Palabra del eterno Padre,
asumiendo nuestra débil condicion
humana, se hizo semejante a los
hombres».[62] Entendida de esta
manera, la Sagrada Escritura, aun en
la multiplicidad de sus formasy
contenidos, se nos presenta como
realidad unitaria. En efecto, «a través
de todas las palabras de la sagrada
Escritura, Dios dice sdlo una palabra,
su Verbo unico, en quien él se dice en
plenitud (cf. Hb1,1-3)»,[63] como ya
advirtio con claridad san Agustin:
«Recordad que es una sola la Palabra
de Dios que se desarrolla en toda la
Sagrada Escritura y uno solo el Verbo
que resuena en la boca de todos los
escritores sagrados».[64]



En definitiva, mediante la obra del
Espiritu Santo y bajo la guia del
Magisterio, la Iglesia transmite a
todas las generaciones cuanto ha sido
revelado en Cristo. La Iglesia vive
con la certeza de que su Sefior, que
hablo en el pasado, no cesa de
comunicar hoy su Palabra en la
Tradicion viva de la Iglesia y en la
Sagrada Escritura. En efecto, la
Palabra de Dios se nos da en la
Sagrada Escritura como testimonio
inspirado de la revelacion que, junto
con la Tradicion viva de la Iglesia, es
la regla suprema de la fe.[65]

Sagrada Escritura, inspiracion y
verdad

19. Un concepto clave para
comprender el texto sagrado como
Palabra de Dios en palabras
humanas es ciertamente el de
inspiracion. También aqui podemos
sugerir una analogia: asi como el
Verbo de Dios se hizo carne por obra



del Espiritu Santo en el seno de la
Virgen Maria, asi también la Sagrada
Escritura nace del seno de la Iglesia
por obra del mismo Espiritu. La
Sagrada Escritura es «la Palabra de
Dios, en cuanto escrita por
inspiracion del Espiritu Santo».[66]
De ese modo, se reconoce toda la
importancia del autor humano, que
ha escrito los textos inspirados vy, al
mismo tiempo, a Dios como el
verdadero autor.

Como han afirmado los Padres
sinodales, aparece con toda
evidencia que el tema de la
inspiracion es decisivo para una
adecuada aproximacion a las
Escrituras y para su correcta
hermenéutica,[67] que se ha de
hacer, a su vez, en el mismo Espiritu
en el que ha sido escrita.[68] Cuando
se debilita nuestra atencion a la
inspiracion, se corre el riesgo de leer
la Escritura mas como un objeto de
curiosidad historica que como obra



del Espiritu Santo, en la cual
podemos escuchar la voz misma del
Sefior y conocer su presencia en la
historia.

Ademas, los Padres sinodales han
destacado la conexidn entre el tema
de la inspiracion y el de la verdad de
las Escrituras.[69] Por eso, la
profundizacion en el proceso de la
inspiracion llevara también sin duda
a una mayor comprension de la
verdad contenida en los libros
sagrados. Como afirma la doctrina
conciliar sobre este punto, los libros
inspirados ensefian la verdad: «Como
todo lo que afirman los hagiografos,
0 autores inspirados, lo afirma el
Espiritu Santo, se sigue que los libros
sagrados ensefian solidamente,
fielmente y sin error la verdad que
Dios hizo consignar en dichos libros
para salvacion nuestra. Por tanto,
"toda la Escritura, inspirada por Dios,
es util para ensefiar, reprender,
corregir, instruir en la justicia; para



que el hombre de Dios esté en forma,
equipado para toda obra buena" (2
Tm 3,16-17 gr.)».[70]

Ciertamente, la reflexion teoldgica ha
considerado siempre la inspiracion y
la verdad como dos conceptos clave
para una hermenéutica eclesial de
las Sagradas Escrituras. Sin embargo,
hay que reconocer la necesidad
actual de profundizar
adecuadamente en esta realidad,
para responder mejor a lo que exige
la interpretacion de los textos
sagrados segun su naturaleza. En esa
perspectiva, expreso el deseo de que
la investigacion en este campo pueda
progresar y dar frutos para la ciencia
biblica y la vida espiritual de los
fieles.

Dios Padpre, fuentey origen de la
Palabra

20. La economia de la revelacion
tiene su comienzo y origen en Dios
Padre. Su Palabra «hizo el cielo; el



aliento de su boca, sus ejércitos» (Sal
33,6). Es El quien da «a conocer la
gloria de Dios, reflejada en Cristo» (2
Co 4,6; cf. Mt 16,17; Lc9,29).

Dios, fuente de la revelacion, se
manifiesta como Padre en el Hijo
«Logos hecho carne» (cf. Jn1,14), que
vino a cumplir la voluntad del que lo
habia enviado (cf. Jn 4,34), y lleva a
término la educacion divina del
hombre, animada ya anteriormente
por las palabras de los profetas y las
maravillas realizadas tanto en la
creacion como en la historia de su
pueblo y de todos los hombres. La
revelacion de Dios Padre culmina
con la entrega por parte del Hijo del
don del Paraclito (cf. Jn 14,16),
Espiritu del Padre y del Hijo, que nos
guia «hasta la verdad

plena» (Jn16,13).

Y asi, todas las promesas de Dios se
han convertido en Jesucristo en un
«Si» (cf. 2 Co 1,20). De este modo se



abre para el hombre la posibilidad de
recorrer el camino que lo lleva hasta
el Padre (cf. Jn 14,6), para que al final
Dios sea «todo para todos» (1 Co
15,28).

21. Como pone de manifiesto la cruz
de Cristo, Dios habla por medio de su
silencio. El silencio de Dios, la
experiencia de la lejania del
Omnipotente y Padre, es una etapa
decisiva en el camino terreno del
Hijo de Dios, Palabra encarnada.
Colgado del lefio de la cruz, se quejo
del dolor causado por este silencio:
«Dios mio, Dios mio, ¢por qué me has
abandonado?» (Mc15,34; Mt 27,46).
Jesus, prosiguiendo hasta el ultimo
aliento de vida en la obediencia,
invoco al Padre en la oscuridad de la
muerte. En el momento de pasar a
través de la muerte a la vida eterna,
se confid a El: «Padre, a tus manos
encomiendo mi espiritu» (Lc23,46).



Esta experiencia de Jesus es
indicativa de la situacion del hombre
que, después de haber escuchado y
reconocido la Palabra de Dios, ha de
enfrentarse también con su silencio.
Muchos santos y misticos han vivido
esta experiencia, que también hoy se
presenta en el camino de muchos
creyentes. El silencio de Dios
prolonga sus palabras precedentes.
En esos momentos de oscuridad,
habla en el misterio de su silencio.
Por tanto, en la dinamica de la
revelacioén cristiana, el silencio
aparece como una expresion
importante de la Palabra de Dios.

La respuesta del hombre al Dios
que habla Llamados a entrar en la
Alianza con Dios

22. Al subrayar la pluriformidad de
la Palabra, hemos podido contemplar
que Dios habla y viene al encuentro
del hombre de muy diversos modos,
dandose a conocer en el didlogo.



Como han afirmado los Padres
sinodales, «el didlogo, cuando se
refiere a la Revelacion, comporta el
primado de la Palabra de Dios
dirigida al hombre».[71] El misterio
de la Alianza expresa esta relacion
entre Dios que llama con su Palabra
y el hombre que responde, siendo
claramente consciente de que no se
trata de un encuentro entre dos que
estan al mismo nivel; lo que
llamamos Antigua y Nueva Alianza
no es un acuerdo entre dos partes
iguales, sino puro don de Dios.
Mediante este don de su amor,
supera toda distancia y nos convierte
en sus «partners», llevando a cabo
asi el misterio nupcial de amor entre
Cristo y la Iglesia. En esta vision,
cada hombre se presenta como el
destinatario de la Palabra,
interpelado y llamado a entrar en
este didlogo de amor mediante su
respuesta libre. Dios nos ha hecho a
cada uno capaces de escuchary
responder a la Palabra divina. El



hombre ha sido creado en la Palabra
y vive en ella; no se entiende a si
mismo si no se abre a este didlogo. La
Palabra de Dios revela la naturaleza
filial y relacional de nuestra vida.
Estamos verdaderamente llamados
por gracia a conformarnos con
Cristo, el Hijo del Padre, y a ser
transformados en El

Dios escucha al hombrey
responde a sus interrogantes

23. En este dialogo con Dios nos
comprendemos a nosotros mismos y
encontramos respuesta a las
cuestiones mas profundas que
anidan en nuestro corazon. La
Palabra de Dios, en efecto, no se
contrapone al hombre, ni acalla sus
deseos auténticos, sino que mas bien
los ilumina, purificandolos y
perfeccionandolos. Qué importante
es descubrir en la actualidad que
solo Dios responde a la sed que hay en
el corazon de todo ser humano. En



nuestra época se ha difundido
lamentablemente, sobre todo en
Occidente, la idea de que Dios es
extrafo a la vida y a los problemas
del hombre y, mas aun, de que su
presencia puede ser incluso una
amenaza para su autonomia. En
realidad, toda la economia de la
salvacion nos muestra que Dios
habla e interviene en la historia en
favor del hombre y de su salvacion
integral. Por tanto, es decisivo desde
el punto de vista pastoral mostrar la
capacidad que tiene la Palabra de
Dios para dialogar con los problemas
que el hombre ha de afrontar en la
vida cotidiana. Jesus se presenta
precisamente como Aquel que ha
venido para que tengamos vida en
abundancia (cf. /n 10,10). Por eso,
debemos hacer cualquier esfuerzo
para mostrar la Palabra de Dios
como una apertura a los propios
problemas, una respuesta a nuestros
interrogantes, un ensanchamiento de
los propios valores y, a la vez, como



una satisfaccion de las propias
aspiraciones. La pastoral de la Iglesia
debe saber mostrar que Dios escucha
la necesidad del hombre y su clamor.
Dice san Buenaventura en el
Breviloquium: «El fruto de la Sagrada
Escritura no es uno cualquiera, sino
la plenitud de la felicidad eterna. En
efecto, la Sagrada Escritura es
precisamente el libro en el que estan
escritas palabras de vida eterna para
que no solo creamos, sino que
poseamos también la vida eterna, en
la que veremos, amaremos y seran
colmados todos nuestros deseos».[72]

Dialogar con Dios mediante sus
palabras

24. La Palabra divina nos introduce a
cada uno en el coloquio con el Sefior:
el Dios que habla nos ensefia como
podemos hablar con El. Pensamos
espontaneamente en el Libro de los
Salmos, donde se nos ofrecen las
palabras con que podemos dirigirnos



a €l, presentarle nuestra vida en
coloquio ante él y transformar asi la
vida misma en un movimiento hacia
¢é1.[73] En los Salmos, en efecto,
encontramos toda la articulada gama
de sentimientos que el hombre
experimenta en su propia existencia
y que son presentados con sabiduria
ante Dios; aqui se encuentran
expresiones de gozo y dolor, angustia
y esperanza, temor y ansiedad.
Ademas de los Salmos, hay también
muchos otros textos de la Sagrada
Escritura que hablan del hombre que
se dirige a Dios mediante la oracion
de intercesion (cf. Ex 33,12-16), del
canto de jubilo por la victoria (cf. Ex
15), o de lamento en el cumplimiento
de la propia mision (cf. Jr 20,7-18).
Asi, la palabra que el hombre dirige a
Dios se hace también Palabra de
Dios, confirmando el caracter
dialogal de toda la revelacion
cristiana,[74] y toda la existencia del
hombre se convierte en un didlogo
con Dios que habla y escucha, que



llama y mueve nuestra vida. La
Palabra de Dios revela aqui que toda
la existencia del hombre esta bajo la
llamada divina.[75]

Palabra de Dios y fe

25. «Cuando Dios revela, el hombre
tiene que "someterse con la fe" (cf.
Rm 16,26; Rm 1,5; 2 Co 10,5-6), por la
que el hombre se entrega entera y
libremente a Dios, le ofrece "el
homenaje total de su entendimiento
y voluntad", asintiendo libremente a
lo que él ha revelado».[76] Con estas
palabras, la Constitucion dogmatica
Dei Verbum expresa con precision la
actitud del hombre en relacion con
Dios. La respuesta propia del hombre
al Dios que habla es la fe. En esto se
pone de manifiesto que «para acoger
la Revelacién, el hombre debe abrir
la mente y el corazon a la accion del
Espiritu Santo que le hace
comprender la Palabra de Dios,
presente en las sagradas Escrituras».



[77] En efecto, la fe, con la que
abrazamos de corazdn la verdad que
se nos ha revelado y nos entregamos
totalmente a Cristo, surge
precisamente por la predicacion de
la Palabra divina: «la fe nace del
mensaje, y el mensaje consiste en
hablar de Cristo» (Rm10,17). La
historia de la salvacion en su
totalidad nos muestra de modo
progresivo este vinculo intimo entre
la Palabra de Dios y la fe, que se
cumple en el encuentro con Cristo.
Con él, efectivamente, la fe adquiere
la forma del encuentro con una
Persona a la que se confia la propia
vida. Cristo Jesus esta presente ahora
en la historia, en su cuerpo que es la
Iglesia; por eso, nuestro acto de fe es
al mismo tiempo un acto personal y
eclesial.

El pecado como falta de escucha a
la Palabra de Dios



26. La Palabra de Dios revela
también inevitablemente la
posibilidad dramatica por parte de la
libertad del hombre de sustraerse a
este didlogo de alianza con Dios, para
el que hemos sido creados. La
Palabra divina, en efecto, desvela
también el pecado que habita en el
corazon del hombre. Con mucha
frecuencia, tanto en el Antiguo como
en el Nuevo Testamento,
encontramos la descripcion del
pecado como un no prestar oido a la
Palabra, como ruptura de la Alianza
y, por tanto, como la cerrazon frente
a Dios que llama a la comunién con
él.[78]En efecto, la Sagrada Escritura
nos muestra que el pecado del
hombre es esencialmente
desobediencia y «no escuchar».
Precisamente la obediencia radical
de Jesus hasta la muerte de cruz (cf.
Flp 2,8) desenmascara totalmente
este pecado. Con su obediencia, se
realiza la Nueva Alianza entre Dios y
el hombre, y se nos da la posibilidad



de la reconciliacion. Jesus,
efectivamente, fue enviado por el
Padre como victima de expiacion por
nuestros pecados y por los de todo el
mundo (cf. 1 Jn 2,2; 4,10; Hb 7,27).
Asi, se nos ofrece la posibilidad
misericordiosa de la redencion y el
comienzo de una vida nueva en
Cristo. Por eso, es importante educar
a los fieles para que reconozcan la
raiz del pecado en la negativa a
escuchar la Palabra del Sefior, y a
que acojan en Jesus, Verbo de Dios, el
perdon que nos abre a la salvacion.

Maria «Mater Verbi Dei» y «Mater
fidei»

27. Los Padres sinodales han
declarado que el objetivo
fundamental de la XII Asamblea era
«renovar la fe de la Iglesia en la
Palabra de Dios»; por eso es
necesario mirar alli donde la
reciprocidad entre Palabra de Dios y
fe se ha cumplido plenamente, o sea,



en Maria Virgen, «que con su si a la
Palabra de la Alianza y a su mision,
cumple perfectamente la vocacion
divina de la humanidad».[79] La
realidad humana, creada por medio
del Verbo, encuentra su figura
perfecta precisamente en la fe
obediente de Maria. Ella, desde la
Anunciacion hasta Pentecostés, se
nos presenta como mujer
enteramente disponible a la voluntad
de Dios. Es la Inmaculada
Concepcidn, la «llena de gracia» por
Dios (cf. Lc1,28), incondicionalmente
docil a la Palabra divina (cf. Lc 1,38).
Su fe obediente plasma cada instante
de su existencia segun la iniciativa de
Dios. Virgen a la escucha, vive en
plena sintonia con la Palabra divina;
conserva en su corazon los
acontecimientos de su Hijo,
componiéndolos como en un unico
mosaico (cf.Lc 2,19.51).[80]

Es necesario ayudar a los fieles a
descubrir de una manera mas



perfecta el vinculo entre Maria de
Nazaret y la escucha creyente de la
Palabra divina. Exhorto también a
los estudiosos a que profundicen mas
la relacion entre mariologia y
teologia de la Palabra. De esto se
beneficiaran tanto la vida espiritual
como los estudios teoldgicos y
biblicos. Efectivamente, todo lo que
la inteligencia de la fe ha tratado con
relacion a Maria se encuentra en el
centro mas intimo de la verdad
cristiana. En realidad, no se puede
pensar en la encarnacion del Verbo
sin tener en cuenta la libertad de esta
joven mujer, que con su
consentimiento coopera de modo
decisivo a la entrada del Eterno en el
tiempo. Ella es la figura de la Iglesia
a la escucha de la Palabra de Dios,
que en ella se hace carne. Maria es
también simbolo de la apertura a
Dios y a los demas; escucha activa,
que interioriza, asimila, y en la que
la Palabra se convierte en forma de
vida.



28. En esta circunstancia, deseo
llamar la atencion sobre la
familiaridad de Maria con la Palabra
de Dios. Esto resplandece con
particular brillo en el Magnificat. En
cierto sentido, aqui se ve como ella se
identifica con la Palabra, entra en
ella; en este maravilloso cantico de
fe, la Virgen alaba al Sefior con su
misma Palabra: «EIMagnificat -un
retrato de su alma, por decirlo asi-
esta completamente tejido por los
hilos tomados de la Sagrada
Escritura, de la Palabra de Dios. Asi
se pone de relieve que la Palabra de
Dios es verdaderamente su propia
casa, de la cual sale y entra con toda
naturalidad. Habla y piensa con la
Palabra de Dios; la Palabra de Dios se
convierte en palabra suya, y su
palabra nace de la Palabra de Dios.
Asi se pone de manifiesto, ademas,
que sus pensamientos estan en
sintonia con el pensamiento de Dios,
que su querer es un querer con Dios.
Al estar intimamente penetrada por



la Palabra de Dios, puede convertirse
en madre de la Palabra encarnada».
[81]

Ademas, la referencia a la Madre de
Dios nos muestra que el obrar de
Dios en el mundo implica siempre
nuestra libertad, porque, en la fe, la
Palabra divina nos transforma.
También nuestra accion apostolica y
pastoral sera eficaz en la medida en
que aprendamos de Maria a dejarnos
plasmar por la obra de Dios en
nosotros: «La atencion devota y
amorosa a la figura de Maria, como
modelo y arquetipo de la fe de la
Iglesia, es de importancia capital
para realizar también hoy un cambio
concreto de paradigma en la relacion
de la Iglesia con la Palabra, tanto en
la actitud de escucha orante como en
la generosidad del compromiso en la
mision y el anuncio».[82]

Contemplando en la Madre de Dios
una existencia totalmente modelada



por la Palabra, también nosotros nos
sentimos llamados a entrar en el
misterio de la fe, con la que Cristo
viene a habitar en nuestra vida. San
Ambrosio nos recuerda que todo
cristiano que cree, concibe en cierto
sentido y engendra al Verbo de Dios
en si mismo: si, en cuanto a la carne,
solo existe una Madre de Cristo, en
cuanto a la fe, en cambio, Cristo es el
fruto de todos.[83] Asi pues, todo lo
que le sucedio a Maria puede
sucedernos ahora a cualquiera de
nosotros en la escucha de la Palabra
y en la celebracion de los
sacramentos.

La hermenéutica de la sagrada
Escritura en la Iglesia La Iglesia
lugar originario de la
hermenéutica de la Biblia

29. Otro gran tema que surgio
durante el Sinodo, y sobre el que
ahora deseo llamar la atencion, es la
interpretacion de la Sagrada Escritura



en la Iglesia. Precisamente el vinculo
intrinseco entre Palabra y fe muestra
que la auténtica hermenéutica de la
Biblia sélo es posible en la fe eclesial,
que tiene su paradigma en el si de
Maria. San Buenaventura afirma en
este sentido que, sin la fe, falta la
clave de acceso al texto sagrado:
«Este es el conocimiento de Jesucristo
del que se derivan, como de una
fuente, la seguridad y la inteligencia
de toda la sagrada Escritura. Por eso,
es imposible adentrarse en su
conocimiento sin tener antes la fe
infusa de Cristo, que es faro, puerta y
fundamento de toda la Escritura».
[84] E insiste con fuerza santo Tomas
de Aquino, mencionando a san
Agustin: «También la letra del
evangelio mata si falta la gracia
interior de la fe que sana».[85]

Esto nos permite llamar la atencion
sobre un criterio fundamental de la
hermenéutica biblica: el lugar
originario de la interpretacion



escrituristica es la vida de la Iglesia.
Esta afirmacion no pone la
referencia eclesial como un criterio
extrinseco al que los exegetas deben
plegarse, sino que es requerida por la
realidad misma de las Escriturasy
por como se han ido formando con el
tiempo. En efecto, «las tradiciones de
fe formaban el ambiente vital en el
que se insertd la actividad literaria
de los autores de la sagrada
Escritura. Esta insercion comprendia
también la participacion en la vida
liturgica y la actividad externa de las
comunidades, su mundo espiritual,
su cultura y las peripecias de su
destino historico. La interpretacion
de la sagrada Escritura exige por eso,
de modo semejante, la participacion
de los exegetas en toda la vida y la fe
de la comunidad creyente de su
tiempo».[86] Por consiguiente, ya que
«la Escritura se ha de leer e
interpretar con el mismo Espiritu
con que fue escrita»,[87] es necesario
que los exegetas, tedlogos y todo el



Pueblo de Dios se acerquen a ella
segun lo que ella realmente es,
Palabra de Dios que se nos comunica
a través de palabras humanas (cf. 1
Ts 2,13). Este es un dato constante e
implicito en la Biblia misma:
«Ninguna prediccion de la Escritura
esta a merced de interpretaciones
personales; porque ninguna
prediccion antigua acontecidé por
designio humano; hombres como
eran, hablaron de parte de Dios» (2 P
1,20-21). Por otra parte, es
precisamente la fe de la Iglesia quien
reconoce en la Biblia la Palabra de
Dios; como dice admirablemente san
Agustin: «No creeria en el Evangelio
si no me moviera la autoridad de la
Iglesia catolica».[88] Es el Espiritu
Santo, que anima la vida de la Iglesia,
quien hace posible la interpretacion
auténtica de las Escrituras. La Biblia
es el libro de la Iglesia, y su
verdadera hermenéutica brota de su
inmanencia en la vida eclesial.



30. San Jeronimo recuerda que
nunca podemos leer solos la
Escritura. Encontramos demasiadas
puertas cerradas y caemos
facilmente en el error. La Biblia ha
sido escrita por el Pueblo de Diosy
para el Pueblo de Dios, bajo la
inspiracion del Espiritu Santo. Solo
en esta comunion con el Pueblo de
Dios podemos entrar realmente, con
el «<nosotros», en el nucleo de la
verdad que Dios mismo quiere
comunicarnos.[89] El gran estudioso,
para el cual «quien no conoce las
Escrituras no conoce a Cristo»,[90]
sostiene que la eclesialidad de la
interpretacion biblica no es una
exigencia impuesta desde el exterior;
el Libro es precisamente la voz del
Pueblo de Dios peregrino, y solo en la
fe de este Pueblo estamos, por decirlo
asi, en la tonalidad adecuada para
entender la Escritura. Una auténtica
interpretacion de la Biblia ha de
concordar siempre armoénicamente
con la fe de la Iglesia catdlica. San



Jerénimo se dirigia a un sacerdote de
la siguiente manera: «Permanece
firmemente unido a la doctrina
tradicional que se te ha ensefiado,
para que puedas exhortar de
acuerdo con la sana doctrina y
rebatir a aquellos que la
contradicen».[91]

Aproximaciones al texto sagrado que
prescindan de la fe pueden sugerir
elementos interesantes, deteniéndose
en la estructura del texto y sus
formas; sin embargo, dichos intentos
serian inevitablemente sdlo
preliminares y estructuralmente
incompletos. En efecto, como ha
afirmado la Pontificia Comision
Biblica, haciéndose eco de un
principio compartido en la
hermenéutica moderna, el
«adecuado conocimiento del texto
biblico es accesible solo a quien tiene
una afinidad viva con lo que dice el
texto».[92] Todo esto pone de relieve
la relacion entre vida espiritual y



hermenéutica de la Escritura.
Efectivamente, «con el crecimiento
de la vida en el Espiritu crece
también, en el lector, la comprension
de las realidades de las que habla el
texto biblico».[93] La intensidad de
una auténtica experiencia eclesial
acrecienta sin duda la inteligencia de
la fe verdadera respecto a la Palabra
de Dios; reciprocamente, se debe
decir que leer en la fe las Escrituras
aumenta la vida eclesial misma. De
aqui se percibe de modo nuevo la
conocida frase de san Gregorio
Magno: «Las palabras divinas crecen
con quien las lee».[94]De este modo,
la escucha de la Palabra de Dios
introduce y aumenta la comunion
eclesial de los que caminan en la fe.

«Alma de la Teologia»

31. «Por eso, el estudio de las
sagradas Escrituras ha de ser como el
alma de la teologia».[95]Esta
expresion de la Constitucion



dogmatica Dei Verbum se ha hecho
cada vez mas familiar en los ultimos
afos. Podemos decir que en la época
posterior al Concilio Vaticano II, por
lo que respecta a los estudios
teoldgicos y exegéticos, se han
referido con frecuencia a dicha
expresion como simbolo de un
interés renovado por la Sagrada
Escritura. También la XII Asamblea
del Sinodo de los Obispos ha acudido
con frecuencia a esta conocida
afirmacion para indicar la relacion
entre investigacion historica y
hermenéutica de la fe, en referencia
al texto sagrado. En esta perspectiva,
los Padres han reconocido con
alegria el crecimiento del estudio de
la Palabra de Dios en la Iglesia a lo
largo de los ultimos decenios, y han
expresadoun vivo agradecimiento a
los numerosos exegetas y tedlogos
que con su dedicacion, emperfio y
competencia han contribuido
esencialmente, y contindan
haciéndolo, a la profundizacion del



sentido de las Escrituras, afrontando
los problemas complejos que en
nuestros dias se presentan a la
investigacion biblica.[96] Y también
han manifestado sincera gratitud a
los miembros de la Pontificia
Comision Biblica que, en estrecha
relacion con la Congregacion para la
Doctrina de la Fe, han ido dando en
estos afnos y siguen dando su
cualificada aportacion para afrontar
cuestiones inherentes al estudio de la
Sagrada Escritura. El Sinodo,
ademas, ha sentido la necesidad de
preguntarse por el estado actual de
los estudios biblicos y su importancia
en el ambito teoldgico. En efecto, la
eficacia pastoral de la accion de la
Iglesia y de la vida espiritual de los
fieles depende en gran parte de la
fecunda relacion entre exegesis 'y
teologia. Por eso, considero
importante retomar algunas
reflexiones surgidas durante la
discusion sobre este tema en los
trabajos del Sinodo.



Desarrollo de la investigacion
biblica y Magisterio eclesial

32. En primer lugar, es necesario
reconocer el beneficio aportado por
la exegesis histdrico-critica a la vida
de la Iglesia, asi como otros métodos
de analisis del texto desarrollados
recientemente.[97] Para la vision
catdlica de la Sagrada Escritura, la
atencion a estos métodos es
imprescindible y va unida al
realismo de la encarnacion: «Esta
necesidad es la consecuencia del
principio cristiano formulado en el
Evangelio de san Juan: "Verbum caro
factum est" (Jn1,14). El hecho
histdrico es una dimension
constitutiva de la fe cristiana. La
historia de la salvacion no es una
mitologia, sino una verdadera
historia y, por tanto, hay que
estudiarla con los métodos de la
investigacion historica seria».[98] Asi
pues, el estudio de la Biblia exige el
conocimiento y el uso apropiado de



estos métodos de investigacion. Si
bien es cierto que esta sensibilidad
en el &mbito de los estudios se ha
desarrollado mds intensamente en la
época moderna, aunque no de igual
modo en todas partes, sin embargo,
la sana tradicion eclesial ha tenido
siempre amor por el estudio de la
«letra». Baste recordar aqui que, en
la raiz de la cultura monastica, a la
que debemos en ultimo término el
fundamento de la cultura europea, se
encuentra el interés por la palabra.
El deseo de Dios incluye el amor por
la palabra en todas sus dimensiones:
«Porque, en la Palabra biblica, Dios
estd en camino hacia nosotros y
nosotros hacia él, hace falta
aprender a penetrar en el secreto de
la lengua, comprenderla en su
estructura y en el modo de
expresarse. Asi, precisamente por la
busqueda de Dios, resultan
importantes las ciencias profanas
que nos sefialan el camino hacia la
lengua».[99]



33. El Magisterio vivo de la Iglesia, al
que le corresponde «interpretar
auténticamente la Palabra de Dios,
oral o escrita»,[100] ha intervenido
con sabio equilibrio en relacion a la
postura adecuada que se ha de
adoptar ante la introduccion de
nuevos meétodos de analisis historico.
Me refiero en particular a las
enciclicas Providentissimus Deus del
Papa Leon XIII yDivino afflante
Spiritu del Papa Pio XII. Con ocasion
de la celebracion del centenario y
cincuenta aniversario,
respectivamente, de su publicacion,
mi venerable predecesor, Juan Pablo
I, recordd la importancia de estos
documentos para la exegesis y la
teologia.[101] La intervencion del
Papa Leon XIII tuvo el mérito de
proteger la interpretacion catolica de
la Biblia de los ataques del
racionalismo, pero sin refugiarse por
ello en un sentido espiritual
desconectado de la historia. Sin
rechazar la critica cientifica,



desconfiaba solamente «de las
opiniones preconcebidas que
pretenden fundarse en la ciencia,
pero que, en realidad, hacen salir
subrepticiamente a la ciencia de su
campo propio».[102] E]l Papa Pio XII,
en cambio, se enfrentaba a los
ataques de los defensores de una
exegesis llamada mistica, que
rechazaba cualquier aproximacion
cientifica. La Enciclica Divino afflante
Spiritu, ha evitado con gran
sensibilidad alimentar la idea de una
dicotomia entre «la exegesis
cientifica», destinada a un uso
apologético, y «la interpretacion
espiritual reservada a un uso
interno», reivindicando en cambio
tanto el «alcance teologico del
sentido literal definido
metodicamente», como la
pertenencia de la «determinacién del
sentido espiritual... en el campo de la
ciencia exegética».[103] De ese modo,
ambos documentos rechazaron «la
ruptura entre lo humano y lo divino,



entre la investigacion cientifica y la
mirada de la fe, y entre el sentido
literal y el sentido espiritual».[104]
Este equilibrio se ha manifestado a
continuacion en el documento de la
Pontificia Comision Biblica de 1993:
«En el trabajo de interpretacion, los
exegetas catolicos no deben olvidar
nunca que lo que interpretan es la
Palabra de Dios. Su tarea no termina
con la distincion de las fuentes, la
definicion de formas o la explicacion
de los procedimientos literarios. La
meta de su trabajo se alcanza cuando
aclaran el significado del texto
biblico como Palabra actual de Dios».
[105]

La hermenéutica biblica conciliar:
una indicacion que se ha de seguir

34. Teniendo en cuenta este
horizonte, se pueden apreciar mejor
los grandes principios de la exegesis
catolica sobre la interpretacion,
expresados por el Concilio Vaticano



I1, de modo particular en la
Constitucion dogmatica Dei Verbum:
«Puesto que Dios habla en la
Escritura por medio de hombres y en
lenguaje humano, el intérprete de la
Escritura, para conocer lo que Dios
quiso comunicarnos, debe estudiar
con atencion lo que los autores
querian decir y Dios queria dar a
conocer con dichas palabras».[106]
Por un lado, el Concilio subraya
como elementos fundamentales para
captar el sentido pretendido por el
hagiografo el estudio de los géneros
literarios y la contextualizacion. Y,
por otro lado, debiéndose interpretar
en el mismo Espiritu en que fue
escrita, la Constitucion dogmatica
sefiala tres criterios basicos para
tener en cuenta la dimension divina
de la Biblia: 1) Interpretar el texto
considerando la unidad de toda la
Escritura; esto se llama hoy exegesis
canonica; 2) tener presente la
Tradicion viva de toda la Iglesia; y,
finalmente, 3) observar la analogia



de la fe. «Solo donde se aplican los
dos niveles metodologicos, el
histérico-critico y el teoldgico, se
puede hablar de una exegesis
teoldgica, de una exegesis adecuada a
este libro».[107]

Los Padres sinodales han afirmado
con razon que el fruto positivo del
uso de la investigacion historico-
critica moderna es innegable. Sin
embargo, mientras la exegesis
académica actual, también la
catdlica, trabaja a un gran nivel en
cuanto se refiere a la metodologia
historico-critica, también con sus
mas recientes integraciones, es
preciso exigir un estudio analogo de
la dimension teologica de los textos
biblicos, con el fin de que progrese la
profundizacion, de acuerdo a los tres
elementos indicados por la
Constitucion dogmatica Dei Verbum.
[108]



El peligro del dualismo y la
hermenéutica secularizada

35. A este proposito hay que sefialar
el grave riesgo de dualismo que hoy
se produce al abordar las Sagradas
Escrituras. En efecto, al distinguir los
dos niveles mencionados del estudio
de la Biblia, en modo alguno se
pretende separarlos, ni
contraponerlos, ni simplemente
yuxtaponerlos. Estos se dan sélo en
reciprocidad. Lamentablemente,
sucede mas de una vez que una
estéril separacion entre ellos genera
una separacion entre exegesis y
teologia, que «se produce incluso en
los niveles académicos mas
elevados».[109] Quisiera recordar
aqui las consecuencias mas
preocupantes que se han de evitar.

a) Ante todo, si la actividad exegética
se reduce unicamente al primer
nivel, la Escritura misma se convierte
solo en un texto del pasado: «Se



pueden extraer de €l consecuencias
morales, se puede aprender la
historia, pero el libro como tal habla
solo del pasado y la exegesis ya no es
realmente teoldgica, sino que se
convierte en pura historiografia, en
historia de la literatura».[110] Esta
claro que con semejante reduccion
no se puede de ningun modo
comprender el evento de la
revelacion de Dios mediante su
Palabra que se nos transmite en la
Tradicion viva y en la Escritura.

b) La falta de una hermenéutica de la
fe con relacion a la Escritura no se
configura unicamente en los
términos de una ausencia; es
sustituida por otra hermenéutica,
una hermenéutica secularizada,
positivista, cuya clave fundamental
es la conviccion de que Dios no
aparece en la historia humana.
Segun esta hermenéutica, cuando
parece que hay un elemento divino,
hay que explicarlo de otro modo y



reducir todo al elemento humano.
Por consiguiente, se proponen
interpretaciones que niegan la
historicidad de los elementos
divinos.[111]

¢) Una postura como ésta, no hace
mas que producir dafio en la vida de
la Iglesia, extendiendo la duda sobre
los misterios fundamentales del
cristianismo y su valor historico
como, por ejemplo, la institucion de
la Eucaristia y la resurreccion de
Cristo. Asi se impone, de hecho, una
hermenéutica filosofica que niega la
posibilidad de la entrada y la
presencia de Dios en la historia. La
adopcion de esta hermenéutica en
los estudios teoldgicos introduce
inevitablemente un grave dualismo
entre la exegesis, que se apoya
unicamente en el primer nivel, y la
teologia, que se deja a merced de una
espiritualizacion del sentido de las
Escrituras no respetuosa del caracter
historico de la revelacion.



d) Todo esto resulta negativo también
para la vida espiritual y la actividad
pastoral: «La consecuencia de la
ausencia del segundo nivel
metodoldgico es la creacion de una
profunda brecha entre exegesis
cientifica y lectio divina.
Precisamente de aqui surge a veces
cierta perplejidad también en la
preparacion de las homilias».[112]
Hay que sefialar, ademas, que este
dualismo produce a veces
incertidumbre y poca solidez en el
camino de formacion intelectual de
algunos candidatos a los ministerios
eclesiales.[113] En definitiva,
«cuando la exegesis no es teologia, la
Escritura no puede ser el alma de la
teologia y, viceversa, cuando la
teologia no es esencialmente
interpretacion de la Escritura en la
Iglesia, esta teologia ya no tiene
fundamento».[114] Por tanto, es
necesario volver decididamente a
considerar con mas atencion las
indicaciones emanadas por la



Constitucion dogmatica Dei Verbum a
este proposito.

Fey razon en relacion con la
Escritura

36. Pienso que puede ayudar a
comprender de manera mas
completa la exegesis y, por tanto, su
relacion con toda la teologia, lo que
escribid a este proposito el Papa Juan
Pablo IT en la Enciclica Fides et ratio.
Efectivamente, él decia que no se ha
de minimizar «el peligro de la
aplicacion de una sola metodologia
para llegar a la verdad de la sagrada
Escritura, olvidando la necesidad de
una exegesis mas amplia que
permita comprender, junto con toda
la Iglesia, el sentido pleno de los
textos. Cuantos se dedican al estudio
de las sagradas Escrituras deben
tener siempre presente que las
diversas metodologias
hermenéuticas se apoyan en una
determinada concepcidn filosofica.



Por ello, es preciso analizarla con
discernimiento antes de aplicarla a
los textos sagrados».[115]

Esta penetrante reflexion nos
permite notar que lo que esta en
juego en la hermenéutica con que se
aborda la Sagrada Escritura es
inevitablemente la correcta relacion
entre fe y razon. En efecto, la
hermenéutica secularizada de la
Sagrada Escritura es fruto de una
razon que estructuralmente se cierra
a la posibilidad de que Dios entre en
la vida de los hombres y les hable
con palabras humanas. También en
este caso, pues, es necesario invitar a
ensanchar los espacios de nuestra
racionalidad.[116] Por eso, en la
utilizacion de los métodos de analisis
historico, hay que evitar asumir, alli
donde se presente, criterios que por
principio no admiten la revelacion
de Dios en la vida de los hombres. La
unidad de los dos niveles del trabajo
de interpretacion de la Sagrada



Escritura presupone, en definitiva,
una armonia entre la fe 'y la razon.
Por una parte, se necesita una fe que,
manteniendo una relacion adecuada
con la recta razén, nunca degenere
en fideismo, el cual, por lo que se
refiere a la Escritura, llevaria a
lecturas fundamentalistas. Por otra
parte, se necesita una razon que,
investigando los elementos historicos
presentes en la Biblia, se muestre
abierta y no rechace a priori todo lo
que exceda su propia medida. Por lo
demas, la religion del Logos
encarnado no dejara de mostrarse
profundamente razonable al hombre
que busca sinceramente la verdad y
el sentido ultimo de la propia vida y
de la historia.

Sentido literal y sentido espiritual

37. Como se ha afirmado en la
Asamblea sinodal, una aportacion
significativa para la recuperacion de
una adecuada hermenéutica de la



Escritura proviene también de una
escucha renovada de los Padres de la
Iglesia y de su enfoque exegético.
[117] En efecto, los Padres de la
Iglesia nos muestran todavia hoy una
teologia de gran valor, porque en su
centro esta el estudio de la Sagrada
Escritura en su integridad.
Efectivamente, los Padres son en
primer lugar y esencialmente unos
«comentadores de la Sagrada
Escritura».[118] Su ejemplo puede
«ensefar a los exegetas modernos un
acercamiento verdaderamente
religioso a la Sagrada Escritura, asi
como una interpretacion que se
ajusta constantemente al criterio de
comunion con la experiencia de la
Iglesia, que camina a través de la
historia bajo la guia del Espiritu
Santo».[119]

Aunque obviamente no conocian los
recursos de caracter filologico e
historico de que dispone la exegesis
moderna, la tradicion patristica y



medieval sabia reconocer los
diversos sentidos de la Escritura,
comenzando por el literal, es decir,
«el significado por la palabras de la
Escritura y descubierto por la
exegesis que sigue las reglas de la
justa interpretacion».[120] Santo
Tomds de Aquino, por ejemplo,
afirma: «Todos los sentidos de la
sagrada Escritura se basan en el
sentido literal».[121] Pero se ha de
recordar que en la época patristica y
medieval cualquier forma de
exegesis, también la literal, se hacia
basandose en la fe y no habia
necesariamente distincion entre
sentido literal ysentido espiritual. Se
tenga en cuenta a este proposito el
distico clasico que representa la
relacion entre los diversos sentidos
de la Escritura:

«Littera gesta docet, quid credas
allegoria,



Moralis quid agas, quo tendas
anagogia.

La letra ensefia los hechos, la
alegoria lo que se ha de creer, el
sentido moral lo que hay que hacery
la anagogia hacia donde se tiende».
[122]

Aqui observamos la unidad y la
articulacion entre sentido literal
ysentido espiritual, el cual se
subdivide a su vez en tres sentidos,
que describen los contenidos de la fe,
la moral y la tension escatologica.

En definitiva, reconociendo el valor y
la necesidad del método historico-
critico aun con sus limitaciones, la
exegesis patristica nos ensefia que
«no se es fiel a la intencién de los
textos biblicos, sino cuando se
procura encontrar, en el corazon de
su formulacion, la realidad de fe que
expresan, y se enlaza ésta a la
experiencia creyente de nuestro
mundo».[123] So6lo en esta



perspectiva se puede reconocer que
la Palabra de Dios esta viva y se
dirige a cada uno en el momento
presente de nuestra vida. En este
sentido, sigue siendo plenamente
valido lo que afirma la Pontificia
Comision Biblica, cuando define el
sentido espiritual segun la fe
cristiana, como «el sentido expresado
por los textos biblicos, cuando se los
lee bajo la influencia del Espiritu
Santo en el contexto del misterio
pascual de Cristo y de la vida nueva
que proviene de él. Este contexto
existe efectivamente. El Nuevo
Testamento reconoce en €l el
cumplimiento de las Escrituras. Es,
pues, normal releer las Escrituras a
la luz de este nuevo contexto, que es
el de la vida en el Espiritu».[124]

Necesidad de trascender la «letra»

38. Para restablecer la articulacion
entre los diferentes sentidos
escrituristicos es decisivo



comprender el paso de la letra al
espiritu. No se trata de un paso
automatico y espontaneo; se necesita
mas bien trascender la letra: «De
hecho, la Palabra de Dios nunca esta
presente en la simple literalidad del
texto. Para alcanzarla hace falta
trascender y un proceso de
comprension que se deja guiar por el
movimiento interior del conjunto y
por ello debe convertirse también en
un proceso vital».[125] Descubrimos
asi la razon por la que un proceso de
interpretacion auténtico no es sdlo
intelectual sino también vital, que
reclama una total implicacion en la
vida eclesial, en cuanto vida «segun
el Espiritu» (Ga 5,16). De ese modo
resultan mas claros los criterios
expuestos en el numero 12 de la
Constitucion dogmatica Dei Verbum:
este trascender no puede hacerse en
un solo fragmento literario, sino en
relacion con la Escritura en su
totalidad. En efecto, la Palabra hacia
la que estamos llamados a trascender



es unica. Ese proceso tiene un
aspecto intimamente dramatico,
puesto que en el trascender, el paso
que tiene lugar por la fuerza del
Espiritu estd inevitablemente
relacionado con la libertad de cada
uno. San Pablo vivio plenamente en
su propia existencia este paso. Con la
frase: «la pura letra mata y, en
cambio, el Espiritu da vida» (2 Co 3,6),
ha expresado de modo radical 1o que
significa trascender la letra y su
comprension a partir de la totalidad.
San Pablo descubre que «el Espiritu
liberador tiene un nombre y que la
libertad tiene por tanto una medida
interior: "El Sefior es el Espiritu, y
donde hay el Espiritu del Sefior hay
libertad" (2 Co 3,17). El Espiritu
liberador no es simplemente la
propia idea, la vision personal de
quien interpreta. El Espiritu es
Cristo, y Cristo es el Sefior que nos
indica el camino».[126] Sabemos
también que este paso fue para san
Agustin dramatico y al mismo tiempo



liberador; él, gracias a ese trascender
propio de la interpretacion tipoldgica
que aprendio de san Ambrosio,
segun la cual todo el Antiguo
Testamento es un camino hacia
Jesucristo, creyo en las Escrituras,
que se le presentaban en un primer
momento tan diferentes entre siy, a
veces, llenas de vulgaridades. Para
san Agustin, el trascender la letra le
ha hecho creible la letra misma y le
ha permitido encontrar finalmente la
respuesta a las profundas
inquietudes de su espiritu, sediento
de verdad.[127]

Unidad intrinseca de la Biblia

39. En la escuela de la gran tradicion
de la Iglesia aprendemos a captar
también la unidad de toda la
Escritura en el paso de la letra al
espiritu, ya que la Palabra de Dios
que interpela nuestra vida y la llama
constantemente a la conversion es
una sola.[128] Sigue siendo para



nosotros una guia segura lo que
decia Hugo de San Victor: «Toda la
divina Escritura es un solo libro y
este libro es Cristo, porque toda la
Escritura habla de Cristo y se cumple
en Cristo».[129] Ciertamente, la
Biblia, vista bajo el aspecto
puramente histdrico o literario, no es
simplemente un libro, sino una
coleccion de textos literarios, cuya
composicion se extiende a lo largo de
mas de un milenio, y en los que no es
facil reconocer una unidad interior;
hay incluso tensiones visibles entre
ellos. Esto vale para la Biblia de
Israel, que los cristianos llamamos
Antiguo Testamento. Pero todavia
mas cuando los cristianos
relacionamos los escritos del Nuevo
Testamento, casi como clave
hermenéutica, con la Biblia de Israel,
interpretandola asi como camino
hacia Cristo. Generalmente, en el
Nuevo Testamento no se usa el
término «la Escritura» (cf. Rm 4,3;1 P
2,6), sino «las Escrituras» (cf. Mt



21,43; Jn 5,39; Rm 1,2; 2 P3,16), que
son consideradas, en su conjunto,
como la unica Palabra de Dios
dirigida a nosotros.[130] Asi, aparece
claramente que quien da unidad a
todas las «Escrituras» en relacion a la
unica «Palabra» es la persona de
Cristo. De ese modo, se comprende lo
que afirmaba el namero 12 de la
Constitucion dogmatica Dei Verbum,
indicando la unidad interna de toda
la Biblia como criterio decisivo para
una correcta hermenéutica de la fe.

Relacion entre Antiguo y Nuevo
Testamento

40. En la perspectiva de la unidad de
las Escrituras en Cristo, tanto los
tedlogos como los pastores han de ser
conscientes de las relaciones entre el
Antiguo y el Nuevo Testamento. Ante
todo, esta muy claro que el mismo
Nuevo Testamento reconoce el
Antiguo Testamento como Palabra de
Dios y acepta, por tanto, la autoridad



de las Sagradas Escrituras del pueblo
judio.[131] Las reconoce
implicitamente al aceptar el mismo
lenguaje y haciendo referencia con
frecuencia a pasajes de estas
Escrituras. Las reconoce
explicitamente, pues cita muchas
partes y se sirve de ellas en sus
argumentaciones. Asi, la
argumentacion basada en textos del
Antiguo Testamento constituye para
el Nuevo Testamento un valor
decisivo, superior al de los simples
razonamientos humanos. En el
cuarto Evangelio, Jesus declara en
este sentido que la Escritura «no
puede fallar» (Jn10,35), y san Pablo
precisa concretamente que la
revelacion del Antiguo Testamento es
valida también para nosotros, los
cristianos (cf. Rm 15,4; 1 Co10,11).
[132] Ademas, afirmamos que «Jesus
de Nazaret fue un judio y la Tierra
Santa es la tierra madre de la
Iglesia»;[133] en el Antiguo y Nuevo
Testamento se encuentra la raiz del



cristianismo y el cristianismo se
nutre siempre de ella. Por tanto, la
sana doctrina cristiana ha rechazado
siempre cualquier forma de
marcionismo recurrente, que tiende
de diversos modos a contraponer el
Antiguo con el Nuevo Testamento.
[134]

Ademas, el mismo Nuevo Testamento
se declara conforme al Antiguo
Testamento, y proclama que en el
misterio de la vida, muerte y
resurreccion de Cristo las Sagradas
Escrituras del pueblo judio han
encontrado su perfecto
cumplimiento. Por otra parte, es
necesario observar que el concepto
de cumplimiento de las Escrituras es
complejo, porque comporta una
triple dimension: un aspecto
fundamental de continuidad con la
revelacion del Antiguo Testamento,
un aspecto de ruptura y otro de
cumplimiento y superacion. E1
misterio de Cristo esta en



continuidad de intencion con el culto
sacrificial del Antiguo Testamento;
sin embargo, se ha realizado de un
modo diferente, de acuerdo con
muchos oraculos de los profetas,
alcanzando asi una perfeccion nunca
lograda antes. El Antiguo
Testamento, en efecto, esta lleno de
tensiones entre sus aspectos
institucionales y proféticos. El
misterio pascual de Cristo es
plenamente conforme -de un modo
que no era previsible- con las
profecias y el caracter prefigurativo
de las Escrituras; no obstante,
presenta evidentes aspectos de
discontinuidad respecto a las
instituciones del Antiguo
Testamento.

41. Estas consideraciones muestran
asi la importancia insustituible del
Antiguo Testamento para los
cristianos y, al mismo tiempo,
destacan la originalidad de la lectura
cristologica. Desde los tiempos



apostolicos y, después, en la
Tradicion viva, la Iglesia ha mostrado
la unidad del plan divino en los dos
Testamentos gracias a la tipologia,
que no tiene un caracter arbitrario
sino que pertenece intrinsecamente
a los acontecimientos narrados por el
texto sagrado y por tanto afecta a
toda la Escritura. La tipologia
«reconoce en las obras de Dios en la
Antigua Alianza, prefiguraciones de
lo que Dios realizo en la plenitud de
los tiempos en la persona de su Hijo
encarnado».[135] Los cristianos, por
tanto, leen el Antiguo Testamento a
la luz de Cristo muerto y resucitado.
Si bien la lectura tipoldgica revela el
contenido inagotable del Antiguo
Testamento en relacion con el Nuevo,
no se debe olvidar que él mismo
conserva su propio valor de
Revelacion, que nuestro Sefior
mismo ha reafirmado (cf. Mc
12,29-31). Por tanto, «el Nuevo
Testamento exige ser leido también a
la luz del Antiguo. La catequesis



cristiana primitiva recurria
constantemente a él (cf. 1 Co 5,6-8; 1
Co 10,1-11)».[136] Por este motivo, los
Padres sinodales han afirmado que
«]la comprension judia de la Biblia
puede ayudar al conocimiento y al
estudio de las Escrituras por los
cristianos».[137]

«El Nuevo Testamento esta escondido
en el Antiguo y el Antiguo es
manifiesto en el Nuevo».[138] Asi,
con aguda sabiduria, se expresaba
san Agustin sobre este tema. Es
importante, pues, que tanto en la
pastoral como en el ambito
académico se ponga bien de
manifiesto la relacidon intima entre
los dos Testamentos, recordando con
san Gregorio Magno que todo lo que
«el Antiguo Testamento ha
prometido, el Nuevo Testamento lo
ha cumplido; lo que aquél anunciaba
de manera oculta, éste lo proclama
abiertamente como presente. Por
eso, el Antiguo Testamento es



profecia del Nuevo Testamento; y el
mejor comentario al Antiguo
Testamento es el Nuevo Testamento».
[139]

Las paginas «oscuras» de la Biblia

42. En el contexto de la relacion
entre Antiguo y Nuevo Testamento, el
Sinodo ha afrontado también el tema
de las paginas de la Biblia que
resultan oscuras y dificiles, por la
violencia y las inmoralidades que a
veces contienen. A este respecto, se
ha de tener presente ante todo quela
revelacion biblica estd arraigada
profundamente en la historia. El plan
de Dios se manifiesta
progresivamente en ella y se realiza
lentamente por etapas sucesivas, no
obstante la resistencia de los
hombres. Dios elige un pueblo y lo va
educando pacientemente. La
revelacion se acomoda al nivel
cultural y moral de épocas lejanas y,
por tanto, narra hechos y costumbres



como, por ejemplo, artimafias
fraudulentas, actos de violencia,
exterminio de poblaciones, sin
denunciar explicitamente su
inmoralidad; esto se explica por el
contexto historico, aunque pueda
sorprender al lector moderno, sobre
todo cuando se olvidan tantos
comportamientos «oscuros» que los
hombres han tenido siempre a lo
largo de los siglos, y también en
nuestros dias. En el Antiguo
Testamento, la predicacion de los
profetas se alza vigorosamente
contra todo tipo de injusticia y
violencia, colectiva o individual y, de
este modo, es el instrumento de la
educacion que Dios da a su pueblo
como preparacion al Evangelio. Por
tanto, seria equivocado no
considerar aquellos pasajes de la
Escritura que nos parecen
problematicos. Mas bien, hay que ser
conscientes de que la lectura de estas
paginas exige tener una adecuada
competencia, adquirida a través de



una formacion que enserie a leer los
textos en su contexto histdrico-
literario y en la perspectiva cristiana,
que tiene como clave hermenéutica
completa «el Evangelio y el
mandamiento nuevo de Jesucristo,
cumplido en el misterio pascual».
[140] Por eso, exhorto a los
estudiosos y a los pastores, a que
ayuden a todos los fieles a acercarse
también a estas paginas mediante
una lectura que les haga descubrir su
significado a la luz del misterio de
Cristo.

Cristianosy judios en relacion con
la Sagrada Escritura

43. Teniendo en cuenta los estrechos
vinculos que unen el Nuevo y el
Antiguo Testamento, resulta
espontaneo dirigir ahora la atencion
a los lazos especiales que ello
comporta para la relacion entre
cristianos y judios, unos lazos que
nunca deben olvidarse. El Papa Juan



Pablo II dijo a los judios: sois
«"nuestros hermanos predilectos” en
la fe de Abrahan, nuestro patriarca».
[141] Ciertamente, estas
declaraciones no ignoran las
rupturas que aparecen en el Nuevo
Testamento respecto a las
instituciones del Antiguo Testamento
y, menos aun, la afirmacion de que
en el misterio de Jesucristo,
reconocido como Mesias e Hijo de
Dios, se cumplen las Escrituras. Pero
esta diferencia profunda y radical, en
modo alguno implica hostilidad
reciproca. Por el contrario, el
ejemplo de san Pablo (cf. Rm 9-11)
demuestra «que una actitud de
respeto, de estima y de amor hacia el
pueblo judio es la sola actitud
verdaderamente cristiana en esta
situacion que forma misteriosamente
parte del designio totalmente
positivo de Dios».[142] En efecto, san
Pablo dice que los judios,
«considerando la eleccion, Dios los
ama en atencion a los patriarcas,



pues los dones y la llamada de Dios
son irrevocables» (Rm 11,28-29).

Ademas, san Pablo usa también la
bella imagen del arbol de olivo para
describir las relaciones tan estrechas
entre cristianos y judios: la Iglesia de
los gentiles es como un brote de olivo
silvestre, injertado en el olivo bueno,
que es el pueblo de la Alianza (cf. Rm
11,17-24). Asi pues, tomamos nuestro
alimento de las mismas raices
espirituales. Nos encontramos como
hermanos, hermanos que en ciertos
momentos de su historia han tenido
una relacion tensa, pero que ahora
estan firmemente comprometidos en
construir puentes de amistad
duradera.[143] El Papa Juan Pablo II
dijo en una ocasion: «Es mucho lo
que tenemos en comun. Y es mucho
lo que podemos hacer juntos por la
paz, por la justicia y por un mundo
mas fraterno y humano».[144]



Deseo reiterar una vez mas lo
importante que es para la Iglesia el
didlogo con los judios. Conviene que,
donde haya oportunidad, se creen
posibilidades, incluso publicas, de
encuentro y de debate que
favorezcan el conocimiento mutuo,
la estima reciproca y la colaboracion,
aun en el ambito del estudio de las
Sagradas Escrituras.

La interpretacion
fundamentalista de las Escrituras

44. La atencion que hemos querido
prestar hasta ahora al tema de la
hermenéutica biblica en sus
diferentes aspectos nos permite
abordar la cuestion, surgida mas de
una vez en los debates del Sinodo, de
la interpretacion fundamentalista de
la Sagrada Escritura.[145] Sobre este
argumento, la Pontificia Comision
Biblica, en el documento La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia, ha formulado directrices



importantes. En este contexto,
quisiera llamar la atencion
particularmente sobre aquellas
lecturas que no respetan el texto
sagrado en su verdadera naturaleza,
promoviendo interpretaciones
subjetivas y arbitrarias. En efecto, el
«literalismo» propugnado por la
lectura fundamentalista, representa
en realidad una traicién, tanto del
sentido literal como espiritual,
abriendo el camino a
instrumentalizaciones de diversa
indole, como, por ejemplo, la
difusion de interpretaciones
antieclesiales de las mismas
Escrituras. El aspecto problematico
de esta lectura es que, «rechazando
tener en cuenta el caracter historico
de la revelacion biblica, se vuelve
incapaz de aceptar plenamente la
verdad de la Encarnacion misma. El
fundamentalismo rehuye la estrecha
relacion de lo divino y de 1o humano
en las relaciones con Dios... Por esta
razon, tiende a tratar el texto biblico



como si hubiera sido dictado palabra
por palabra por el Espiritu, y no llega
a reconocer que la Palabra de Dios
ha sido formulada en un lenguaje y
en una fraseologia condicionadas por
una u otra época determinada».[146]
El cristianismo, por el contrario,
percibe en las palabras,la Palabra,
elLogos mismo, que extiende su
misterio a través de dicha
multiplicidad y de la realidad de una
historia humana.[147] La verdadera
respuesta a una lectura
fundamentalista es la «lectura
creyente de la Sagrada Escritura».
Esta lectura, «practicada desde la
antigiedad en la Tradicion de la
Iglesia, busca la verdad que salva
para la vida de todo fiel y para la
Iglesia. Esta lectura reconoce el valor
historico de la tradicion biblica. Y es
justamente por este valor de
testimonio histérico por lo que
quiere redescubrir el significado vivo
de las Sagradas Escrituras destinadas
también a la vida del creyente de



hoy»,[148] sin ignorar por tanto, la
mediacion humana del texto
inspirado y sus géneros literarios.

Dialogo entre pastores, teologos y
exegetas

45. La auténtica hermenéutica de la
fe comporta ciertas consecuencias
importantes en la actividad pastoral
de la Iglesia. Precisamente en este
sentido, los Padres sinodales han
recomendado, por ejemplo, un
contacto mas asiduo entre pastores,
tedlogos y exegetas. Conviene que las
Conferencias Episcopales favorezcan
estas reuniones para «promover un
mayor servicio de comunion en la
Palabra de Dios».[149] Esta
cooperacion ayudara a todos a hacer
mejor su trabajo en beneficio de toda
la Iglesia. En efecto, situarse en el
horizonte de la accién pastoral,
quiere decir, incluso para los
eruditos, considerar el texto sagrado
en su naturaleza propia de



comunicacion que el Sefior ofrece a
los hombres para la salvacion. Por
tanto, como dice la Constitucion
dogmatica Dei Verbum, se
recomienda que «los exegetas
catolicos y demas tedlogos trabajen
en comun esfuerzo y bajo la
vigilancia del Magisterio para
investigar con medios oportunos la
Escritura y para explicarla, de modo
que se multipliquen los ministros de
la palabra capaces de ofrecer al
Pueblo de Dios el alimento de la
Escritura, que alumbre el
entendimiento, confirme la voluntad,
encienda el corazon en amor de
Dios».[150]

Biblia y ecumenismo

46. Consciente de que la Iglesia tiene
su fundamento en Cristo, Verbo de
Dios hecho carne, el Sinodo ha
querido subrayar el puesto central de
los estudios biblicos en el didlogo
ecumeénico, con vistas a la plena



expresion de la unidad de todos los
creyentes en Cristo.[151] En efecto,
en la misma Escritura encontramos
la peticion vibrante de Jesus al Padre
de que sus discipulos sean una sola
cosa, para que el mundo crea (cf. Jn
17,21). Todo esto nos refuerza en la
conviccion de que escuchar y
meditar juntos las Escrituras nos
hace vivir una comunion real,
aunque todavia no plena;[152] «la
escucha comun de las Escrituras
impulsa por tanto el didlogo de la
caridad y hace crecer el de la
verdad».[153] En efecto, escuchar
juntos la Palabra de Dios, practicar la
lectio divina de la Biblia; dejarse
sorprender por la novedad de la
Palabra de Dios, que nunca envejece
ni se agota; superar nuestra sordera
ante las palabras que no concuerdan
con nuestras opiniones o prejuicios;
escuchar y estudiar en la comunion
de los creyentes de todos los tiempos;
todo esto es un camino que se ha de
recorrer para alcanzar la unidad de



la fe, como respuesta a la escucha de
la Palabra.[154] Las palabras del
Concilio Vaticano II eran
verdaderamente iluminadoras: «En
el didlogo mismo [ecuménico], las
Sagradas Escrituras son un
instrumento precioso en la mano
poderosa de Dios para lograr la
unidad que el Salvador muestra a
todos los hombres».[155] Por tanto,
conviene incrementar el estudio, la
confrontacion y las celebraciones
ecumeénicas de la Palabra de Dios,
respetando las normas vigentes y las
diferentes tradiciones.[156] Estas
celebraciones favorecen la causa
ecuménica y, cuando se viven en su
verdadero sentido, constituyen
momentos intensos de auténtica
oracion para pedir a Dios que venga
pronto el dia suspirado en el que
todos podamos estar juntos en torno
a una misma mesa y beber del
mismo caliz. No obstante, en la
loable y justa promocion de dichos
momentos, se ha de evitar que éstos



sean propuestos a los fieles como una
sustitucion de la participacion en la
santa Misa los dias de precepto.

En este trabajo de estudio y oracion,
también se han de reconocer con
serenidad aquellos aspectos que
requieren ser profundizados, y que
nos mantienen todavia distantes,
como por ejemplo la comprension
del sujeto autorizado de la
interpretacion en la Iglesia y el papel
decisivo del Magisterio.[157]

Quisiera subrayar, ademas, lo dicho
por los Padres sinodales sobre la
importancia en este trabajo
ecumeénico de las traducciones de la
Biblia en las diversas lenguas. En
efecto, sabemos que traducir un
texto no es mero trabajo mecanico,
sino que, en cierto sentido, forma
parte de la tarea interpretativa. A
este proposito, el Venerable Juan
Pablo II ha dicho: «Quien recuerda
todo lo que influyeron las disputas



en torno a la Escritura en las
divisiones, especialmente en
Occidente, puede comprender el
notable paso que representan estas
traducciones comunes».[158] Por eso,
la promocion de las traducciones
comunes de la Biblia es parte del
trabajo ecuménico. Deseo agradecer
aqui a todos los que estan
comprometidos en esta importante
tarea y animarlos a continuar en su
obra.

Consecuencias en el planteamiento
de los estudios teologicos

47. Otra consecuencia que se
desprende de una adecuada
hermenéutica de la fe se refiere a la
necesidad de tener en cuenta sus
implicaciones en la formacion
exegética y teologica,
particularmente de los candidatos al
sacerdocio. Se ha de encontrar la
manera de que el estudio de la
Sagrada Escritura sea



verdaderamente el alma de la
teologia, por cuanto en ella se
reconoce la Palabra de Dios, que se
dirige hoy al mundo, a la Iglesiay a
cada uno personalmente. Es
importante que los criterios
indicados en el numero 12 de la
Constitucion dogmatica Dei Verbum
se tomen efectivamente en
consideracion, y que se profundice
en ellos. Evitese fomentar un
concepto de investigacion cientifica
que se considere neutral respecto a
la Escritura. Por eso, junto al estudio
de las lenguas en que ha sido escrita
la Biblia y de los métodos
interpretativos adecuados, es
necesario que los estudiantes tengan
una profunda vida espiritual, de
manera que comprendan que solo se
puede entender la Escritura
viviéndola.

En esta perspectiva, recomiendo que
el estudio de la Palabra de Dios,
escrita y transmitida, se haga



siempre con un profundo espiritu
eclesial, teniendo debidamente en
cuenta en la formacion académica
las intervenciones del Magisterio
sobre estos temas, «que no esta por
encima de la Palabra de Dios, sino a
su servicio, para ensefiar puramente
lo transmitido, pues por mandato
divino, y con la asistencia del
Espiritu Santo, lo escucha
devotamente, lo custodia
celosamente, lo explica fielmente».
[159] Por tanto, se ponga cuidado en
que los estudios se desarrollen
reconociendo que «la Tradicion, la
Escritura y el Magisterio de la Iglesia,
segun el plan prudente de Dios, estan
unidos y ligados, de modo que
ninguno puede subsistir sin los
otros».[160] Deseo, pues, que, segun
la ensefianza del Concilio Vaticano II,
el estudio de la Sagrada Escritura,
leida en la comunion de la Iglesia
universal, sea realmente el alma del
estudio teologico.[161]



Los santos y la interpretacion de
la Escritura

48. La interpretacion de la Sagrada
Escritura quedaria incompleta si no
se estuviera también a la escucha de
quienes han vivido realmente la
Palabra de Dios, es decir, los santos.
[162] En efecto, «viva lectio est vita
bonorumn».[163] Asi, la interpretacion
mas profunda de la Escritura
proviene precisamente de los que se
han dejado plasmar por la Palabra de
Dios a través de la escucha, la lectura
y la meditacion asidua.

Ciertamente, no es una casualidad
que las grandes espiritualidades que
han marcado la historia de la Iglesia
hayan surgido de una explicita
referencia a la Escritura. Pienso, por
ejemplo, en san Antonio, Abad,
movido por la escucha de aquellas
palabras de Cristo: «Si quieres llegar
hasta el final, vende lo que tienes, da
el dinero a los pobres -asi tendras un



tesoro en el cielo- y luego vente
conmigo» (Mt 19,21).[164] No es
menos sugestivo san Basilio Magno,
que se pregunta en su obra Moralia:
«¢Qué es propiamente la fe? Plena e
indudable certeza de la verdad de las
palabras inspiradas por Dios... ;Qué
es lo propio del fiel? Conformarse
con esa plena certeza al significado
de las palabras de la Escritura, sin
osar quitar o afladir lo mas minimon».
[165] San Benito se remite en su
Regla a la Escritura, como «norma
rectisima para la vida del hombre».
[166] San Francisco de Asis -escribe
Tomds de Celano-, «al oir que los
discipulos de Cristo no han de poseer
ni oro, ni plata, ni dinero; ni llevar
alforja, ni pan, ni baston en el
camino; ni tener calzado ni dos
tunicas, exclamo inmediatamente,
lleno de Espiritu Santo: jEsto quiero,
esto pido, esto ansio hacer de todo
corazon!».[167] Santa Clara de Asis
reproduce plenamente la experiencia
de san Francisco: «La forma de vida



de la Orden de las Hermanas
pobres... es ésta: observar el santo
Evangelio de Nuestro Sefior
Jesucristo».[168]Ademas, santo
Domingo de Guzman «se
manifestaba por doquier como un
hombre evangélico, tanto en las
palabras como en las obras»,[169] y
asi quiso que fueran también sus
frailes predicadores, «<hombres
evangélicos».[170] Santa Teresa de
Jesus, carmelita, que recurre
continuamente en sus escritos a
imagenes biblicas para explicar su
experiencia mistica, recuerda que
Jesus mismo le revela que «todo el
dafio que viene al mundo es de no
conocer las verdades de la
Escritura».[171] Santa Teresa del
Nifio Jesus encuentra el Amor como
su vocacion personal al escudrifiar
las Escrituras, en particular en los
capitulos 12y 13 de laPrimera carta a
los Corintios;[172] esta misma santa
describe el atractivo de las
Escrituras: «En cuanto pongo la



mirada en el Evangelio, respiro de
inmediato los perfumes de la vida de
Jesus y sé de qué parte correr».[173]
Cada santo es como un rayo de luz
que sale de la Palabra de Dios. Asi,
pensemos también en san Ignacio de
Loyola y su busqueda de la verdad y
en el discernimiento espiritual; en
san Juan Bosco y su pasion por la
educacion de los jovenes; en san Juan
Maria Vianney y su conciencia de la
grandeza del sacerdocio como don 'y
tarea; en san Pio de Pietrelcina y su
ser instrumento de la misericordia
divina; en san Josemaria Escriva y su
predicacion sobre la llamada
universal a la santidad; en la beata
Teresa de Calcuta, misionera de la
caridad de Dios para con los ultimos;
y también en los martires del
nazismo y el comunismo,
representados, por una parte por
santa Teresa Benedicta de la Cruz
(Edith Stein), monja carmelita, y, por
otra, por el beato Luis Stepinac,
cardenal arzobispo de Zagreb.



49. En relacion con la Palabra de
Dios, la santidad se inscribe asi, en
cierto modo, en la tradiciéon
profética, en la que la Palabra de
Dios toma a su servicio la vida misma
del profeta. En este sentido, la
santidad en la Iglesia representa una
hermenéutica de la Escritura de la
que nadie puede prescindir. El
Espiritu Santo, que ha inspirado a los
autores sagrados, es el mismo que
anima a los santos a dar la vida por
el Evangelio. Acudir a su escuela es
una via segura para emprender una
hermenéutica viva y eficaz de la
Palabra de Dios.

De esta union entre Palabra de Diosy
santidad tuvimos un testimonio
directo durante la XII Asamblea del
Sinodo cuando, el 12 de octubre, tuvo
lugar en la Plaza de San Pedro
lacanonizacion de cuatro nuevos
santos: el sacerdote Gaetano Errico,
fundador de la Congregacion de los
Misioneros de los Sagrados



Corazones de Jesus y Maria; Madre
Maria Bernarda Biitler, nacida en
Suiza y misionera en Ecuador y en
Colombia; sor Alfonsa de la
Inmaculada Concepcion, primera
santa canonizada nacida en la India;
la joven seglar ecuatoriana Narcisa
de Jesus Martillo Moran. Con sus
vidas, han dado testimonio al mundo
y a la Iglesia de la perenne
fecundidad del Evangelio de Cristo.
Pidamos al Sefior que, por
intercesion de estos santos,
canonizados precisamente en los
dias de la Asamblea sinodal sobre la
Palabra de Dios, nuestra vida sea esa
«buena tierra» en la que el divino
sembrador siembre la Palabra, para
que produzca en nosotros frutos de
santidad, «del treinta o del sesenta o
del ciento por uno» (Mc 4,20).

SEGUNDA PARTE VERBUM IN
ECCLESIA «A cuantos la
recibieron, les da poder



para ser hijos de Dios» (Jn1,12) La
palabra de Dios y la Iglesia La
Iglesia acoge la Palabra

50. El Sefior pronuncia su Palabra
para que la reciban aquellos que han
sido creados precisamente «por
medio» del Verbo mismo. «Vino a su
casa» (Jn1,11): la Palabra no nos es
originariamente ajena, y la creacion
ha sido querida en una relacion de
familiaridad con la vida divina. El
Prologo del cuarto Evangelio nos
situa también ante el rechazo de la
Palabra divina por parte de los
«suyos» que «no la

recibieron» (Jn1,11). No recibirla
quiere decir no escuchar su voz, no
configurarse con el Logos. En
cambio, cuando el hombre, aunque
sea fragil y pecador, sale
sinceramente al encuentro de Cristo,
comienza una transformacion
radical: «A cuantos la recibieron, les
da poder para ser hijos de

Dios» (Jn1,12). Recibir al Verbo



quiere decir dejarse plasmar por El
hasta el punto de llegar a ser, por el
poder del Espiritu Santo,
configurados con Cristo, con el «Hijo
unico del Padre» (Jn1,14). Es el
principio de una nueva creacion,
nace la criatura nueva, un pueblo
nuevo. Los que creen, los que viven
la obediencia de la fe, «<han nacido de
Dios» (cf. Jn 1,13), son participes de la
vida divina: «hijos en el Hijo» (cf. Ga
4,5-6; Rm 8,14-17). San Agustin,
comentando este pasaje del
Evangelio de Juan, dice
sugestivamente: «Por el Verbo existes
tu. Pero necesitas igualmente ser
restaurado por El».[174] Vemos aqui
perfilarse el rostro de la Iglesia, como
realidad definida por la acogida del
Verbo de Dios que, haciéndose carne,
ha venido a poner su morada entre
nosotros (cf. Jn1,14). Esta morada de
Dios entre los hombres, esta Sekina
(cf. Ex 26,1), prefigurada en el
Antiguo Testamento, se cumple



ahora en la presencia definitiva de
Dios entre los hombres en Cristo.

Contemporaneidad de Cristo en la
vida de la Iglesia

51. La relacién entre Cristo, Palabra
del Padre, y la Iglesia no puede ser
comprendida como si fuera
solamente un acontecimiento
pasado, sino que es una relacion
vital, en la cual cada fiel esta llamado
a entrar personalmente. En efecto,
hablamos de la presencia de la
Palabra de Dios entre nosotros hoy:
«Y sabed que yo estoy con vosotros
todos los dias, hasta al fin del
mundo» (Mt 28,20). Como afirma el
Papa Juan Pablo II: «La
contemporaneidad de Cristo respecto
al hombre de cada época se realiza
en el cuerpo vivo de la Iglesia. Por
esto Dios prometid a sus discipulos el
Espiritu Santo, que les "recordaria" y
les haria comprender sus
mandamientos (cf.Jn 14,26) y, al



mismo tiempo, seria el principio
fontal de una vida nueva para el
mundo (cf. Jn3,5-8; Rm 8,1-13)».[175]
La Constitucion dogmatica Dei
Verbum expresa este misterio en los
términos biblicos de un dialogo
nupcial: «Dios, que hablo en otros
tiempos, sigue conversando siempre
con la esposa de su Hijo amado; y el
Espiritu Santo, por quien la voz viva
del Evangelio resuena en la Iglesia, y
por ella en el mundo, va
introduciendo a los fieles en la
verdad plena y hace que habite en
ellos intensamente la palabra de
Cristo (cf. Col 3,16)».[176]

La Esposa de Cristo, maestra también
hoy en la escucha, repite con fe:
«Habla, Sefior, que tu Iglesia te
escucha».[177] Por eso, la
Constitucion dogmatica Dei Verbum
comienza diciendo: «La Palabra de
Dios la escucha con devocion y la
proclama con valentia el santo
Concilio».[178] En efecto, se trata de



una definicidon dindmica de la vida
de la Iglesia: «Son palabras con las
que el Concilio indica un aspecto que
distingue a la Iglesia. La Iglesia no
vive de si misma, sino del Evangelio,
y en el Evangelio encuentra siempre
de nuevo orientacion para su
camino. Es una consideracion que
todo cristiano debe hacer y aplicarse
a si mismo: solo quien se pone
primero a la escucha de la Palabra,
puede convertirse después en su
heraldo».[179] En la Palabra de Dios
proclamada y escuchada, y en los
sacramentos, Jesus dice hoy, aquiy
ahora, a cada uno: «Yo soy tuyo, me
entrego a ti», para que el hombre
pueda recibir y responder, y decir a
su vez: «Yo soy tuyo».[180] La Iglesia
aparece asi en ese ambito en que, por
gracia, podemos experimentar lo que
dice el Prologo de Juan: «Pero a
cuantos la recibieron, les da poder
para ser hijos de Dios» (Jn 1,12).



La liturgia, lugar privilegiado de la
palabra de Dios La Palabra de Dios
en la sagrada liturgia

52. Al considerar la Iglesia como
«casa de la Palabra»,[181] se ha de
prestar atencion ante todo a la
sagrada liturgia. En efecto, este es el
ambito privilegiado en el que Dios
nos habla en nuestra vida, habla hoy
a su pueblo, que escucha y responde.
Todo acto liturgico esta por su
naturaleza empapado de la Sagrada
Escritura. Como afirma la
Constitucion Sacrosanctum
Concilium, «la importancia de la
Sagrada Escritura en la liturgia es
maxima. En efecto, de ella se toman
las lecturas que se explican en la
homilia, y los salmos que se cantan;
las preces, oraciones y cantos
litargicos estan impregnados de su
aliento y su inspiracion; de ella
reciben su significado las acciones y
los signos».[182] Mds aun, hay que
decir que Cristo mismo «esta



presente en su palabra, pues es Fl
mismo el que habla cuando se lee en
la Iglesia la Sagrada Escritura».[183]
Por tanto, «la celebracion liturgica se
convierte en una continua, plenay
eficaz exposicion de esta Palabra de
Dios. Asi, la Palabra de Dios,
expuesta continuamente en la
liturgia, es siempre viva y eficaz por
el poder del Espiritu Santo, y
manifiesta el amor operante del
Padre, amor indeficiente en su
eficacia para con los hombres».[184]
En efecto, la Iglesia siempre ha sido
consciente de que, en el acto
liturgico, la Palabra de Dios va
acompaifiada por la intima accion del
Espiritu Santo, que la hace operante
en el corazon de los fieles. En
realidad, gracias precisamente al
Paraclito, «la Palabra de Dios se
convierte en fundamento de la
accion liturgica, norma y ayuda de
toda la vida. Por consiguiente, la
accion del Espiritu... va recordando,
en el corazon de cada uno, aquellas



cosas que, en la proclamacion de la
Palabra de Dios, son leidas para toda
la asamblea de los fieles, v,
consolidando la unidad de todos,
fomenta asimismo la diversidad de
carismas y proporciona la
multiplicidad de actuaciones».[185]

Asi pues, es necesario entender y
vivir el valor esencial de la accion
liturgica para comprender la Palabra
de Dios. En cierto sentido, la
hermenéutica de la fe respecto a la
Sagrada Escritura debe tener siempre
como punto de referencia la liturgia,
en la que se celebra la Palabra de
Dios como palabra actual y viva: «<En
la liturgia, la Iglesia sigue fielmente
el mismo sistema que uso Cristo con
la lectura e interpretacion de las
Sagradas Escrituras, puesto que El
exhorta a profundizar el conjunto de
las Escrituras partiendo del "hoy" de
su acontecimiento personal».[186]



Aqui se muestra también la sabia
pedagogia de la Iglesia, que proclama
y escucha la Sagrada Escritura
siguiendo el ritmo del afio liturgico.
Este despliegue de la Palabra de Dios
en el tiempo se produce
particularmente en la celebracion
eucaristica y en la Liturgia de las
Horas. En el centro de todo
resplandece el misterio pascual, al
que se refieren todos los misterios de
Cristo y de la historia de la salvacidn,
que se actualizan sacramentalmente:
«La santa Madre Iglesia..., al
conmemorar asi los misterios de la
redencion, abre la riqueza de las
virtudes y de los méritos de su Sefior,
de modo que se los hace presentes en
cierto modo a los fieles durante todo
tiempo para que los alcancen y se
llenen de la gracia de la salvacion».
[187] Exhorto, pues, a los Pastores de
la Iglesia y a los agentes de pastoral a
esforzarse en educar a todos los
fieles a gustar el sentido profundo de
la Palabra de Dios que se despliega



en la liturgia a lo largo del afio,
mostrando los misterios
fundamentales de nuestra fe. El
acercamiento apropiado a la Sagrada
Escritura depende también de esto.

Sagrada Escritura y sacramentos

53. El Sinodo de los Obispos,
afrontando el tema del valor de la
liturgia para la comprension de la
Palabra de Dios, ha querido también
subrayar la relacion entre la Sagrada
Escritura y la accion sacramental. Es
mas conveniente que nunca
profundizar en la relacion entre
Palabra y Sacramento, tanto en la
accion pastoral de la Iglesia como en
la investigacion teoldgica.
[188]Ciertamente «la liturgia de la
Palabra es un elemento decisivo en la
celebracion de cada sacramento de la
Iglesia»;[189] sin embargo, en la
practica pastoral, los fieles no
siempre son conscientes de esta
union, ni captan la unidad entre el



gesto y la palabra. «Corresponde a
lossacerdotes y a los diaconos, sobre
todo cuando administran los
sacramentos, poner de relieve la
unidad que forman Palabra y
sacramento en el ministerio de la
Iglesia».[190] En la relacion entre
Palabra y gesto sacramental se
muestra en forma liturgica el actuar
propio de Dios en la historia a través
del cardcter performativo de la
Palabra misma. En efecto, en la
historia de la salvacion no hay
separacion entre lo que Dios dice y 1o
quehace; su Palabra misma se
manifiesta como viva y eficaz (cf. Hb
4,12), como indica, por lo demas, el
sentido mismo de la expresion
hebrea dabar. Igualmente, en la
accion liturgica estamos ante su
Palabra que realiza lo que dice.
Cuando se educa al Pueblo de Dios a
descubrir el caracter performativo
de la Palabra de Dios en la liturgia, se
le ayuda también a percibir el actuar
de Dios en la historia de la salvacion



y en la vida personal de cada
miembro.

Palabra de Dios y Eucaristia

54. Lo que se afirma genéricamente
de la relacion entre Palabray
sacramentos, se ahonda cuando nos
referimos a la celebracion
eucaristica. Ademas, la intima
unidad entre Palabra y Eucaristia
esta arraigada en el testimonio
biblico (cf. Jn 6; Lc24), confirmada
por los Padres de la Iglesia y
reafirmada por el Concilio Vaticano
I1.[191] A este respecto, podemos
pensar en el gran discurso de Jesus
sobre el pan de vida en la sinagoga
de Cafarnaum (cf. Jn 6,22-69), en
cuyo trasfondo se percibe la
comparacion entre Moisés y Jesus,
entre quien habld cara a cara con
Dios (cf. Ex 33,11) y quien revela a
Dios (cf. Jn 1,18). En efecto, el
discurso sobre el pan se refiere al
don de Dios que Moisés obtuvo para



su pueblo con el mana en el desierto
y que, en realidad, es la Tora, la
Palabra de Dios que da vida (cf. Sal
119; Pr 9,5). Jesus lleva a
cumplimiento en si mismo la antigua
figura: «El pan de Dios es el que baja
del cielo y da la vida al mundo... Yo
soy el pan de vida» (Jn 6,33-35). Aqui,
«la Ley se ha hecho Persona. En el
encuentro con Jesus nos
alimentamos, por asi decirlo, del Dios
vivo, comemos realmente el "pan del
cielo"».[192] El Prdlogo de Juan se
profundiza en el discurso de
Cafarnaum: si en el primero el Logos
de Dios se hace carne, en el segundo
es «pan» para la vida del mundo (cf.
Jn6,51), haciendo alusion de este
modo a la entrega que Jesus hara de
si mismo en el misterio de la cruz,
confirmada por la afirmacion sobre
su sangre que se da a «beber» (cf. Jn
6,53). De este modo, en el misterio de
la Eucaristia se muestra cual es el
verdadero mand, el auténtico pan del
cielo: es el Logos de Dios que se ha



hecho carne, que se ha entregado a si
mismo por nosotros en el misterio
pascual.

El relato de Lucas sobre los
discipulos de Emaus nos permite una
reflexion ulterior sobre la union
entre la escucha de la Palabra y el
partir el pan (cf. Lc24,13-35). Jesus
salio a su encuentro el dia siguiente
al sabado, escucho las
manifestaciones de su esperanza
decepcionada y, haciéndose su
comparfiero de camino, «les explico lo
que se referia a él en toda la
Escritura» (24,27). Junto con este
caminante que se muestra tan
inesperadamente familiar a sus
vidas, los dos discipulos comienzan a
mirar de un modo nuevo las
Escrituras. Lo que habia ocurrido en
aquellos dias ya no aparece como un
fracaso, sino como cumplimiento y
nuevo comienzo. Sin embargo,
tampoco estas palabras les parecen
aun suficientes a los dos discipulos.



El Evangelio de Lucas nos dice que
solo cuando Jesus tomo el pan,
pronuncio la bendicion, lo partio y se
lo dio, «se les abrieron los ojos y 1o
reconocieron» (24,31), mientras que
antes «sus 0jos no eran capaces de
reconocerlo» (24,16). La presencia de
Jesus, primero con las palabrasy
después con el gesto de partir el pan,
hizo posible que los discipulos lo
reconocieran, y que pudieran revivir
de un modo nuevo lo que antes
habian experimentado con él: «¢No
ardia nuestro corazén mientras nos
hablaba por el camino y nos
explicaba las Escrituras?» (24,32).

55. Estos relatos muestran como la
Escritura misma ayuda a percibir su
union indisoluble con la Eucaristia.
«Conviene, por tanto, tener siempre
en cuenta que la Palabra de Dios
leida y anunciada por la Iglesia en la
liturgia conduce, por decirlo asi, al
sacrificio de la alianza y al banquete
de la gracia, es decir, a la Eucaristia,



como a su fin propio».[193] Palabra y
Eucaristia se pertenecen tan
intimamente que no se puede
comprender la una sin la otra: la
Palabra de Dios se hace
sacramentalmente carne en el
acontecimiento eucaristico. La
Eucaristia nos ayuda a entender la
Sagrada Escritura, asi como la
Sagrada Escritura, a su vez, ilumina y
explica el misterio eucaristico. En
efecto, sin el reconocimiento de la
presencia real del Sefior en la
Eucaristia, la comprension de la
Escritura queda incompleta. Por eso,
«la Iglesia honra con una misma
veneracion, aunque no con el mismo
culto, la Palabra de Dios y el misterio
eucaristico y quiere y sanciona que
siempre y en todas partes se imite
este proceder, ya que, movida por el
ejemplo de su Fundador, nunca ha
dejado de celebrar el misterio
pascual de Cristo, reuniéndose para
leer "lo que se refiere a él en toda la
Escritura” (Lc24,27) y ejerciendo la



obra de salvacion por medio del
memorial del Sefior y de los
sacramentos».[194]

Sacramentalidad de la Palabra

56. Con la referencia al caracter
performativo de la Palabra de Dios
en la accion sacramental y la
profundizacion de la relacion entre
Palabra y Eucaristia, nos hemos
adentrado en un tema significativo,
que ha surgido durante la Asamblea
del Sinodo, acerca de la
sacramentalidad de la Palabra.[195] A
este respecto, es util recordar que el
Papa Juan Pablo II ha hablado del
«horizonte sacramental de la
Revelacion y, en particular..., el signo
eucaristico donde la unidad
inseparable entre la realidad y su
significado permite captar la
profundidad del misterio».[196] De
aqui comprendemos que, en el
origen de la sacramentalidad de la
Palabra de Dios, esta precisamente el



misterio de la encarnacion: «Y la
Palabra se hizo carne» (Jn1,14), la
realidad del misterio revelado se nos
ofrece en la «carne» del Hijo. La
Palabra de Dios se hace perceptible a
la fe mediante el «signo», como
palabra y gesto humano. La fe, pues,
reconoce el Verbo de Dios acogiendo
los gestos y las palabras con las que
Fl mismo se nos presenta. E1
horizonte sacramental de la
revelacion indica, por tanto, la
modalidad historico salvifica con la
cual el Verbo de Dios entra en el
tiempo y en el espacio,
convirtiéndose en interlocutor del
hombre, que estad llamado a acoger
su don en la fe.

De este modo, la sacramentalidad de
la Palabra se puede entender en
analogia con la presencia real de
Cristo bajo las especies del pan y del
vino consagrados.[197] Al acercarnos
al altar y participar en el banquete
eucaristico, realmente comulgamos



el cuerpo y la sangre de Cristo. La
proclamacion de la Palabra de Dios
en la celebracion comporta
reconocer que es Cristo mismo quien
estd presente y se dirige a
nosotros[198] para ser recibido.
Sobre la actitud que se ha de tener
con respecto a la Eucaristia y la
Palabra de Dios, dice san Jeronimo:
«Nosotros leemos las Sagradas
Escrituras. Yo pienso que el
Evangelio es el Cuerpo de Cristo; yo
pienso que las Sagradas Escrituras
son su ensefianza. Y cuando €l dice:
"Quién no come mi carne y bebe mi
sangre" (Jn6,53), aunque estas
palabras puedan entenderse como
referidas también al Misterio
[eucaristico], sin embargo, el cuerpo
de Cristo y su sangre es realmente la
palabra de la Escritura, es la
ensefianza de Dios. Cuando acudimos
al Misterio [eucaristico], si cae una
particula, nos sentimos perdidos. Y
cuando estamos escuchando la
Palabra de Dios, y se nos vierte en el



oido la Palabra de Dios y la carne y la
sangre de Cristo, mientras que
nosotros estamos pensando en otra
cosa, ¢cuantos graves peligros
corremos?».[199] Cristo, realmente
presente en las especies del pan y del
vino, esta presente de modo analogo
también en la Palabra proclamada en
la liturgia. Por tanto, profundizar en
el sentido de la sacramentalidad de
la Palabra de Dios, puede favorecer
una comprension mas unitaria del
misterio de la revelacion en «obrasy
palabras intimamente ligadas»,[200]
favoreciendo la vida espiritual de los
fieles y la accidn pastoral de la
Iglesia.

La Sagrada Escrituray el
Leccionario

57. Al subrayar el nexo entre Palabra
y Eucaristia, el Sinodo ha querido
también volver a llamar justamente
la atencion sobre algunos aspectos de
la celebracion inherentes al servicio



de la Palabra. Quisiera hacer
referencia ante todo a la importancia
del Leccionario. La reforma
promovida por el Concilio Vaticano
II[201]ha mostrado sus frutos
enriqueciendo el acceso a la Sagrada
Escritura, que se ofrece
abundantemente, sobre todo en la
liturgia de los domingos. La
estructura actual, ademas de
presentar frecuentemente los textos
mas importantes de la Escritura,
favorece la comprension de la
unidad del plan divino, mediante la
correlacion entre las lecturas del
Antiguo y del Nuevo Testamento,
«centrada en Cristo y en su misterio
pascual».[202] Algunas dificultades
que sigue habiendo para captar la
relacion entre las lecturas de los dos
Testamentos, han de ser
consideradas a la luz de la lectura
canonica, es decir, de la unidad
intrinseca de toda la Biblia. Donde
sea necesario, los organismos
competentes pueden disponer que se



publiquen subsidios que ayuden a
comprender el nexo entre las
lecturas propuestas por el
Leccionario, las cuales han de
proclamarse en la asamblea liturgica
en su totalidad, como esta previsto
en la liturgia del dia. Otros
eventuales problemas y dificultades
deberdn comunicarse a la
Congregacion para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos.

Ademas, no hemos de olvidar que el
actual Leccionario del rito latino
tiene también un significado
ecuménico, en cuanto es utilizado y
apreciado también por confesiones
que aun no estan en plena comunion
con la Iglesia Catolica. De manera
diferente se plantea la cuestion del
Leccionario en la liturgia de las
Iglesias Catolicas Orientales, que el
Sinodo pide que «se examine
autorizadamente»,[203] segun la
tradicion propia y las competencias
de las Iglesiassui iuris y teniendo en



cuenta también en este caso el
contexto ecumeénico.

Proclamacion de la Palabra y
ministerio del lectorado

58. Ya en la Asamblea sinodal sobre
la Eucaristia se pidi6 un mayor
cuidado en la proclamacion de la
Palabra de Dios.[204] Como es
sabido, mientras que en la tradicion
latina el Evangelio lo proclama el
sacerdote o el diacono, la primera y
la segunda lectura las proclama el
lector encargado, hombre o mujer.
Quisiera hacerme eco de los Padres
sinodales, que también en esta
circunstancia han subrayado la
necesidad de cuidar, con una
formacion apropiada,[205] el
ejercicio del munus de lector en la
celebracion liturgica,[206] y
particularmente el ministerio del
lectorado que, en cuanto tal, es un
ministerio laical en el rito latino. Es
necesario que los lectores



encargados de este servicio, aunque
no hayan sido instituidos, sean
realmente idoneos y estén
seriamente preparados. Dicha
preparacion ha de ser tanto biblica y
liturgica, como técnica: «La
instruccion biblica debe apuntar a
que los lectores estén capacitados
para percibir el sentido de las
lecturas en su propio contexto y para
entender a la luz de la fe el nucleo
central del mensaje revelado. La
instruccion liturgica debe facilitar a
los lectores una cierta percepcion del
sentido y de la estructura de la
liturgia de la Palabra y las razones de
la conexion entre la liturgia de la
Palabra y la liturgia eucaristica. La
preparacion técnica debe hacer que
los lectores sean cada dia mas aptos
para el arte de leer ante el pueblo, ya
sea de viva voz, ya sea con ayuda de
los instrumentos modernos de
amplificacion de la voz».[207]

Importancia de la homilia



59. Hay también diferentes oficios y
funciones «que corresponden a cada
uno, en lo que atarie a la Palabra de
Dios; segun esto, los fieles escuchan y
meditan la palabra, y la explican
unicamente aquellos a quienes se
encomienda este ministerio»,[208] es
decir, obispos, presbiteros y
diaconos. Por ello, se entiende la
atencion que se ha dado en el Sinodo
al tema de la homilia. Ya en la
Exhortacion apostolica postsinodal
Sacramentum caritatis, recordé que
«la necesidad de mejorar la calidad
de la homilia esta en relacion con la
importancia de la Palabra de Dios. En
efecto, ésta "es parte de la accion
liturgica"; tiene el cometido de
favorecer una mejor comprension y
eficacia de la Palabra de Dios en la
vida de los fieles».[209] La homilia
constituye una actualizacion del
mensaje biblico, de modo que se
lleve a los fieles a descubrir la
presencia y la eficacia de la Palabra
de Dios en el hoy de la propia vida.



Debe apuntar a la comprension del
misterio que se celebra, invitar a la
mision, disponiendo la asamblea a la
profesion de fe, a la oracion
universal y a la liturgia eucaristica.
Por consiguiente, quienes por
ministerio especifico estan
encargados de la predicacion han de
tomarse muy en serio esta tarea. Se
han de evitar homilias genéricas y
abstractas, que oculten la sencillez de
la Palabra de Dios, asi como inutiles
divagaciones que corren el riesgo de
atraer la atencion mas sobre el
predicador que sobre el corazon del
mensaje evangeélico. Debe quedar
claro a los fieles que lo que interesa
al predicador es mostrar a Cristo, que
tiene que ser el centro de toda
homilia. Por eso se requiere que los
predicadores tengan familiaridad y
trato asiduo con el texto sagrado;
[210] que se preparen para la
homilia con la meditacion y la
oracion, para que prediquen con
conviccion y pasion. La Asamblea



sinodal ha exhortado a que se tengan
presentes las siguientes preguntas:
«¢Qué dicen las lecturas
proclamadas? ¢Qué me dicen a mi
personalmente? ;Qué debo decir a la
comunidad, teniendo en cuenta su
situacion concreta?».[211] E1
predicador tiene que «ser el primero
en dejarse interpelar por la Palabra
de Dios que anuncia»,[212] porque,
como dice san Agustin: «Pierde
tiempo predicando exteriormente la
Palabra de Dios quien no es oyente
de ella en su interior».[213] Cuidese
con especial atencion la homilia
dominical y en la de las
solemnidades; pero no se deje de
ofrecer también, cuando sea posible,
breves reflexiones apropiadas a la
situacion durante la semana en las
misas cum populo, para ayudar a los
fieles a acoger y hacer fructifera la
Palabra escuchada.

Oportunidad de un Directorio
homilético



60. Predicar de modo apropiado
ateniéndose al Leccionario es
realmente un arte en el que hay que
ejercitarse. Por tanto, en continuidad
con lo requerido en el Sinodo
anterior,[214] pido a las autoridades
competentes que, en relacion al
Compendio eucaristico,[215] se
piense también en instrumentos y
subsidios adecuados para ayudar a
los ministros a desempenar del
mejor modo su tarea, como, por
ejemplo, con un Directorio sobre la
homilia, de manera que los
predicadores puedan encontrar en €l
una ayuda util para prepararse en el
ejercicio del ministerio. Como nos
recuerda san Jeronimo, la
predicacion se ha de acompafiar con
el testimonio de la propia vida: «Que
tus actos no desmientan tus palabras,
para que no suceda que, cuando tu
predicas en la iglesia, alguien
comente en sus adentros: "¢Por qué,
entonces, precisamente tu no te
comportas asi?"... En el sacerdote de



Cristo la mente y la palabra han de
ser concordes».[216]

Palabra de Dios, Reconciliacion y
Uncion de los enfermos

61. Si bien la Eucaristia esta sin duda
en el centro de la relacion entre
Palabra de Dios y sacramentos,
conviene subrayar, sin embargo, la
importancia de la Sagrada Escritura
también en los demas sacramentos,
especialmente en los de curacion,
esto es, el sacramento de la
Reconciliacion o de la Penitencia, y el
sacramento de la Uncién de los
enfermos. Con frecuencia, se
descuida la referencia a la Sagrada
Escritura en estos sacramentos. Por
el contrario, es necesario que se le dé
el espacio que le corresponde. En
efecto, nunca se ha de olvidar que «la
Palabra de Dios es palabra de
reconciliacion porque en ella Dios
reconcilia consigo todas las cosas (cf.
2 Co 5,18-20; Ef 1,10). El perdon



misericordioso de Dios, encarnado
en Jesus, levanta al pecador».[217]
«Por la Palabra de Dios el cristiano es
iluminado en el conocimiento de sus
pecados y es llamado a la conversion
y a la confianza en la misericordia de
Dios».[218] Para que se ahonde en la
fuerza reconciliadora de la Palabra
de Dios, se recomienda que cada
penitente se prepare a la confesion
meditando un pasaje adecuado de la
Sagrada Escritura y comience la
confesion mediante la lectura o la
escucha de una monicion biblica,
segun lo previsto en el propio ritual.
Ademads, al manifestar después su
contricion, conviene que el penitente
use una expresion prevista en el
ritual, «compuesta con palabras de la
Sagrada Escritura».[219] Cuando sea
posible, es conveniente también que,
en momentos particulares del afio, o
cuando se presente la oportunidad,
la confesion de varios penitentes
tenga lugar dentro de celebraciones
penitenciales, como prevé el ritual,



respetando las diversas tradiciones
liturgicas y dando una mayor
amplitud a la celebracion de la
Palabra con lecturas apropiadas.

Tampoco se ha de olvidar, por lo que
se refiere al sacramento de la Uncion
de los enfermos, que «la fuerza
sanadora de la Palabra de Dios es
una llamada apremiante a una
constante conversion personal del
oyente mismo».[220] La Sagrada
Escritura contiene numerosos textos
de consuelo, ayuda y curaciones
debidas a la intervencion de Dios. Se
recuerde especialmente la cercania
de Jesus a los que sufren, y que El
mismo, el Verbo de Dios encarnado,
ha cargado con nuestros dolores y ha
padecido por amor al hombre, dando
asi sentido a la enfermedad y a la
muerte. Es bueno que en las
parroquias y sobre todo en los
hospitales se celebre, segun las
circunstancias, el sacramento de la
Uncion de enfermos de forma



comunitaria. Que en estas ocasiones
se dé amplio espacio a la celebracion
de la Palabra y se ayude a los fieles
enfermos a vivir con fe su propio
estado de padecimiento unidos al
sacrificio redentor de Cristo que nos
libra del mal.

Palabra de Dios y Liturgia de las
Horas

62. Entre las formas de oracion que
exaltan la Sagrada Escritura se
encuentra sin duda laLiturgia de las
Horas. Los Padres sinodales han
afirmado que constituye una «forma
privilegiada de escucha de la Palabra
de Dios, porque pone en contacto a
los fieles con la Sagrada Escritura y
con la Tradicion viva de la Iglesia».
[221] Se ha de recordar ante todo la
profunda dignidad teoldgica y
eclesial de esta oracion. En efecto,
«en la Liturgia de las Horas, la
Iglesia, desemperfiando la funcion
sacerdotal de Cristo, su cabeza,



ofrece a Dios sin interrupcion (cf. 1
Ts 5,17) el sacrificio de alabanza, es
decir, el fruto de unos labios que
profesan su nombre (cf. Hb 13,15).
Esta oracion es "la voz de la misma
Esposa que habla al Esposo; mds aun:
es la oracion de Cristo, con su cuerpo,
al Padre"».[222] A este proposito, el
Concilio Vaticano II afirma: «Por eso,
todos los que ejercen esta funcidn, no
solo cumplen el oficio de la Iglesia,
sino que también participan del
sumo honor de la Esposa de Cristo,
porque, al alabar a Dios, estan ante
su trono en nombre de la Madre
Iglesia».[223] En la Liturgia de las
Horas, como oracion publica de la
Iglesia, se manifiesta el ideal
cristiano de santificar todo el dia, al
compads de la escucha de la Palabra
de Dios y de la recitacion de los
salmos, de manera que toda
actividad tenga su punto de
referencia en la alabanza ofrecida a
Dios.



Quienes por su estado de vida tienen
el deber de recitar la Liturgia de las
Horas, vivan con fidelidad este
compromiso en favor de toda la
Iglesia. Los obispos, los sacerdotes y
los didconos aspirantes al sacerdocio,
que han recibido de la Iglesia el
mandato de celebrarla, tienen la
obligacion de recitar cada dia todas
las Horas.[224] Por lo que se refiere a
la obligatoriedad de esta liturgia en
las Iglesias Orientales Catolicas sui
iuris se ha de seguir lo indicado en el
derecho propio.[225] Ademas, aliento
a las comunidades de vida
consagrada a que sean ejemplares en
la celebracion de la Liturgia de las
Horas, de manera que puedan ser un
punto de referencia e inspiracion
para la vida espiritual y pastoral de
toda la Iglesia.

El Sinodo ha manifestado el deseo de
que se difunda mas en el Pueblo de
Dios este tipo de oracion,
especialmente la recitacion de



Laudes y Visperas. Esto hara
aumentar en los fieles la familiaridad
con la Palabra de Dios. Se ha de
destacar también el valor de la
Liturgia de las Horas prevista en las
primeras Visperas del domingo y de
las solemnidades, especialmente
para las Iglesias Orientales catolicas.
Para ello, recomiendo que, donde sea
posible, las parroquias y las
comunidades de vida religiosa
fomenten esta oracion con la
participacion de los fieles.

Palabra de Dios y Bendicional

63. En el uso del Bendicional, se
preste también atencion al espacio
previsto para la proclamacion, la
escucha y la explicacion de la
Palabra de Dios mediante breves
moniciones. En efecto, el gesto de la
bendicion, en los casos previstos por
la Iglesia y cuando los fieles lo
solicitan, no ha de quedar aislado,
sino relacionado en su justa medida



con la vida litargica del Pueblo de
Dios. En este sentido, la bendicién,
como auténtico signo sagrado, «toma
su pleno sentido y eficacia de la
proclamacion de la Palabra de Dios».
[226] Asi pues, es importante
aprovechar también estas
circunstancias para reavivar en los
fieles el hambre y la sed de toda
palabra que sale de la boca de Dios
(cf. Mt 4,4).

Sugerencias y propuestas
concretas para la animacion
liturgica

64. Después de haber recordado
algunos elementos fundamentales de
la relacion entre liturgia y Palabra de
Dios, deseo ahora resumir y valorar
algunas propuestas y sugerencias
recomendadas por los Padres
sinodales, con el fin de favorecer
cada vez mas en el Pueblo de Dios
una mayor familiaridad con la
Palabra de Dios en el ambito de los



actos liturgicos o, en todo caso,
referidos a ellos.

a)Celebraciones de la Palabra de Dios

65. Los Padres sinodales han
exhortado a todos los pastores a
promover momentos decelebracion
de la Palabra en las comunidades a
ellos confiadas:[227] son ocasiones
privilegiadas de encuentro con el
Sefior. Por eso, dicha practica
comportara grandes beneficios para
los fieles, y se ha de considerar un
elemento relevante de la pastoral
liturgica. Estas celebraciones
adquieren una relevancia especial en
la preparacion de la Eucaristia
dominical, de modo que los
creyentes tengan la posibilidad de
adentrarse mas en la riqueza del
Leccionario para orar y meditar la
Sagrada Escritura, sobre todo en los
tiempos liturgicos mas destacados,
Adviento y Navidad, Cuaresmay
Pascua. Ademas, se recomienda



encarecidamente la celebracion de la
Palabra de Dios en aquellas
comunidades en las que, por la
escasez de sacerdotes, no es posible
celebrar el sacrificio eucaristico en
los dias festivos de precepto.
Teniendo en cuenta las indicaciones
ya expuestas en la Exhortacion
apostolica postsinodal Sacramentum
caritatis sobre las asambleas
dominicales en ausencia de
sacerdote,[228] recomiendo que las
autoridades competentes
confeccionen directorios rituales,
valorizando la experiencia de las
Iglesias particulares. De este modo,
se favorecera en estos casos la
celebracion de la Palabra que
alimente la fe de los creyentes,
evitando, sin embargo, que ésta se
confunda con las celebraciones
eucaristicas; es mas, «deberian ser
ocasiones privilegiadas para pedir a
Dios que mande sacerdotes santos
segun su corazon».[229]



Ademas, los Padres sinodales han
invitado a celebrar también la
Palabra de Dios con ocasion de
peregrinaciones, fiestas particulares,
misiones populares, retiros
espirituales y dias especiales de
penitencia, reparacion y perdon. Por
lo que se refiere a las muchas formas
de piedad popular, aunque no son
actos liturgicos y no deben
confundirse con las celebraciones
liturgicas, conviene que se inspiren
en ellas y, sobre todo, ofrezcan un
adecuado espacio a la proclamacion
y a la escucha de la Palabra de Dios;
en efecto, «en las palabras de la
Biblia, la piedad popular encontrara
una fuente inagotable de inspiracion,
modelos insuperables de oracion y
fecundas propuestas de diversos
temas».[230]

b)La Palabra y el silencio

66. Bastantes intervenciones de los
Padres sinodales han insistido en el



valor del silencio en relacion con la
Palabra de Dios y con su recepcion
en la vida de los fieles.[231] En
efecto, la palabra sdlo puede ser
pronunciada y oida en el silencio,
exterior e interior. Nuestro tiempo
no favorece el recogimiento, y se
tiene a veces la impresion de que hay
casi temor de alejarse de los
instrumentos de comunicacion de
masa, aunque solo sea por un
momento. Por eso se ha de educar al
Pueblo de Dios en el valor del
silencio. Redescubrir el puesto
central de la Palabra de Dios en la
vida de la Iglesia quiere decir
también redescubrir el sentido del
recogimiento y del sosiego interior.
La gran tradicidn patristica nos
ensefia que los misterios de Cristo
estan unidos al silencio,[232] y s0lo
en €l la Palabra puede encontrar
morada en nosotros, como ocurrié en
Maria, mujer de la Palabra y del
silencio inseparablemente. Nuestras
liturgias han de facilitar esta escucha



auténtica: Verbo crescente, verba
deficiunt.[233]

Este valor ha de resplandecer
particularmente en la Liturgia de la
Palabra, que «se debe celebrar de tal
manera que favorezca la
meditacion».[234] Cuando el silencio
esta previsto, debe considerarse
«como parte de la celebracion».[235]
Por tanto, exhorto a los pastores a
fomentar los momentos de
recogimiento, por medio de los
cuales, con la ayuda del Espiritu
Santo, la Palabra de Dios se acoge en
el corazon.

c) Proclamacion solemne de la
Palabra de Dios

67. Otra sugerencia manifestada en
el Sinodo ha sido la de resaltar, sobre
todo en las solemnidades liturgicas
relevantes, la proclamacion de la
Palabra, especialmente el Evangelio,
utilizando el Evangeliario, llevado
procesionalmente durante los ritos



iniciales y después trasladado al
ambon por el didcono o por un
sacerdote para la proclamacion. De
este modo, se ayuda al Pueblo de
Dios a reconocer que «la lectura del
Evangelio constituye el punto
culminante de esta liturgia de la
palabra».[236] Siguiendo las
indicaciones contenidas en
laOrdenacion de las lecturas de la
Misa, conviene dar realce a la
proclamacion de la Palabra de Dios
con el canto, especialmente el
Evangelio, sobre todo en
solemnidades determinadas. El
saludo, el anuncio inicial: «Lectura
del santo evangelio...», y el final,
«Palabra del Sefior», es bueno
cantarlos para subrayar la
importancia de lo que se ha leido.
[237]

d) La Palabra de Dios en el templo
cristiano



68. Para favorecer la escucha de la
Palabra de Dios no se han de
descuidar aquellos medios que
pueden ayudar a los fieles a una
mayor atencion. En este sentido, es
necesario que en los edificios
sagrados se tenga siempre en cuenta
la acustica, respetando las normas
liturgicas y arquitectonicas. «Los
obispos, con la ayuda debida, han de
procurar que, en la construccion de
las iglesias, éstas sean lugares
adecuados para la proclamacion de
la Palabra, la meditacion y la
celebracion eucaristica. Y que los
espacios sagrados, también fuera de
la accion liturgica, sean elocuentes,
presentando el misterio cristiano en
relacion con la Palabra de Dios».[238]

Se debe prestar una atencion
especial al ambon como lugar
liturgico desde el que se proclama la
Palabra de Dios. Ha de colocarse en
un sitio bien visible, y al que se dirija
espontdneamente la atencion de los



fieles durante la liturgia de la
Palabra. Conviene que sea fijo, como
elemento escultorico en armonia
estética con el altar, de manera que
represente visualmente el sentido
teoldgico de la doble mesa de la
Palabray de la Eucaristia. Desde el
ambon se proclaman las lecturas, el
salmo responsorial y el pregon
pascual; pueden hacerse también
desde él la homilia y las intenciones
de la oracion universal.[239]

Ademas, los Padres sinodales
sugieren que en las iglesias se
destine un lugar de relieve donde se
coloque la Sagrada Escritura también
fuera de la celebracion.[240] En
efecto, conviene que el libro que
contiene la Palabra de Dios tenga un
sitio visible y de honor en el templo
cristiano, pero sin ocupar el centro,
que corresponde al sagrario con el
Santisimo Sacramento.[241]



e) Exclusividad de los textos biblicos
en la liturgia

69. El Sinodo ha reiterado ademas
con vigor lo que, por otra parte, esta
establecido ya por las normas
liturgicas de la Iglesia,[242] a saber,
que las lecturas tomadas de la
Sagrada Escritura nunca sean
sustituidas por otros textos, por mas
significativos que parezcan desde el
punto de vista pastoral o espiritual:
«Ningun texto de espiritualidad o de
literatura puede alcanzar el valory
la riqueza contenida en la Sagrada
Escritura, que es Palabra de Dios».
[243] Se trata de una antigua
disposicion de la Iglesia que se ha de
mantener.[244] Ya el Papa Juan Pablo
I, ante algunos abusos, recordo la
importancia de no sustituir nunca la
Sagrada Escritura con otras lecturas.
[245] Recordemos que también el
Salmo responsorial es Palabra de
Dios, con el cual respondemos a la
voz del Sefior y, por tanto, no debe



ser sustituido por otros textos; es
muy conveniente, incluso, que sea
cantado.

f) El canto liturgico biblicamente
inspirado

70. Para ensalzar la Palabra de Dios
durante la celebracion liturgica, se
tenga también en cuenta el canto en
los momentos previstos por el rito
mismo, favoreciendo aquel que tenga
una clara inspiracion biblica y que
sepa expresar, mediante una
concordancia armonica entre las
palabras y la musica, la belleza de la
palabra divina. En este sentido,
conviene valorar los cantos que nos
ha legado la tradicion de la Iglesia 'y
que respetan este criterio. Pienso, en
particular, en la importancia del
canto gregoriano.[246]

g) Especial atencion a los
discapacitados de la vista y el oido



71. En este contexto, quisiera
también recordar que el Sinodo ha
recomendado prestar una atencion
especial a los que, por su condicion
particular, tienen problemas para
participar activamente en la liturgia,
como, por ejemplo, los
discapacitados en la vista y el oido.
Animo a las comunidades cristianas
a que, en la medida de lo posible,
ayuden con instrumentos adecuados
a los hermanos y hermanas que
tienen esta dificultad, para que
también ellos puedan tener un
contacto vivo con la Palabra de Dios.
[247]

La palabra de Dios en la vida
eclesial Encontrar la Palabra de
Dios en la Sagrada Escritura

72. Si bien es verdad que la liturgia
es el lugar privilegiado para la
proclamacion, la escucha y la
celebracion de la Palabra de Dios, es
cierto también que este encuentro ha



de ser preparado en los corazones de
los fieles y, sobre todo, profundizado
y asimilado por ellos. En efecto, la
vida cristiana se caracteriza
esencialmente por el encuentro con
Jesucristo que nos llama a seguirlo.
Por eso, el Sinodo de los Obispos ha
reiterado mas de una vez la
importancia de la pastoral en las
comunidades cristianas, como
ambito propio en el que recorrer un
itinerario personal y comunitario
con respecto a la Palabra de Dios, de
modo que ésta sea realmente el
fundamento de la vida espiritual.
Junto a los Padres sinodales, expreso
el vivo deseo de que florezca «una
nueva etapa de mayor amor a la
Sagrada Escritura por parte de todos
los miembros del Pueblo de Dios, de
manera que, mediante su lectura
orante y fiel a lo largo del tiempo, se
profundice la relacion con la persona
misma de Jesus».[248]



No faltan en la historia de la Iglesia
recomendaciones por parte de los
santos sobre la necesidad de conocer
la Escritura para crecer en el amor
de Cristo. Este es un dato
particularmente claro en los Padres
de la Iglesia. San Jeronimo, gran
enamorado de la Palabra de Dios, se
preguntaba: «,Como se podria vivir
sin la ciencia de las Escrituras,
mediante las cuales se aprende a
conocer a Cristo mismo, que es la
vida de los creyentes?».[249] Era
muy consciente de que la Biblia es el
instrumento «con el que Dios habla
cada dia a los creyentes».[250] Asi,
san Jeronimo da este consejo a la
matrona romana Leta para la
educacion de su hija: «Asegurate de
que estudie cada dia algun paso de la
Escritura... Que la oracion siga a la
lectura, y la lectura a la oracion...
Que, en lugar de las joyas y los
vestidos de seda, ame los Libros
divinos».[251] Vale también para
nosotros lo que san Jerénimo



escribio al sacerdote Nepoziano: «Lee
con mucha frecuencia las divinas
Escrituras; mas aun, que nunca dejes
de tener el Libro santo en tus manos.
Aprende aqui lo que tu tienes que
ensefiar».[252] A ejemplo del gran
santo, que dedico su vida al estudio
de la Biblia y que dejo a la Iglesia su
traduccion latina, llamada Vulgata, y
de todos los santos, que han puesto
en el centro de su vida espiritual el
encuentro con Cristo, renovemos
nuestro compromiso de profundizar
en la palabra que Dios ha dado a la
Iglesia: podremos aspirar asi a ese
«alto grado de la vida cristiana
ordinaria»,[253]que el Papa Juan
Pablo II deseaba al principio del
tercer milenio cristiano, y que se
alimenta constantemente de la
escucha de la Palabra de Dios.

La animacion biblica de la
pastoral



73. En este sentido, el Sinodo ha
invitado a un particular esfuerzo
pastoral para resaltar el puesto
central de la Palabra de Dios en la
vida eclesial, recomendando
«incrementar la "pastoral biblica", no
en yuxtaposicion con otras formas de
pastoral, sino como animacion biblica
de toda la pastoral».[254] No se trata,
pues, de afiadir algun encuentro en
la parroquia o la diocesis, sino de
lograr que las actividades habituales
de las comunidades cristianas, las
parroquias, las asociaciones y los
movimientos, se interesen realmente
por el encuentro personal con Cristo
que se comunica en su Palabra. Asi,
puesto que «la ignorancia de las
Escrituras es ignorancia de Cristo»,
[255] la animacion biblica de toda la
pastoral ordinaria y extraordinaria
llevara a un mayor conocimiento de
la persona de Cristo, revelador del
Padre y plenitud de la revelacion
divina.



Por tanto, exhorto a los pastoresy
fieles a tener en cuenta la
importancia de esta animacion: sera
también el mejor modo para afrontar
algunos problemas pastorales
puestos de relieve durante la
Asamblea sinodal, y vinculados, por
ejemplo, a la proliferacion de sectas
que difunden una lectura
distorsionada e instrumental de la
Sagrada Escritura. Alli donde no se
forma a los fieles en un conocimiento
de la Biblia segun la fe de la Iglesia,
en el marco de su Tradicién viva, se
deja de hecho un vacio pastoral, en el
que realidades como las sectas
pueden encontrar terreno donde
echar raices. Por eso, es también
necesario dotar de una preparacion
adecuada a los sacerdotes y laicos
para que puedan instruir al Pueblo
de Dios en el conocimiento auténtico
de las Escrituras.

Ademas, como se ha subrayado
durante los trabajos sinodales,



conviene que en la actividad pastoral
se favorezca también la difusion de
pequerias comunidades, «formadas
por familias o radicadas en las
parroquias o vinculadas a diversos
movimientos eclesiales y nuevas
comunidades»,[256] en las cuales se
promueva la formacion, la oracion y
el conocimiento de la Biblia segun la
fe de la Iglesia.

Dimension biblica de la catequesis

74. Un momento importante de la
animacion pastoral de la Iglesia en el
que se puede redescubrir
adecuadamente el puesto central de
la Palabra de Dios es la catequesis,
que, en sus diversas formas y fases,
ha de acompaiiar siempre al Pueblo
de Dios. El encuentro de los
discipulos de Emaus con Jesus,
descrito por el evangelista Lucas (cf.
Lc 24,13-35), representa en cierto
sentido el modelo de una catequesis
en cuyo centro esta la «explicacion



de las Escrituras», que solo Cristo es
capaz de dar (cf. Lc 24,27-28),
mostrando en si mismo su
cumplimiento.[257] De este modo,
renace la esperanza mas fuerte que
cualquier fracaso, y hace de aquellos
discipulos testigos convencidos y
creibles del Resucitado.

En el Directorio general para la
catequesis encontramos indicaciones
validas para animar biblicamente la
catequesis, y a ellas me remito.[258]
En esta circunstancia, deseo sobre
todo subrayar que la catequesis «ha
de estar totalmente impregnada por
el pensamiento, el espiritu y las
actitudes biblicas y evangélicas, a
través de un contacto asiduo con los
mismos textos; y recordar también
que la catequesis sera tanto mas rica
y eficaz cuanto mas lea los textos con
la inteligencia y el corazon de la
Iglesia»,[259] y cuanto mas se inspire
en la reflexion y en la vida
bimilenaria de la Iglesia. Se ha de



fomentar, pues, el conocimiento de
las figuras, de los hechos y las
expresiones fundamentales del texto
sagrado; para ello, puede ayudar
también una inteligente
memorizacion de algunos pasajes
biblicos particularmente elocuentes
de los misterios cristianos. La
actividad catequética comporta un
acercamiento a las Escrituras en la fe
y en la Tradicion de la Iglesia, de
modo que se perciban esas palabras
como vivas, al igual que Cristo esta
vivo hoy donde dos o tres se reunen
en su nombre (cf. Mt 18,20). Ademas,
debe comunicar de manera vital la
historia de la salvacion y los
contenidos de la fe de la Iglesia, para
que todo fiel reconozca que también
su existencia personal pertenece a
esta misma historia.

En esta perspectiva, es importante
subrayar la relacion entre la Sagrada
Escritura y elCatecismo de la Iglesia
Catolica, como dice el Directorio



general para la catequesis: «La
Sagrada Escritura, como "Palabra de
Dios escrita bajo la inspiracion del
Espiritu Santo" y el Catecismo de la
Iglesia Catdlica, como expresion
relevante actual de la Tradicion viva
de la Iglesia y norma segura para la
ensefianza de la fe, estan llamados,
cada uno a su modo y segun su
especifica autoridad, a fecundar la
catequesis en la Iglesia
contemporanea».[260]

Formacion biblica de los
cristianos

75. Para alcanzar el objetivo deseado
por el Sinodo de que toda la pastoral
tenga un mayor caracter biblico, es
necesario que los cristianos, y en
particular los catequistas, tengan una
adecuada formacion. A este respecto,
se ha de prestar atencion al
apostolado biblico, un método muy
valido para esta finalidad, como
demuestra la experiencia eclesial.



Los Padres sinodales, ademas, han
recomendado que, potenciando en lo
posible las estructuras académicas ya
existentes, se establezcan centros de
formacion para laicos y misioneros,
en los que se aprenda a comprender,
vivir y anunciar la Palabra de Dios y,
donde sea necesario, «se creen
institutos especializados con el fin de
que los exegetas tengan una solida
comprension teoldgica y una
adecuada sensibilidad para los
contextos de su mision».[261]

La Sagrada Escritura en los
grandes encuentros eclesiales

76. Entre las muchas iniciativas que
se pueden tomar, el Sinodo sugiere
que en los encuentros, tanto
diocesanos como nacionales o
internacionales, se subraye mas la
importancia de la Palabra de Dios, de
la escucha y lectura creyente y
orante de la Biblia. Asi pues, es de
alabar que en los congresos



eucaristicos, nacionales e
internacionales, en las jornadas
mundiales de la juventud y en otros
encuentros, se dé mayor espacio para
las celebraciones de la Palabra y
momentos de formacion de caracter
biblico.[262]

Palabra de Dios y vocaciones

77. El Sinodo, al destacar la exigencia
intrinseca de la fe de profundizar la
relacion con Cristo, Palabra de Dios
entre nosotros, ha querido también
poner de relieve el hecho de que esta
Palabra llama a cada uno
personalmente, manifestando asi
que la vida misma es vocacion en
relacion con Dios. Esto quiere decir
que, cuanto mas ahondemos en
nuestra relacion personal con el
Sefior Jesus, tanto mas nos daremos
cuenta de que El nos llama a la
santidad mediante opciones
definitivas, con las cuales nuestra
vida corresponde a su amor,



asumiendo tareas y ministerios para
edificar la Iglesia. En esta
perspectiva, se entiende la invitacion
del Sinodo a todos los cristianos para
que profundicen su relacion con la
Palabra de Dios en cuanto
bautizados, pero también en cuanto
llamados a vivir segun los diversos
estados de vida. Aqui tocamos uno de
los puntos clave de la doctrina del
Concilio Vaticano II, que ha
subrayado la vocacion a la santidad
de todo fiel, cada uno en el propio
estado de vida.[263] En la Sagrada
Escritura es donde encontramos
revelada nuestra vocacion a la
santidad: «Sed santos, pues yo soy
santo» (Lv 11,44; 19,2; 20,7). Y san
Pablo muestra la raiz cristoldgica: el
Padre «nos eligid en la persona de
Cristo -antes de crear el mundo- para
que fuésemos santos e
irreprochables ante él por el

amor» (Ef 1,4). De esta manera,
podemos sentir como dirigido a cada
uno de nosotros su saludo a los



hermanos y hermanas de la
comunidad de Roma: «A quienes
Dios ama y ha llamado a formar
parte de su pueblo santo, os deseo la
gracia y la paz de Dios, nuestro
Padre, y del Sefior Jesucristo» (Rm
1,7).

a) Palabra de Dios y ministros
ordenados

78. Dirigiéndome ahora en primer
lugar a los ministros ordenados de la
Iglesia, les recuerdo lo que el Sinodo
ha afirmado: «La Palabra de Dios es
indispensable para formar el
corazon de un buen pastor, ministro
de la Palabra».[264] Los obispos,
presbiteros y didconos no pueden
pensar de ningin modo en vivir su
vocacion y mision sin un
compromiso decidido y renovado de
santificacion, que tiene en el
contacto con la Biblia uno de sus
pilares.



79. A los que han sido llamados al
episcopado, y son los primeros y mas
autorizados anunciadores de la
Palabra, deseo reiterarles lo que
decia el Papa Juan Pablo IT en la
Exhortacion apostolica postsinodal
Pastores gregis. Para alimentar y
hacer progresar la propia vida
espiritual, el Obispo ha de poner
siempre «en primer lugar, la lectura
y meditacion de la Palabra de Dios.
Todo Obispo debe encomendarse
siempre y sentirse encomendado "a
Dios y a la Palabra de su gracia, que
tiene poder para construir el edificio
y daros la herencia con todos los
santificados" (Hch 20,32). Por tanto,
antes de ser transmisor de la Palabra,
el Obispo, al igual que sus sacerdotes
y los fieles, e incluso como la Iglesia
misma, tiene que ser oyente de la
Palabra. Ha de estar como "dentro
de" la Palabra, para dejarse proteger
y alimentar como en un regazo
materno».[265] A imitacion de Maria,
Virgo audiens y Reina de los



Apostoles, recomiendo a todos los
hermanos en el episcopado la lectura
personal frecuente y el estudio
asiduo de la Sagrada Escritura.

80. Respecto a los sacerdotes,
quisiera también remitirme a las
palabras del Papa Juan Pablo II, el
cual, en la Exhortacion apostdlica
postsinodal Pastores dabo vobis, ha
recordado que «el sacerdote es, ante
todo, ministro de la Palabra de Dios;
es el ungido y enviado para anunciar
a todos el Evangelio del Reino,
llamando a cada hombre a la
obediencia de la fe y conduciendo a
los creyentes a un conocimiento y
comunion cada vez mas profundos
del misterio de Dios, revelado y
comunicado a nosotros en Cristo».
Por eso, el sacerdote mismo debe ser
el primero en cultivar una gran
familiaridad personal con la Palabra
de Dios: «no le basta conocer su
aspecto linguistico o exegético, que
es también necesario; necesita



acercarse a la Palabra con un
corazon ddcil y orante, para que ella
penetre a fondo en sus pensamientos
y sentimientos y engendre dentro de
si una mentalidad nueva: "la mente
de Cristo" (1 Co 2,16)».
[266]Consiguientemente, sus
palabras, sus decisiones y sus
actitudes han de ser cada vez mas
una trasparencia, un anuncio y un
testimonio del Evangelio; «solamente
"permaneciendo” en la Palabra, el
sacerdote sera perfecto discipulo del
Sefior; conocera la verdad y sera
verdaderamente libre».[267]

En definitiva, la llamada al
sacerdocio requiere ser consagrados
«en la verdad». Jesus mismo formula
esta exigencia respecto a sus
discipulos: «Santificalos en la verdad.
Tu Palabra es verdad. Como ta me
enviaste al mundo, asi los envio yo
también al mundo» (Jjn 17,17-18).Los
discipulos son en cierto sentido
«sumergidos en lo intimo de Dios



mediante su inmersion en la Palabra
de Dios. La Palabra de Dios es, por
decirlo asi, el bafio que los purifica,
el poder creador que los transforma
en el ser de Dios».[268] Y, puesto que
Cristo mismo es la Palabra de Dios
hecha carne (jn1,14), es «la

Verdad» (Jn14,6), la plegaria de Jesus
al Padre, «santificalos en la verdad»,
quiere decir en el sentido mas
profundo: «Hazlos una sola cosa
conmigo, Cristo. Sujétalos a mi.
Ponlos dentro de mi. Y, en efecto, en
ultimo término hay un unico
sacerdote de la Nueva Alianza,
Jesucristo mismo».[269] Es necesario,
por tanto, que los sacerdotes
renueven cada vez mas
profundamente la conciencia de esta
realidad.

81. Quisiera referirme también al
puesto de la Palabra de Dios en la
vida de los que estan llamados al
diaconado, no s6lo como grado
previo del orden del presbiterado,



sino como servicio permanente. El
Directorio para el diaconado
permanente dice que, «de la
identidad teoldgica del didacono
brotan con claridad los rasgos de su
espiritualidad especifica, que se
presenta esencialmente como
espiritualidad de servicio. El modelo
por excelencia es Cristo siervo, que
vivio totalmente dedicado al servicio
de Dios, por el bien de los hombres».
[270] En esta perspectiva, se entiende
como, en las diversas dimensiones
del ministerio diaconal, un
«elemento que distingue la
espiritualidad diaconal es la Palabra
de Dios, de la que el didcono esta
llamado a ser mensajero cualificado,
creyendo lo que proclama,
ensefiando lo que cree, viviendo lo
que ensefia».[271] Recomiendo por
tanto que los didconos cultiven en su
propia vida una lectura creyente de
la Sagrada Escritura con el estudio y
la oracion. Que sean introducidos a
la Sagrada Escritura y su correcta



interpretacion; a la teologia del
Antiguo y del Nuevo Testamento; a la
interrelacion entre Escritura y
Tradicion; al uso de la Escritura en la
predicacion, en la catequesis y, en
general, en la actividad pastoral.
[272]

b) Palabra de Dios y candidatos al
Orden sagrado

82. El Sinodo ha dado particular
importancia al papel decisivo de la
Palabra de Dios en la vida espiritual
de los candidatos al sacerdocio
ministerial: «Los candidatos al
sacerdocio deben aprender a amar la
Palabra de Dios. Por tanto, la
Escritura ha de ser el alma de su
formacion teoldgica, subrayando la
indispensable circularidad entre
exegesis, teologia, espiritualidad y
mision».[273] Los aspirantes al
sacerdocio ministerial estan
llamados a una profunda relacion
personal con la Palabra de Dios,



especialmente en la lectio divina,
porque de dicha relacion se alimenta
la propia vocacion: con la luz y la
fuerza de la Palabra de Dios, la
propia vocacion puede descubrirse,
entenderse, amarse, seguirse, asi
como cumplir la propia mision,
guardando en el corazon el designio
de Dios, de modo que la fe, como
respuesta a la Palabra, se convierta
en el nuevo criterio de juicio y
apreciacion de los hombres y las
cosas, de los acontecimientos y los
problemas.[274]

Esta atencidn a la lectura orante de la
Escritura en modo alguno debe
significar una dicotomia respecto al
estudio exegético requerido en el
tiempo de la formacion. El Sinodo ha
encomendado que se ayude
concretamente a los seminaristas a
ver la relacion entre el estudio biblico
y el orar con la Escritura. El estudio
de las Escrituras les ha de hacer mas
conscientes del misterio de la



revelacion divina, alimentando una
actitud de respuesta orante a Dios
que habla. Por otro lado, una
auténtica vida de oracion hara
también crecer necesariamente en el
alma del candidato el deseo de
conocer cada vez mas al Dios que se
ha revelado en su Palabra como
amor infinito. Por tanto, se debera
poner el maximo cuidado para que
en la vida de los seminaristas se
cultive esta reciprocidad entre estudio
y oracion. Para esto, hace falta que se
oriente a los candidatos a un estudio
de la Sagrada Escritura mediante
métodos que favorezcan este
enfoque integral.

¢) Palabra de Dios y vida consagrada

83. Por lo que se refiere a la vida
consagrada, el Sinodo ha recordado
ante todo que «nace de la escucha de
la Palabra de Dios y acoge el
Evangelio como su norma de vida».
[275] En este sentido, el vivir



siguiendo a Cristo casto, pobre y
obediente, se convierte «en
"exegesis" viva de la Palabra de
Dios».[276] El Espiritu Santo, en
virtud del cual se ha escrito la Biblia,
es el mismo que «ha iluminado con
luz nueva la Palabra de Dios a los
fundadores y fundadoras. De ella ha
brotado cada carisma y de ella
quiere ser expresion cada regla»,
[277] dando origen a itinerarios de
vida cristiana marcados por la
radicalidad evangélica.

Quisiera recordar que la gran
tradicion monastica ha tenido
siempre como elemento constitutivo
de su propia espiritualidad la
meditacion de la Sagrada Escritura,
particularmente en la modalidad de
la lectio divina. También hoy, las
formas antiguas y nuevas de especial
consagracion estan llamadas a ser
verdaderas escuelas de vida
espiritual, en las que se leen las
Escrituras segun el Espiritu Santo en



la Iglesia, de manera que todo el
Pueblo de Dios pueda beneficiarse. El
Sinodo, por tanto, recomienda que
nunca falte en las comunidades de
vida consagrada una formacion
solida para la lectura creyente de la
Biblia.[278]

Deseo hacerme eco una vez mas de la
gratitud y el interés que el Sinodo ha
manifestado por las formas de vida
contemplativa, que por su carisma
especifico dedican mucho tiempo de
la jornada a imitar a la Madre de
Dios, que meditaba asiduamente las
palabras y los hechos de su Hijo (cf.
Lc 2,19.51), asi como a Maria de
Betania que, a los pies del Sefior,
escuchaba su palabra (cf. Lc 10,38).
Pienso particularmente en las
monjas y los monjes de clausura, que
con su separacion del mundo se
encuentran mas intimamente unidos
a Cristo, corazon del mundo. La
Iglesia tiene necesidad mas que
nunca del testimonio de quien se



compromete a «<no anteponer nada al
amor de Cristo».[279] El mundo de
hoy esta con frecuencia demasiado
preocupado por las actividades
exteriores, en las que corre el riesgo
de perderse. Los contemplativos y las
contemplativas, con su vida de
oracion, escucha y meditacion de la
Palabra de Dios, nos recuerdan que
no solo de pan vive el hombre, sino
de toda palabra que sale de la boca
de Dios (cf. Mt 4,4). Por tanto, todos
los fieles han de tener muy presente
que una forma de vida como ésta
«indica al mundo de hoy lo mas
importante, mas aun, en definitiva,
lo unico decisivo: existe una razon
ultima por la que vale la pena vivir,
es decir, Dios y su amor
inescrutable».[280]

d) Palabra de Dios y fieles laicos

84. El Sinodo ha dirigido muchas
veces su atencion a los fieles laicos,
dandoles las gracias por su generoso



compromiso en la difusion del
Evangelio en los diferentes ambitos
de la vida cotidiana, del trabajo, la
escuela, la familia y la educacion.
[281] Esta tarea, que proviene del
bautismo, ha de desarrollarse
mediante una vida cristiana cada vez
mas consciente, capaz de dar «razon
de la esperanza que tenemos» (cf. 1 P
3,15). Jesus, en el Evangelio de Mateo,
dice que «el campo es el mundo. La
buena semilla son los ciudadanos del
Reino» (13,38). Estas palabras valen
particularmente para los laicos
cristianos, que viven su propia
vocacion a la santidad con una
existencia segun el Espiritu, y que se
expresa particularmente «en
suinsercion en las realidades
temporales y en su participacion en
las actividades terrenas».[282]Se ha
de formar a los laicos a discernir la
voluntad de Dios mediante una
familiaridad con la Palabra de Dios,
leida y estudiada en la Iglesia, bajo la
guia de sus legitimos Pastores.



Pueden adquirir esta formacion en la
escuela de las grandes
espiritualidades eclesiales, en cuya
raiz esta siempre la Sagrada
Escritura. Y, segun sus posibilidades,
las diocesis mismas brinden
oportunidades formativas en este
sentido para los laicos con
particulares responsabilidades
eclesiales.[283]

e) Palabra de Dios, matrimonio y
familia

85. El Sinodo ha sentido también la
necesidad de subrayar la relacion
entre Palabra de Dios, matrimonio y
familia cristiana. En efecto, «con el
anuncio de la Palabra de Dios, la
Iglesia revela a la familia cristiana su
verdadera identidad, lo que es y debe
ser segun el plan del Sefior».[284] Por
tanto, nunca se pierda de vista que la
Palabra de Dios esta en el origen del
matrimonio (cf. Gn 2,24) y que Jesus
mismo ha querido incluir el



matrimonio entre las instituciones de
su Reino (cf. Mt 19,4-8), elevando a
sacramento lo que originariamente
esta inscrito en la naturaleza
humana. «En la celebracion
sacramental, el hombre y la mujer
pronuncian una palabra profética de
reciproca entrega, el ser "una carne",
signo del misterio de la union de
Cristo con la Iglesia (cf. Ef 5,32)».
[285] La fidelidad a la Palabra de
Dios lleva a percibir como esta
institucion esta amenazada también
hoy en muchos aspectos por la
mentalidad comun. Frente al
difundido desorden de los afectos y
al surgir de modos de pensar que
banalizan el cuerpo humano y la
diferencia sexual, la Palabra de Dios
reafirma la bondad originaria del
hombre, creado como varon y mujer,
y llamado al amor fiel, reciproco y
fecundo.

Del gran misterio nupcial, se
desprende una imprescindible



responsabilidad de los padres
respecto a sus hijos. En efecto, a la
auténtica paternidad y maternidad
corresponde la comunicacion y el
testimonio del sentido de la vida en
Cristo; mediante la fidelidad y la
unidad de la vida de familia, los
esposos son los primeros
anunciadores de la Palabra de Dios
ante sus propios hijos. La comunidad
eclesial ha de sostenerles y ayudarles
a fomentar la oracion en familia, la
escucha de la Palabra y el
conocimiento de la Biblia. Por eso, el
Sinodo desea quecada casa tenga su
Biblia y la custodie de modo
decoroso, de manera que se la pueda
leer y utilizar para la oracion. Los
sacerdotes, didconos o laicos bien
preparados pueden proporcionar la
ayuda necesaria para ello. El Sinodo
ha encomendado también la
formacion de pequerias comunidades
de familias, en las que se cultive la
oracion y la meditacidon en comun de
pasajes adecuados de la Escritura.



[286] Los esposos han de recordar,
ademas, que «la Palabra de Dios es
una ayuda valiosa también en las
dificultades de la vida conyugal y
familiar».[287]

En este contexto, deseo subrayar lo
que el Sinodo ha recomendado sobre
el cometido de las mujeres respecto a
la Palabra de Dios. La contribucion
del «genio femenino», como decia el
Papa Juan Pablo II,[288] al
conocimiento de la Escritura, como
también a toda la vida de la Iglesia,
es hoy mdas amplia que en el pasado,
y abarca también el campo de los
estudios biblicos. El Sinodo se ha
detenido especialmente en el papel
indispensable de las mujeres en la
familia, la educacion, la catequesis y
la transmision de los valores. En
efecto, «ellas saben suscitar la
escucha de la Palabra, la relacién
personal con Dios y comunicar el
sentido del perddn y del compartir
evangelico»,[289] asi como ser



portadoras de amor, maestras de
misericordia y constructoras de paz,
comunicadoras de calory
humanidad, en un mundo que valora
a las personas con demasiada
frecuencia segun los criterios frios de
explotacion y ganancia.

Lectura orante de la Sagrada
Escritura y «lectio divina»

86. El Sinodo ha vuelto a insistir mas
de una vez en la exigencia de un
acercamiento orante al texto sagrado
como factor fundamental de la vida
espiritual de todo creyente, en los
diferentes ministerios y estados de
vida, con particular referencia a la
lectio divina.[290] En efecto, la
Palabra de Dios esta en la base de
toda espiritualidad auténticamente
cristiana. Con ello, los Padres
sinodales han seguido la linea de lo
que afirma la Constitucion dogmatica
Dei Verbum: «Todos los fieles...
acudan de buena gana al texto



mismo: en la liturgia, tan llena del
lenguaje de Dios; en la lectura
espiritual, o bien en otras
instituciones u otros medios, que
para dicho fin se organizan hoy por
todas partes con aprobacion o por
iniciativa de los Pastores de la
Iglesia. Recuerden que a la lectura de
la Sagrada Escritura debe acompafiar
la oracion».[291] La reflexion
conciliar pretendia retomar la gran
tradicion patristica, que ha
recomendado siempre acercarse a la
Escritura en el didlogo con Dios.
Como dice san Agustin: «Tu oracion
es un coloquio con Dios. Cuando lees,
Dios te habla; cuando oras, hablas tu
a Dios».[292] Origenes, uno de los
maestros en este modo de leer la
Biblia, sostiene que entender las
Escrituras requiere, mas incluso que
el estudio, la intimidad con Cristo y
la oracion. En efecto, estda convencido
de que la via privilegiada para
conocer a Dios es el amor, y que no
se da una auténtica scientia Christi



sin enamorarse de El. En la Carta a
Gregorio, el gran tedlogo alejandrino
recomienda: «Dedicate a la lectio de
las divinas Escrituras; aplicate a esto
con perseverancia. Esfuérzate en la
lectio con la intencion de creer y de
agradar a Dios. Si durante la lectio te
encuentras ante una puerta cerrada,
llama y te abrira el guardian, del que
Jesus ha dicho: "El guardian se la
abrira". Aplicandote asi a la lectio
divina, busca con lealtad y confianza
inquebrantable en Dios el sentido de
las divinas Escrituras, que se
encierra en ellas con abundancia.
Pero no has de contentarte con
llamar y buscar. Para comprender
las cosas de Dios te es absolutamente
necesaria la oratio. Precisamente
para exhortarnos a ella, el Salvador
no solamente nos ha dicho: "Buscad y
hallaréis", "llamad y se os abrira",
sino que ha afiadido: "Pedid y
recibiréis"».[293]



A este proposito, no obstante, se ha
de evitar el riesgo de un acercamiento
individualista, teniendo presente que
la Palabra de Dios se nos da
precisamente para construir
comunion, para unirnos en la Verdad
en nuestro camino hacia Dios. Es una
Palabra que se dirige personalmente
a cada uno, pero también es una
Palabra que construye comunidad,
que construye la Iglesia. Por tanto,
hemos de acercarnos al texto sagrado
en la comunion eclesial. En efecto, «es
muy importante la lectura
comunitaria, porque el sujeto vivo de
la Sagrada Escritura es el Pueblo de
Dios, es la Iglesia... La Escritura no
pertenece al pasado, dado que su
sujeto, el Pueblo de Dios inspirado
por Dios mismo, es siempre el
mismo. Asi pues, se trata siempre de
una Palabra viva en el sujeto vivo.
Por eso, es importante leer la
Sagrada Escritura y escuchar la
Sagrada Escritura en la comunion de
la Iglesia, es decir, con todos los



grandes testigos de esta Palabra,
desde los primeros Padres hasta los
santos de hoy, hasta el Magisterio de
hoy».[294]

Por eso, en la lectura orante de la
Sagrada Escritura, el lugar
privilegiado es la Liturgia,
especialmentela Eucaristia, en la
cual, celebrando el Cuerpo y la
Sangre de Cristo en el Sacramento, se
actualiza en nosotros la Palabra
misma. En cierto sentido, la lectura
orante, personal y comunitaria, se ha
de vivir siempre en relacion a la
celebracion eucaristica. Asi como la
adoracion eucaristica prepara,
acompaifa y prolonga la liturgia
eucaristica,[295] asi también la
lectura orante personal y
comunitaria prepara, acompafa y
profundiza lo que la Iglesia celebra
con la proclamacion de la Palabra en
el ambito liturgico. Al poner tan
estrechamente en relacion lectio y
liturgia, se pueden entender mejor



los criterios que han de orientar esta
lectura en el contexto de la pastoral y
la vida espiritual del Pueblo de Dios.

87. En los documentos que han
preparado y acompafiado el Sinodo,
se ha hablado de muchos métodos
para acercarse a las Sagradas
Escrituras con fruto y en la fe. Sin
embargo, se ha prestado una mayor
atencion a la lectio divina, que es
verdaderamente «capaz de abrir al
fiel no solo el tesoro de la Palabra de
Dios sino también de crear el
encuentro con Cristo, Palabra divina
y viviente».[296] Quisiera recordar
aqui brevemente cudles son los pasos
fundamentales: se comienza con la
lectura (lectio) del texto, que suscita
la cuestion sobre el conocimiento de
su contenido auténtico: ¢Qué dice el
texto biblico en si mismo? Sin este
momento, se corre el riesgo de que el
texto se convierta solo en un pretexto
para no salir nunca de nuestros
pensamientos. Sigue después la



meditacion (meditatio) en la que la
cuestion es:;Qué nos dice el texto
biblico a nosotros? Aqui, cada uno
personalmente, pero también
comunitariamente, debe dejarse
interpelar y examinar, pues no se
trata ya de considerar palabras
pronunciadas en el pasado, sino en el
presente. Se llega sucesivamente al
momento de la oracion (oratio), que
supone la pregunta: ;Qué decimos
nosotros al Sefior como respuesta a su
Palabra? La oracion como peticion,
intercesion, agradecimiento y
alabanza, es el primer modo con el
que la Palabra nos cambia. Por
ultimo, la lectio divina concluye con
la contemplacion (contemplatio),
durante la cual aceptamos como don
de Dios su propia mirada al juzgar la
realidad, y nos preguntamos: ;Qué
conversion de la mente, del corazony
de la vida nos pide el Sefior? San
Pablo, en la Carta a los Romanos,
dice: «No 0s ajustéis a este mundo,
sino transformaos por la renovacion



de la mente, para que sepais
discernir lo que es la voluntad de
Dios, lo bueno, lo que agrada, lo
perfecto» (12,2). En efecto, la
contemplacion tiende a crear en
nosotros una vision sapiencial, segun
Dios, de la realidad y a formar en
nosotros «la mente de Cristo» (1 Co
2,16). La Palabra de Dios se presenta
aqui como criterio de
discernimiento, «es viva y eficaz, mas
tajante que la espada de doble filo,
penetrante hasta el punto donde se
dividen alma y espiritu, coyunturas y
tuétanos. Juzga los deseos e
intenciones del corazén» (Hb 4,12).
Conviene recordar, ademas, que la
lectio divina no termina su proceso
hasta que no se llega a la accion
(actio), que mueve la vida del
creyente a convertirse en don para
los demads por la caridad.

Encontramos sintetizadas y
resumidas estas fases de manera
sublime en la figura de la Madre de



Dios. Modelo para todos los fieles de
acogida docil de la divina Palabra,
Ella «conservaba todas estas cosas,
meditandolas en su corazén» (Lc
2,19; cf. 2,51). Sabia encontrar el lazo
profundo que une en el gran designio
de Dios acontecimientos, acciones y
detalles aparentemente desunidos.
[297]

Quisiera mencionar también lo
recomendado durante el Sinodo
sobre la importancia de la lectura
personal de la Escritura como
practica que contempla la
posibilidad, segun las disposiciones
habituales de la Iglesia, de obtener
indulgencias, tanto para si como para
los difuntos.[298] La practica de la
indulgencia[299] implica la doctrina
de los méritos infinitos de Cristo, que
la Iglesia como ministra de la
redencion dispensa y aplica, pero
implica también la doctrina de la
comunion de los santos, y nos dice
«]lo Intimamente unidos que estamos



en Cristo unos con otros y lo mucho
que la vida sobrenatural de uno
puede ayudar a los demas».[300] En
esta perspectiva, la lectura de la
Palabra de Dios nos ayuda en el
camino de penitencia y conversion,
nos permite profundizar en el
sentido de la pertenencia eclesial y
nos sustenta en una familiaridad
mas grande con Dios. Como dice San
Ambrosio, cuando tomamos con fe
las Sagradas Escrituras en nuestras
manos, y las leemos con la Iglesia, el
hombre vuelve a pasear con Dios en
el paraiso.[301]

Palabra de Dios y oracion
mariana

88. Al recordar la relacion
inseparable entre la Palabra de Dios
y Maria de Nazaret, junto con los
Padres sinodales, invito a promover
entre los fieles, sobre todo en la vida
familiar, las plegarias marianas,
como una ayuda para meditar los



santos misterios narrados por la
Escritura. Un medio de gran utilidad,
por ejemplo, es el rezo personal y
comunitario del santo Rosario,[302]
que recorre junto a Maria los
misterios de la vida de Cristo,[303] y
que el Papa Juan Pablo II ha querido
enriquecer con los misterios de la
luz.[304] Es conveniente que se
acompaifie el anuncio de cada
misterio con breves pasajes de la
Biblia relacionados con el misterio
enunciado, para favorecer asi la
memorizacion de algunas
expresiones significativas de la
Escritura relacionadas con los
misterios de la vida de Cristo.

El Sinodo, ademas, ha recomendado
promover entre los fieles el rezo del
Angelus Domini. Es una oracion
sencilla y profunda que nos permite
«rememorar cotidianamente el
misterio del Verbo Encarnado».[305]
Es conveniente, ademas, que el
Pueblo de Dios, las familias y las



comunidades de personas
consagradas, sean fieles a esta
plegaria mariana, que la tradicion
nos invita a recitar por la mafiana, a
mediodia y en el ocaso. En el rezo del
Angelus Dominipedimos a Dios que,
por intercesion de Maria, nos sea
dado también a nosotros el cumplir
como Ella la voluntad de Diosy
acoger en nosotros su Palabra. Esta
practica puede ayudarnos a reforzar
un auténtico amor al misterio de la
Encarnacion.

Merecen también ser conocidas,
estimadas y difundidas algunas
antiguas plegarias del oriente
cristiano que, refiriéndose a la
Theotokos, a la Madre de Dios,
recorren toda la historia de la
salvacion. Nos referimos
especialmente al Akathistosy a la
Paraklesis. Son himnos de alabanza
cantados en forma de letania,
impregnados de fe eclesial y de
referencias biblicas, que ayudan a los



fieles a meditar con Maria los
misterios de Cristo. En particular, el
venerable himno a la Madre de Dios,
llamado Akathistos -es decir, cantado
permaneciendo en pie-, representa
una de las mads altas expresiones de
piedad mariana de la tradicion
bizantina.[306]Orar con estas
palabras ensancha el alma y la
dispone para la paz que viene de lo
alto, de Dios, esa paz que es Cristo
mismo, nacido de Maria para nuestra
salvacion.

Palabra de Dios y Tierra Santa

89. Al considerar que el Verbo de
Dios se hizo carne en el seno de
Maria de Nazaret, nuestro corazon se
vuelve ahora a aquella Tierra en la
que se ha cumplido el misterio de
nuestra redencion, y desde la que se
ha difundido la Palabra de Dios hasta
los confines del mundo. En efecto, el
Verbo se ha encarnado por obra del
Espiritu Santo en un momento



preciso y en un lugar concreto, en
una franja de tierra fronteriza del
imperio romano. Por tanto, cuanto
mas vemos la universalidad y la
unicidad de la persona de Cristo,
tanto mas miramos con gratitud
aquella Tierra, en la que Jesus ha
nacido, ha vivido y se ha entregado a
si mismo por todos nosotros. Las
piedras sobre las que ha caminado
nuestro Redentor estan cargadas de
memoria para nosotros y siguen
"gritando" la Buena Nueva. Por eso,
los Padres sinodales han recordado
la feliz expresion en la que se llama a
Tierra Santa «el quinto Evangelio».
[307] Es muy importante que, no
obstante las dificultades, haya en
aquellos lugares comunidades
cristianas. El Sinodo de los Obispos
expresa su profunda cercania a todos
los cristianos que viven en la Tierra
de Jesus, testimoniando la fe en el
Resucitado. En ella, los cristianos
estan llamados no sélo a servir como
«un faro de fe para la Iglesia



universal, sino también levadura de
armonia, sabiduria y equilibrio en la
vida de una sociedad que
tradicionalmente ha sido, y sigue
siendo, pluralista, multiétnica y
multirreligiosa».[308]

La Tierra Santa sigue siendo todavia
hoy meta de peregrinacion del
pueblo cristiano, como gesto de
oracion y penitencia, como
atestiguan ya en la antigiiedad
autores como san Jeronimo.[309]
Cuanto mas dirigimos la mirada y el
corazon a la Jerusalén terrenal, mas
se inflama en nosotros tanto el deseo
de la Jerusalén celestial, verdadera
meta de toda peregrinacion, como la
pasion de que el nombre de Jesus, el
unico que puede salvar, sea
reconocido por todos (cf. Hch 4,12).

TERCERA PARTE VERBUM MUNDO
«A Dios nadie le ha visto jamas:

El Hijo unico, que esta en el seno
del Padre,



es quien lo ha dado a
conocer» (Jn1,18) La mision de la
Iglesia:

anunciar la palabra de Dios al
mundo La Palabra del Padrey
hacia el Padre

90. San Juan destaca con fuerza la
paradoja fundamental de la fe
cristiana: por un lado afirma que «a
Dios, nadie lo ha visto jamas» (Jn1,18;
cf. 1 Jn 4,12). Nuestras imagenes,
conceptos o palabras, en modo
alguno pueden definir o medir la
realidad infinita del Altisimo. Fl
permanece siendo el Deus semper
maior. Por otro lado, afirma que
realmente el Verbo «se hizo

carne» (Jn1,14). El Hijo unigénito,
que esta en el seno del Padre, ha
revelado al Dios que «nadie ha visto
jamas» (cf. Jn 1,18). Jesucristo
acampa entre nosotros «lleno de
gracia y de verdad» (Jn1,14), que
recibimos por medio de El (cf. Jn



1,17); en efecto, «de su plenitud todos
hemos recibido gracia tras

gracia» (Jn1,16). De este modo, el
evangelista Juan, en el Prologo,
contempla al Verbo desde su estar
junto a Dios hasta su hacerse carne y
su vuelta al seno del Padre, llevando
consigo nuestra misma humanidad,
que Fl ha asumido para siempre. En
este salir del Padre y volver a El (cf.
Jn 13,3; 16,28; 17,8.10), el Verbo se
presenta ante nosotros como
«Narrador» de Dios (cf. Jn 1,18). En
efecto, dice san Ireneo de Lyon, el
Hijo es el «Revelador del Padre».
[310] Jesus de Nazaret, por decirlo
asi, es el «exegeta» de Dios que
«nadie ha visto jamds». «El es imagen
del Dios invisible» (Col 1,15). Se
cumple aqui la profecia de Isaias
sobre la eficacia de la Palabra del
Dios: como la lluvia y la nieve bajan
desde el cielo para empapar la tierra
y hacerla germinar, asi la Palabra de
Dios «no volvera a mi vacia, sino que
hara mi voluntad y cumplird mi



encargo» (Is 55,10s). Jesucristo es
esta Palabra definitiva y eficaz que
ha salido del Padre y ha vuelto a El,
cumpliendo perfectamente en el
mundo su voluntad.

Anunciar al mundo el «<Logos» de
la esperanza

91. El Verbo de Dios nos ha
comunicado la vida divina que
transfigura la faz de la tierra,
haciendo nuevas todas las cosas (cf.
Ap 21,5). Su Palabra no sélo nos
concierne comodestinatarios de la
revelacién divina, sino también
como sus anunciadores. El, el enviado
del Padre para cumplir su voluntad
(cf. Jn 5,36-38; 6,38-40; 7,16-18), nos
atrae hacia si y nos hace participes
de su vida y mision. El Espiritu del
Resucitado capacita asi nuestra vida
para el anuncio eficaz de la Palabra
en todo el mundo. Esta es la
experiencia de la primera
comunidad cristiana, que vio como



iba creciendo la Palabra mediante la
predicacion y el testimonio (cf.Hch
6,7). Quisiera referirme aqui, en
particular, a la vida del apdstol
Pablo, un hombre poseido
enteramente por el Sefior (cf. Flp
3,12) -«vivo yo, pero no soy yo, es
Cristo quien vive en mi» (Ga 2,20)-y
por su mision: «jAy de mi si no
anuncio el Evangelio!» (1 Co 9,16),
consciente de que en Cristo se ha
revelado realmente la salvacion de
todos los pueblos, la liberacion de la
esclavitud del pecado para entrar en
la libertad de los hijos de Dios.

En efecto, lo que la Iglesia anuncia al
mundo es el Logos de la esperanza
(cf. 1 P 3,15); el hombre necesita la
«gran esperanza» para poder vivir el
propio presente, la gran esperanza
que es «el Dios que tiene un rostro
humano y que nos ha amado hasta el
extremo (Jn13,1)».[311]Por eso la
Iglesia es misionera en su esencia. No
podemos guardar para nosotros las



palabras de vida eterna que hemos
recibido en el encuentro con
Jesucristo: son para todos, para cada
hombre. Toda persona de nuestro
tiempo, 1o sepa o no, necesita este
anuncio. El Sefior mismo, como en
los tiempos del profeta Amas, suscita
entre los hombres nueva hambre y
nueva sed de las palabras del Sefior
(cf. Am 8,11). Nos corresponde a
nosotros la responsabilidad de
transmitir lo que, a su vez, hemos
recibido por gracia.

De la Palabra de Dios surge la
mision de la Iglesia

92. El Sinodo de los Obispos ha
reiterado con insistencia la
necesidad de fortalecer en la Iglesia
la conciencia misionera que el
Pueblo de Dios ha tenido desde su
origen. Los primeros cristianos han
considerado el anuncio misionero
como una necesidad proveniente de
la naturaleza misma de la fe: el Dios



en que creian era el Dios de todos, el
Dios uno y verdadero que se habia
manifestado en la historia de Israel y,
de manera definitiva, en su Hijo,
dando asi la respuesta que todos los
hombres esperan en lo mas intimo
de su corazon. Las primeras
comunidades cristianas sentian que
su fe no pertenecia a una costumbre
cultural particular, que es diferente
en cada pueblo, sino al &mbito de la
verdad que concierne por igual a
todos los hombres.

Es de nuevo san Pablo quien, con su
vida, nos aclara el sentido de la
mision cristiana y su genuina
universalidad. Pensemos en el
episodio del Areopago de Atenas
narrado por losHechos de los
Apostoles (cf. 17,16-34). En efecto, el
Apostol de las gentes entra en
dialogo con hombres de culturas
diferentes, consciente de que el
misterio de Dios, conocido o
desconocido, que todo hombre



percibe aunque sea de manera
confusa, se ha revelado realmente en
la historia: «Eso que adorais sin
conocerlo, os 1o anuncio yo» (Hch
17,23). En efecto, la novedad del
anuncio cristiano es la posibilidad de
decir a todos los pueblos: «El se ha
revelado. El personalmente. Y ahora
estd abierto el camino hacia El. La
novedad del anuncio cristiano no
consiste en un pensamiento sino en
un hecho: El se ha revelado».[312]

Palabray Reino de Dios

93. Por lo tanto, la mision de la
Iglesia no puede ser considerada
como algo facultativo o adicional de
la vida eclesial. Se trata de dejar que
el Espiritu Santo nos asimile a Cristo
mismo, participando asi en su misma
mision: «Como el Padre me ha
enviado, asi también os envio

yo» (Jn20,21), para comunicar la
Palabra con toda la vida. Es la
Palabra misma la que nos lleva hacia



los hermanos; es la Palabra que
ilumina, purifica, convierte. Nosotros
no somos mas que servidores.

Es necesario, pues, redescubrir cada
vez mas la urgencia y la belleza de
anunciar la Palabra para que llegue
el Reino de Dios, predicado por Cristo
mismo. Renovamos en este sentido la
conciencia, tan familiar a los Padres
de la Iglesia, de que el anuncio de la
Palabra tiene como contenido el
Reino de Dios (cf. Mc 1,14-15), que es
la persona misma de Jesus
(laAutobasileia), como recuerda
sugestivamente Origenes.[313] E1
Sefor ofrece la salvacion a los
hombres de toda época. Todos nos
damos cuenta de la necesidad de que
la luz de Cristo ilumine todos los
ambitos de la humanidad: la familia,
la escuela, la cultura, el trabajo, el
tiempo libre y los otros sectores de la
vida social.[314] No se trata de
anunciar una palabra sélo de
consuelo, sino que interpela, que



llama a la conversion, que hace
accesible el encuentro con El, por el
cual florece una humanidad nueva.

Todos los bautizados responsables
del anuncio

94. Puesto que todo el Pueblo de Dios
es un pueblo «enviado», el Sinodo ha
reiterado que «la mision de anunciar
la Palabra de Dios es un cometido de
todos los discipulos de Jesucristo,
como consecuencia de su bautismo».
[315] Ningun creyente en Cristo
puede sentirse ajeno a esta
responsabilidad que proviene de su
pertenencia sacramental al Cuerpo
de Cristo. Se debe despertar esta
conciencia en cada familia,
parroquia, comunidad, asociacion y
movimiento eclesial. La Iglesia, como
misterio de comunion, es toda ella
misionera y, cada uno en su propio
estado de vida, esta llamado a dar
una contribucion incisiva al anuncio
cristiano.



Los Obispos y sacerdotes, por su
propia mision, son los primeros
llamados a una vida dedicada al
servicio de la Palabra, a anunciar el
Evangelio, a celebrar los sacramentos
y a formar a los fieles en el
conocimiento auténtico de las
Escrituras. También los didconos han
de sentirse llamados a colaborar,
segun su mision, en este compromiso
de evangelizacion.

La vida consagrada brilla en toda la
historia de la Iglesia por su
capacidad de asumir explicitamente
la tarea del anuncio y la predicacion
de la Palabra de Dios, tanto en la
missio ad gentes como en las mas
dificiles situaciones, con
disponibilidad también para las
nuevas condiciones de
evangelizacion, emprendiendo con
animo y audacia nuevos itinerarios y
nuevos desafios para anunciar
eficazmente la Palabra de Dios.[316]



Loslaicos estan llamados a ejercer su
tarea profética, que se deriva
directamente del bautismo, y a
testimoniar el Evangelio en la vida
cotidiana dondequiera que se
encuentren. A este proposito, los
Padres sinodales han expresado «la
mas viva estima y gratitud, junto con
su aliento, por el servicio a la
evangelizacion que muchos laicos, y
en particular las mujeres, ofrecen
con generosidad y teson en las
comunidades diseminadas por el
mundo, a ejemplo de Maria
Magdalena, primer testigo de la
alegria pascual».[317] El Sinodo
reconoce con gratitud, ademas, que
los movimientos eclesiales y las
nuevas comunidades son en la
Iglesia una gran fuerza para la obra
evangelizadora en este tiempo,
impulsando a desarrollar nuevas
formas de anunciar el Evangelio.
[318]

Necesidad de la «missio ad gentes»



95. Al exhortar a todos los fieles al
anuncio de la Palabra divina, los
Padres sinodales han reiterado
también la necesidad en nuestro
tiempo de un compromiso decidido
en la missio ad gentes. La Iglesia no
puede limitarse en modo alguno a
una pastoral de «mantenimiento»
para los que ya conocen el Evangelio
de Cristo. El impulso misionero es
una sefial clara de la madurez de una
comunidad eclesial. Ademas, los
Padres han manifestado su firme
conviccion de que la Palabra de Dios
es la verdad salvadora que todo
hombre necesita en cualquier época.
Por eso, el anuncio debe ser explicito.
La Iglesia ha de ir hacia todos con la
fuerza del Espiritu (cf. 1 Co 2,5),y
seguir defendiendo proféticamente el
derecho y la libertad de las personas
de escuchar la Palabra de Dios,
buscando los medios mas eficaces
para proclamarla, incluso con riesgo
de sufrir persecucion.[319] La Iglesia
se siente obligada con todos a



anunciar la Palabra que salva (cf. Rm
1,14).

Anuncio y nueva evangelizacion

96. El Papa Juan Pablo II, en la linea
de lo que el Papa Pablo VI dijo en la
Exhortacion apostolica Evangelii
nuntiandi, llamo de muchas maneras
la atencion de los fieles sobre la
necesidad de un nuevo tiempo
misionero para todo el Pueblo de
Dios.[320] Al alba del tercer milenio,
no solo hay todavia muchos pueblos
que no han conocido la Buena
Nueva, sino también muchos
cristianos necesitados de que se les
vuelva a anunciar persuasivamente
la Palabra de Dios, de manera que
puedan experimentar concretamente
la fuerza del Evangelio. Tantos
hermanos estan «bautizados, pero no
suficientemente evangelizados».[321]
Con frecuencia, naciones un tiempo
ricas en fe y vocaciones van
perdiendo su propia identidad, bajo



la influencia de una cultura
secularizada.[322] La exigencia de
una nueva evangelizacion, tan
fuertemente sentida por mi venerado
Predecesor, ha de ser confirmada sin
temor, con la certeza de la eficacia de
la Palabra divina. La Iglesia, segura
de la fidelidad de su Sefior, no se
cansa de anunciar la Buena Nueva
del Evangelio e invita a todos los
cristianos a redescubrir el atractivo
del seguimiento de Cristo.

Palabra de Dios y testimonio
cristiano

97. El inmenso horizonte de la
mision eclesial, la complejidad de la
situacion actual, requieren hoy
nuevas formas para poder
comunicar eficazmente la Palabra de
Dios. El Espiritu Santo, protagonista
de toda evangelizacion, nunca dejara
de guiar a la Iglesia de Cristo en este
cometido. Sin embargo, es
importante que toda modalidad de



anuncio tenga presente, ante todo, la
intrinseca relacion entre
comunicacion de la Palabra de Dios
ytestimonio cristiano. De esto
depende la credibilidad misma del
anuncio. Por una parte, se necesita la
Palabra que comunique todo lo que
el Sefior mismo nos ha dicho. Por
otra, es indispensable que, con el
testimonio, se dé credibilidad a esta
Palabra, para que no aparezca como
una bella filosofia o utopia, sino mas
bien como algo que se puede vivir y
que hace vivir. Esta reciprocidad
entre Palabra y testimonio vuelve a
reflejar el modo con el que Dios
mismo se ha comunicado a través de
la encarnacion de su Verbo. La
Palabra de Dios llega a los hombres
«por el encuentro con testigos que la
hacen presente y viva».[323] De
modo particular, las nuevas
generaciones necesitan ser
introducidas a la Palabra de Dios «a
traveés del encuentro y el testimonio
auténtico del adulto, la influencia



positiva de los amigos y la gran
familia de la comunidad eclesial».
[324]

Hay una estrecha relacion entre el
testimonio de la Escritura, como
afirmacion de la Palabra que Dios
pronuncia por si mismo, y el
testimonio de vida de los creyentes.
Uno implica y lleva al otro. E1
testimonio cristiano comunica la
Palabra confirmada por la Escritura.
La Escritura, a su vez, explica el
testimonio que los cristianos estan
llamados a dar con la propia vida. De
este modo, quienes encuentran
testigos creibles del Evangelio se ven
movidos asi a constatar la eficacia de
la Palabra de Dios en quienes la
acogen.

98. En esta circularidad entre
testimonio y Palabra comprendemos
las afirmaciones del Papa Pablo VI en
la Exhortacion apostdlica Evangelii
nuntiandi. Nuestra responsabilidad



no se limita a sugerir al mundo
valores compartidos; hace falta que
se llegue al anuncio explicito de la
Palabra de Dios. So6lo asi seremos
fieles al mandato de Cristo: «La
Buena Nueva proclamada por el
testimonio de vida debera ser pues,
tarde o temprano, proclamada por la
palabra de vida. No hay
evangelizacion verdadera, mientras
no se anuncie el nombre, la doctrina,
la vida, las promesas, el reino, el
misterio de Jesus de Nazaret, Hijo de
Dios».[325]

Que el anuncio de la Palabra de Dios
requiere el testimonio de la propia
vida es algo que la conciencia
cristiana ha tenido bien presente
desde sus origenes. Cristo mismo es
testigo fiel y veraz (cf. Ap 1,5; 3,14),
testigo de la Verdad (cf.jn 18,37). A
este respecto, quisiera hacerme eco
de los innumerables testimonios que
hemos tenido la gracia de escuchar
durante la Asamblea sinodal. Nos



hemos sentido muy conmovidos ante
las intervenciones de los que han
sabido vivir la fe y dar también
testimonio espléndido del Evangelio,
incluso bajo regimenes adversos al
cristianismo o en situaciones de
persecucion.

Todo esto no nos debe dar miedo.
Jesus mismo dijo a sus discipulos:
«No es el siervo mas que su amo. Si a
mime han perseguido, también a
vosotros os perseguiran» (Jn15,20).
Por tanto, deseo elevar a Dios con
toda la Iglesia un himno de alabanza
por el testimonio de muchos
hermanos y hermanas que también
en nuestro tiempo han dado la vida
para comunicar la verdad del amor
de Dios, que se nos ha revelado en
Cristo crucificado y resucitado.
Ademas, manifiesto la gratitud de
toda la Iglesia por los cristianos que
no se rinden ante los obstaculos y las
persecuciones a causa del Evangelio.
Y nos unimos estrechamente, con



afecto profundo y solidario, a los
fieles de todas aquellas comunidades
cristianas, que en estos tiempos,
especialmente en Asia y en Africa,
arriesgan la vida o son marginados
de la sociedad a causa de la fe. Vemos
realizarse aqui el espiritu de las
bienaventuranzas del Evangelio,
para los que son perseguidos a causa
del Sefior Jesus (cf. Mt 5,11). Al
mismo tiempo, no dejamos de
levantar nuestra voz para que los
gobiernos de las naciones garanticen
a todos la libertad de conciencia y
religion, asi como el poder
testimoniar también publicamente
su propia fe.[326]

Palabra de Dios y compromiso en
el mundo Servir a Jesiis en sus
«humildes hermanos» (Mt 25,40)

99. La Palabra divina ilumina la
existencia humana y mueve a la
conciencia a revisar en profundidad
la propia vida, pues toda la historia



de la humanidad esta bajo el juicio
de Dios: «Cuando venga en su gloria
el Hijo del hombre, y todos los
angeles con €l, se sentara en el trono
de su gloria y seran reunidas ante €l
todas las naciones» (Mt 25,31-32). En
nuestro tiempo, con frecuencia nos
detenemos superficialmente ante el
valor del instante que pasa, como si
fuera irrelevante para el futuro. Por
el contrario, el Evangelio nos
recuerda que cada momento de
nuestra existencia es importante y
debe ser vivido intensamente,
sabiendo que todos han de rendir
cuentas de su propia vida. En el
capitulo veinticinco del Evangelio de
Mateo, el Hijo del hombre considera
que todo lo que hacemos o dejamos
de hacer a uno solo de sus «<humildes
hermanos» (25,41.45), se lo hacemos
o dejamos de hacérselo a El: «Tuve
hambre y me disteis de comer, tuve
sed y me disteis de beber, fui
forastero y me hospedasteis, estuve
desnudo y me vestisteis, enfermo y



me visitasteis, en la carcel y vinisteis
a verme» (25,35-36). Asi pues, la
misma Palabra de Dios reclama la
necesidad de nuestro compromiso en
el mundo y de nuestra
responsabilidad ante Cristo, Sefior de
la Historia. Al anunciar el Evangelio,
démonos dnimo mutuamente para
hacer el bien y comprometernos por
la justicia, la reconciliacion y la paz.

Palabra de Dios y compromiso por
la justicia en la sociedad

100. La Palabra de Dios impulsa al
hombre a entablar relaciones
animadas por la rectitud y la justicia;
da fe del valor precioso ante Dios de
todos los esfuerzos del hombre por
construir un mundo mas justo y mas
habitable.[327] La misma Palabra de
Dios denuncia sin ambiguedades las
injusticias y promueve la solidaridad
y la igualdad.[328] Por eso, a la luz de
las palabras del Sefior, reconocemos
los «signos de los tiempos» que hay



en la historia y no rehuimos el
compromiso en favor de los que
sufren y son victimas del egoismo. El
Sinodo ha recordado que el
compromiso por la justicia y la
transformacion del mundo forma
parte de la evangelizacion. Como dijo
el Papa Pablo VI, se trata «de
alcanzar y transformar con la fuerza
del Evangelio los criterios de juicio,
los valores determinantes, los puntos
de interés, las lineas de pensamiento,
las fuentes inspiradoras y los
modelos de vida de la humanidad,
que estan en contraste con la Palabra
de Dios y con el designio de
salvacion».[329]

A este respecto, los Padres sinodales
han pensado particularmente en los
que estan comprometidos en la vida
politica y social. La evangelizacion y
la difusion de la Palabra de Dios han
de inspirar su accidon en el mundo en
busca del verdadero bien de todos,
en el respeto y la promocion de la



dignidad de cada persona.
Ciertamente, no es una tarea directa
de la Iglesia el crear una sociedad
mas justa, aunque le corresponde el
derecho y el deber de intervenir
sobre las cuestiones éticas y morales
que conciernen al bien de las
personas y los pueblos. Es sobre todo
a los fieles laicos, educados en la
escuela del Evangelio, a quienes
corresponde la tarea de intervenir
directamente en la accidn social y
politica. Por eso, el Sinodo
recomienda promover una adecuada
formacion segun los principios de la
Doctrina social de la Iglesia.[330]

101. Ademas, deseo llamar la
atencion de todos sobre la
importancia de defender y promover
los derechos humanos de cada
persona, fundados en la ley natural
inscrita en el corazon del hombre y
que, como tales, son «universales,
inviolables, inalienables».[331] La
Iglesia espera que, mediante la



afirmacion de estos derechos, se
reconozca mas eficazmente y se
promueva universalmente la
dignidad humana,[332] como
caracteristica impresa por Dios
Creador en su criatura, asumida y
redimida por Jesucristo por su
encarnacion, muerte y resurreccion.
Por eso, la difusion de la Palabra de
Dios refuerza la afirmacion y el
respeto de estos derechos.[333]

Anuncio de la Palabra de Dios,
reconciliaciony paz entre los
pueblos

102. Entre los multiples ambitos de
compromiso, el Sinodo ha
recomendado ardientemente la
promocion de la reconciliacion y la
paz. En el contexto actual, es
necesario mas que nunca
redescubrir la Palabra de Dios como
fuente de reconciliacion y paz,
porque en ella Dios reconcilia en si
todas las cosas (cf. 2 Co 5,18-20;Ef



1,10): Cristo «es nuestra paz» (Ef
2,14), que derriba los muros de
division. En el Sinodo, muchos
testimonios han documentado los
graves y sangrientos conflictos, asi
como las tensiones que hay en
nuestro planeta. A veces, dichas
hostilidades parecen tener un
aspecto de conflicto interreligioso.
Una vez mas, deseo reiterar que la
religion nunca puede justificar
intolerancia o guerras. No se puede
utilizar la violencia en nombre de
Dios.[334] Toda religion deberia
impulsar un uso correcto de la razon
y promover valores éticos que
edifican la convivencia civil.

Fieles a la obra de reconciliacion
consumada por Dios en Jesucristo,
crucificado y resucitado, los catolicos
y todos los hombres de buena
voluntad han de comprometerse a
dar ejemplo de reconciliacion para
construir una sociedad justa y
pacifica.[335] Nunca olvidemos que



«donde las palabras humanas son
impotentes, porque prevalece el
tragico estrépito de la violencia y de
las armas, la fuerza profética de la
Palabra de Dios actua y nos repite
que la paz es posible y que debemos
ser instrumentos de reconciliacion y
de paz».[336]

La Palabra de Dios y la caridad
efectiva

103. El compromiso por la justicia, la
reconciliacion y la paz tiene su
ultima raiz y su cumplimiento en el
amor que Cristo nos ha revelado. Al
escuchar los testimonios aportados
en el Sinodo, hemos prestado mas
atencion a la relacion que hay entre
la escucha amorosa de la Palabra de
Dios y el servicio desinteresado a los
hermanos; todos los creyentes han de
comprender «la necesidad de
traducir en gestos de amor la Palabra
escuchada, porque soélo asi se vuelve
creible el anuncio del Evangelio, a



pesar de las fragilidades humanas
que marcan a las personas».[337]
Jesus paso por este mundo haciendo
el bien (cf. Hch 10,38). Escuchando
con disponibilidad la Palabra de Dios
en la Iglesia, se despierta «la caridad
y la justicia para todos, sobre todo
para los pobres».[338] Nunca se ha
de olvidar que «el amor -caritas-
siempre serd necesario, incluso en la
sociedad mas justa... Quien intenta
desentenderse del amor se dispone a
desentenderse del hombre en cuanto
hombre».[339] Exhorto, por tanto, a
todos los fieles a meditar con
frecuencia el himno a la caridad
escrito por el Apdstol Pablo, y a
dejarse inspirar por €él: «el amor es
comprensivo, el amor es servicial y
no tiene envidia; el amor no presume
ni se engrie; no es mal educado, ni
egoista; no se irrita, no lleva cuentas
del mal; no se alegra de la injusticia,
sino que goza con la verdad. Disculpa
sin limites, cree sin limites, espera



sin limites, aguanta sin limites. E1
amor no pasa nunca» (1 Co 13,4-8).

Por tanto, el amor al préjimo,
enraizado en el amor de Dios, nos
debe tener constantemente
comprometidos, personalmente y
como comunidad eclesial, local y
universal. Dice san Agustin: «La
plenitud de la Ley y de todas las
divinas Escrituras es el amor... El que
cree, pues, haber entendido las
Escrituras, o alguna parte de ellas, y
con esta comprension no edifica este
doble amor de Dios y del projimo,
aun no las entendio».[340]

Anuncio de la Palabra de Dios y
los jovenes

104. El Sinodo ha prestado una
atencion particular al anuncio de la
Palabra divina a las nuevas
generaciones. Los jovenes son ya
desde ahora miembros activos de la
Iglesia y representan su futuro. En
ellos encontramos a menudo una



apertura espontanea a la escucha de
la Palabra de Dios y un deseo sincero
de conocer a Jesus. En efecto, en la
edad de la juventud, surgen de modo
incontenible y sincero preguntas
sobre el sentido de la propia vida y
sobre qué direccion dar a la propia
existencia. A estos interrogantes, solo
Dios sabe dar una respuesta
verdadera. Esta atencion al mundo
juvenil implica la valentia de un
anuncio claro; hemos de ayudar a los
jovenes a que adquieran confianzay
familiaridad con la Sagrada
Escritura, para que sea como una
bruyjula que indica la via a seguir.
[341] Para ello, necesitan testigos y
maestros, que caminen con ellos y los
lleven a amar y a comunicar a su vez
el Evangelio, especialmente a sus
coetaneos, convirtiéndose ellos
mismos en auténticos y creibles
anunciadores.[342]

Es preciso que se presente la divina
Palabra también con sus



implicaciones vocacionales, para
ayudar y orientar asi a los jovenes en
sus opciones de vida, incluida la de
una consagracion total.[343]
Auténticas vocaciones a la vida
consagrada y al sacerdocio
encuentran terreno propicio en el
contacto fiel con la Palabra de Dios.
Repito también hoy la invitacion que
hice al comienzo de mi pontificado
de abrir las puertas a Cristo: «Quien
deja entrar a Cristo no pierde nada,
nada -absolutamente nada- de lo que
hace la vida libre, bella y grande.
iNo! Solo con esta amistad se abren
las puertas de la vida. So6lo con esta
amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condicion humana... Queridos
jovenes: iNo tengais miedo de Cristo!
El no quita nada, y lo da todo. Quien
se da a €], recibe el ciento por uno. Si,
abrid, abrid de par en par las puertas
a Cristo, y encontraréis la verdadera
vida».[344]



Anuncio de la Palabra de Dios y
los emigrantes

105. La Palabra de Dios nos hace
estar atentos a la historia y a todo lo
nuevo que brota en ella. Por eso, el
Sinodo, en relaciéon con la mision
evangelizadora de la Iglesia, ha
querido prestar atencion también al
complejo fendmeno de la emigracion,
que en estos afnos ha adquirido
proporciones inéditas. En este punto
se plantean cuestiones sumamente
delicadas sobre laseguridad de las
naciones y la acogida que se ha de
ofrecer a los que buscan refugio,
mejores condiciones de vida, salud y
trabajo. Gran numero de personas,
que no conocen a Cristo o tienen una
imagen suya inadecuada, se
establecen en paises de tradicion
cristiana. Al mismo tiempo, otras
procedentes de pueblos
profundamente marcados por la fe
cristiana emigran a paises donde se
necesita llevar el anuncio de Cristo y



de una nueva evangelizacion. Estas
situaciones ofrecen nuevas
posibilidades para la difusion de la
Palabra de Dios. A este proposito, los
Padres sinodales han afirmado que
los emigrantes tienen el derecho de
escuchar el kerigma, que se les ha de
proponer, pero nunca imponer. Si
son cristianos, necesitan una
asistencia pastoral adecuada para
reforzar su fe y para que ellos
mismos sean portadores del anuncio
evangélico. Conscientes de la
complejidad del fendmeno, es
preciso que las didcesis interesadas
se movilicen, con el fin de que los
movimientos migratorios sean
considerados también una ocasion
para descubrir nuevas modalidades
de presencia y anuncio, y se
proporcione, segun las propias
posibilidades, una adecuada acogida
y animacion de estos hermanos
nuestros para que, tocados por la
Buena Nueva, se hagan ellos mismos
anunciadores de la Palabra de Dios y



testigos de Jesus Resucitado,
esperanza del mundo.[345]

Anuncio de la Palabra de Dios y
los que sufren

106. Durante los trabajos sinodales,
los Padres han puesto su atencion
también en la necesidad de anunciar
la Palabra de Dios a todos los que
padecen sufrimiento fisico, psiquico
0 espiritual. En efecto, en el
momento del dolor es cuando surgen
de manera mas aguda en el corazon
del hombre las preguntas ultimas
sobre el sentido de la propia vida.
Mientras la palabra del hombre
parece enmudecer ante el misterio
del mal y del dolor, y nuestra
sociedad parece valorar la existencia
solo cuando ésta tiene un cierto
grado de eficiencia y bienestar, la
Palabra de Dios nos revela que
también las circunstancias adversas
son misteriosamente «abrazadas»
por la ternura de Dios. La fe que nace



del encuentro con la divina Palabra
nos ayuda a considerar la vida
humana como digna de ser vivida en
plenitud también cuando esta
aquejada por el mal. Dios ha creado
al hombre para la felicidad y para la
vida, mientras que la enfermedad y
la muerte han entrado en el mundo
como consecuencia del pecado (cf. Sh
2,23-24). Pero el Padre de la vida es el
médico del hombre por excelencia y
no deja de inclinarse amorosamente
sobre la humanidad afligida. El
culmen de la cercania de Dios al
sufrimiento del hombre lo
contemplamos en Jesus mismo, que
es «Palabra encarnada. Sufrio con
nosotros y murio. Con su pasion y
muerte asumio y transformo hasta el
fondo nuestra debilidad».[346]

La cercania de Jests a los que sufren
no se ha interrumpido, se prolonga en
el tiempo por la accion del Espiritu
Santo en la mision de la Iglesia, en la
Palabra y en los sacramentos, en los



hombres de buena voluntad, en las
actividades de asistencia que las
comunidades promueven con
caridad fraterna, ensefiando asi el
verdadero rostro de Dios y su amor.
El Sinodo da gracias a Dios por estos
testimonios espléndidos, a menudo
escondidos, de tantos cristianos -
sacerdotes, religiosos y laicos- que
han prestado y siguen prestando sus
manaos, sus 0jos y su corazon a Cristo,
verdadero médico de los cuerposy
las almas. El Sinodo exhorta a
continuar prestando ayuda a las
personas enfermas, llevandoles la
presencia vivificante del Sefior Jesus
en la Palabra y en la Eucaristia. Que
se les ayude a leer la Escrituray a
descubrir que, precisamente en su
condicion, pueden participar de
manera particular en el sufrimiento
redentor de Cristo para la salvacion
del mundo (cf. 2 Co 4,8-11.14).[347]

Anuncio de la Palabra de Dios y
los pobres



107. La Sagrada Escritura manifiesta
la predileccion de Dios por los pobres
y necesitados (cf.Mt 25,31-46).
Frecuentemente, los Padres sinodales
han vuelto a recordar la necesidad
de que el anuncio evangélico y el
esfuerzo de los pastores y las
comunidades se dirija a estos
hermanos nuestros. En efecto, «los
primeros que tienen derecho al
anuncio del Evangelio son
precisamente los pobres, no solo
necesitados de pan, sino también de
palabras de vida».[348]La diaconia
de la caridad, que nunca ha de faltar
en nuestras Iglesias, ha de estar
siempre unida al anuncio de la
Palabra y a la celebracion de los
sagrados misterios.[349] Al mismo
tiempo, se ha de reconocer y valorar
el hecho de que los mismos pobres
son también agentes de
evangelizacion. En la Biblia, el
verdadero pobre es el que se confia
totalmente a Dios, y Jesus mismo
llama en el Evangelio



bienaventurados a los pobres,
«porque de ellos es el Reino de los
cielos» (Mt 5,3; cf. Lc 6,20). El Sefior
ensalza la sencillez de corazon de
quien reconoce a Dios como la
verdadera riqueza, pone en Flla
propia esperanza, y no en los bienes
de este mundo. La Iglesia no puede
decepcionar a los pobres: «Los
pastores estan llamados a
escucharlos, a aprender de ellos, a
guiarlos en su fe y a motivarlos para
que sean artifices de su propia
historia».[350]

La Iglesia es también consciente de
que existe una pobreza como virtud,
que se ha de ejercitar y elegir
libremente, como lo han hecho
muchos santos; y de que existe una
miseria, que con frecuencia es el
resultado de injusticias y provocada
por el egoismo, que comporta
indigencia y hambre, y favorece los
conflictos. Cuando la Iglesia anuncia
la Palabra de Dios, sabe que se ha de



favorecer un «circulo virtuoso» entre
la pobreza «que conviene elegir» y la
pobreza «que es preciso combatir»,
redescubriendo «la sobriedad y la
solidaridad, como valores
evangélicos y al mismo tiempo
universales... Esto implica opciones
de justicia y de sobriedad».[351]

Palabra de Dios y salvaguardia de
la Creacion

108. El compromiso en el mundo
requerido por la divina Palabra nos
impulsa a mirar con ojos nuevos el
cosmos que, creado por Dios, lleva en
sila huella del Verbo, por quien todo
fue hecho (cf. Jn 1,2). En efecto, como
creyentes y anunciadores del
Evangelio tenemos también una
responsabilidad con respecto a la
creacion. La revelacion, a la vez que
nos da a conocer el plan de Dios
sobre el cosmos, nos lleva también a
denunciar las actitudes equivocadas
del hombre cuando no reconoce



todas las cosas como reflejo del
Creador, sino como mera materia
para manipularla sin escrupulos. De
este modo, el hombre carece de esa
humildad esencial que le permite
reconocer la creacion como don de
Dios, que se ha de acoger y usar
segun sus designios. Por el contrario,
la arrogancia del hombre que vive
«como si Dios no existiera», lleva a
explotar y deteriorar la naturaleza,
sin reconocer en ella la obra de la
Palabra creadora. En esta
perspectiva teologica, deseo retomar
las afirmaciones de los Padres
sinodales, que han recordado que
«acoger la Palabra de Dios
atestiguada en la sagrada Escritura y
en la Tradicion viva de la Iglesia da
lugar a un nuevo modo de ver las
cosas, promoviendo una ecologia
auténtica, que tiene su raiz mas
profunda en la obediencia de la fe...,
desarrollando una renovada
sensibilidad teoldgica sobre la
bondad de todas las cosas creadas en



Cristo».[352] El hombre necesita ser
educado de nuevo en el asombro y el
reconocimiento de la belleza
auténtica que se manifiesta en las
cosas creadas.[353]

Palabra de Dios y culturas El valor
de la cultura para la vida del
hombre

109. El anuncio joanico referente a la
encarnacion del Verbo, revela la
union indisoluble entre la Palabra
divina y laspalabras humanas, por las
cuales se nos comunica. En el marco
de esta consideracion, el Sinodo de
los Obispos se ha fijado en la relacion
entre Palabra de Dios y cultura. En
efecto, Dios no se revela al hombre
en abstracto, sino asumiendo
lenguajes, imagenes y expresiones
vinculadas a las diferentes culturas.
Es una relacion fecunda, atestiguada
ampliamente en la historia de la
Iglesia. Hoy, esta relacion entra
también en una nueva fase, debido a



que la evangelizacion se extiende y
arraiga en el seno de las diferentes
culturas, asi como a los mas recientes
avances de la cultura occidental. Esto
exige, ante todo, que se reconozca la
importancia de la cultura para la
vida de todo hombre. En efecto, el
fendmeno de la cultura, en sus
multiples aspectos, se presenta como
un dato constitutivo de la
experiencia humana: «El hombre
vive siempre segun una cultura que
le es propia, y que, a su vez crea
entre los hombres un lazo que les es
también propio, determinando el
caracter inter-humano y social de la
existencia humana».[354]

La Palabra de Dios ha inspirado a lo
largo de los siglos las diferentes
culturas, generando valores morales
fundamentales, expresiones
artisticas excelentes y estilos de vida
ejemplares.[355] Por tanto, en la
perspectiva de un renovado
encuentro entre Biblia y culturas,



quisiera reiterar a todos los
exponentes de la cultura que no han
de temer abrirse a la Palabra de Dios;
ésta nunca destruye la verdadera
cultura, sino que representa un
estimulo constante en la busqueda
de expresiones humanas cada vez
mas apropiadas y significativas. Toda
auténtica cultura, si quiere ser
realmente para el hombre, ha de
estar abierta a la transcendencia, en
ultimo término, a Dios.

La Biblia como un gran codice
para las culturas

110. Los Padres sinodales ha
subrayado la importancia de
favorecer entre los agentes culturales
un conocimiento adecuado de la
Biblia, incluso en los ambientes
secularizados y entre los no
creyentes;[356] la Sagrada Escritura
contiene valores antropologicos y
filosoficos que han influido
positivamente en toda la humanidad.



[357] Se ha de recobrar plenamente
el sentido de la Biblia como un gran
codice para las culturas.

El conocimiento de la Biblia en la
escuela y la universidad

111. Un ambito particular del
encuentro entre Palabra de Diosy
culturas es el de la escuela 'y
launiversidad. Los Pastores han de
prestar una atencion especial a estos
ambitos, promoviendo un
conocimiento profundo de la Biblia
que permita captar sus fecundas
implicaciones culturales también
para nuestro tiempo. Los centros de
estudio promovidos por entidades
catolicas dan una contribucion
singular -que ha de ser reconocida- a
la promocidn de la cultura y la
instruccion. Ademas, no se debe
descuidar la ensefianza de la religion,
formando esmeradamente a los
docentes. Esta representa en muchos
casos para los estudiantes una



ocasion unica de contacto con el
mensaje de la fe. Conviene que en
esta ensefianza se promueva el
conocimiento de la Sagrada
Escritura, superando antiguos y
nuevos prejuicios, y tratando de dar
a conocer su verdad.[358]

La Sagrada Escritura en las
diversas manifestaciones
artisticas

112. La relacion entre Palabra de
Dios y cultura se ha expresado en
obras de diversos ambitos, en
particular en el mundo del arte. Por
eso, la gran tradicion de Oriente y
Occidente ha apreciado siempre las
manifestaciones artisticas inspiradas
en la Sagrada Escritura como, por
ejemplo, las artes figurativas y la
arquitectura, la literatura y la
musica. Pienso también en el antiguo
lenguaje de los iconos, que desde la
tradicion oriental se esta
difundiendo por el mundo entero.



Con los Padres sinodales, toda la
Iglesia manifiesta su consideracion,
estima y admiracion por los artistas
«enamorados de la belleza», que se
han dejado inspirar por los textos
sagrados; ellos han contribuido a la
decoracion de nuestras iglesias, a la
celebracion de nuestra fe, al
enriquecimiento de nuestra liturgia
y, al mismo tiempo, muchos de ellos
han ayudado a reflejar de modo
perceptible en el tiempo y en el
espacio las realidades invisibles y
eternas.[359] Exhorto a los
organismos competentes a que se
promueva en la Iglesia una solida
formacion de los artistas sobre la
Sagrada Escritura a la luz de la
Tradicion viva de la Iglesia y el
Magisterio.

Palabra de Dios y medios de
comunicacion social

113. A la relacion entre Palabra de
Dios y culturas se corresponde la



importancia de emplear con atencion
e inteligencia los medios de
comunicacion social, antiguos y
nuevos. Los Padres sinodales han
recomendado un conocimiento
apropiado de estos instrumentos,
poniendo atencién a su rapido
desarrollo y alto grado de
interaccion, asi como a invertir mas
energias en adquirir competencia en
los diversos sectores,
particularmente en los llamados new
mediacomo, por ejemplo, internet.
Existe ya una presencia significativa
por parte de la Iglesia en el mundo
de la comunicacion de masas, y
también el Magisterio eclesial se ha
expresado mas de una vez sobre este
tema a partir del Concilio Vaticano II.
[360] La adquisicion de nuevos
métodos para transmitir el mensaje
evangélico forma parte del constante
impulso evangelizadora de los
creyentes, y la comunicacion se
extiende hoy como una red que
abarca todo el globo, de modo que el



requerimiento de Cristo adquiere un
nuevo sentido: «Lo que yo os digo de
noche, decidlo en pleno dia, y lo que
os digo al oido pregonadlo desde la
azotea» (Mt 10,27). La Palabra divina
debe llegar no solo a través del
lenguaje escrito, sino también
mediante las otras formas de
comunicacion.[361] Por eso, junto a
los Padres sinodales, deseo agradecer
a los catdlicos que, con competencia,
estan comprometidos en una
presencia significativa en el mundo
de los medios de comunicacion,
animandolos a la vez a un esfuerzo
mas amplio y cualificado.[362]

Entre las nuevas formas de
comunicacion de masas, hoy se
reconoce un papel creciente
ainternet, que representa un nuevo
foro para hacer resonar el Evangelio,
pero conscientes de que el mundo
virtual nunca podra reemplazar al
mundo real, y que la evangelizacion
podra aprovechar la realidad virtual



que ofrecen los new media para
establecer relaciones significativas
solo si llega al contacto personal, que
sigue siendo insustituible. En el
mundo deinternet, que permite que
millones y millones de imagenes
aparezcan en un namero incontable
de pantallas de todo el mundo,
debera aparecer el rostro de Cristo 'y
oirse su voz, porque «si no hay lugar
para Cristo, tampoco hay lugar para
el hombre».[363]

Biblia e inculturacion

114. El misterio de la Encarnacion
nos manifiesta, por una parte, que
Dios se comunica siempre en una
historia concreta, asumiendo las
claves culturales inscritas en ella,
pero, por otra, la misma Palabra
puede y tiene que transmitirse en
culturas diferentes,
transfigurandolas desde dentro,
mediante lo que el Papa Pablo VI
llamo la evangelizacion de las



culturas.[364]La Palabra de Dios,
como también la fe cristiana,
manifiesta asi un caracter
intensamenteintercultural, capaz de
encontrar y de que se encuentren
culturas diferentes.[365]

En este contexto, se entiende
también el valor de la inculturacion
del Evangelio.[366] La Iglesia esta
firmemente convencida de la
capacidad de la Palabra de Dios para
llegar a todas las personas humanas
en el contexto cultural en que viven:
«Esta conviccién emana de la Biblia
misma, que desde el libro del Génesis
toma una orientacion universal (cf.
Gn 1,27-28), la mantiene luego en la
bendicion prometida a todos los
pueblos gracias a Abrahan y su
descendencia (cf. Gn 12,3; 18,18) y la
confirma definitivamente
extendiendo a "todas las naciones" la
evangelizacion».[367] Por eso, la
inculturacion no ha de consistir en
procesos de adaptacion superficial,



ni en la confusion sincretista, que
diluye la originalidad del Evangelio
para hacerlo mas facilmente
aceptable.[368] El auténtico
paradigma de la inculturacion es la
encarnacion misma del Verbo: «La
"culturizacion” o "inculturacion” que
promovéis con razon sera
verdaderamente un reflejo de la
encarnacion del Verbo, cuando una
cultura, transformada y regenerada
por el Evangelio, genere de su propia
tradicion viva expresiones originales
de vida, celebracion y pensamiento
cristianos»,[369] haciendo fermentar
desde dentro la cultura local,
valorizando los semina Verbiy todo
lo que hay en ella de positivo,
abriéndola a los valores evangélicos.
[370]

Traducciones y difusion de la
Biblia

115. Si la inculturacion de la Palabra
de Dios es parte imprescindible de la



mision de la Iglesia en el mundo, un
momento decisivo de este proceso es
la difusion de la Biblia a través del
valioso trabajo de su traduccion en
las diferentes lenguas. A este
propdasito, se ha de tener siempre en
cuenta que la traduccion de las
Escrituras comenzo «ya en los
tiempos del Antiguo Testamento,
cuando se tradujo oralmente el texto
hebreo de la Biblia en arameo (Ne
8,8.12) y mas tarde, por escrito, en
griego. Una traduccion, en efecto, es
siempre mas que una simple
trascripcion del texto original. E1
paso de una lengua a otra comporta
necesariamente un cambio de
contexto cultural: los conceptos no
son idénticos y el alcance de los
simbolos es diferente, ya que ellos
ponen en relacion con otras
tradiciones de pensamiento y otras
maneras de vivir».[371]

Durante los trabajos sinodales se ha
debido constatar que varias Iglesias



locales no disponen de una
traduccion integral de la Biblia en
sus propias lenguas. Cuantos pueblos
tienen hoy hambre y sed de la
Palabra de Dios, pero,
desafortunadamente, no tienen aun
un «facil acceso a la sagrada
Escritura»,[372] como deseaba el
Concilio Vaticano II. Por eso, el
Sinodo considera importante, ante
todo, la formacion de especialistas
que se dediquen a traducir la Biblia a
las diferentes lenguas.[373] Animo a
invertir recursos en este campo. En
particular, quisiera recomendar que
se apoye el compromiso de la
Federacion Biblica Catolica, para que
se incremente mas aun el numero de
traducciones de la Sagrada Escritura
y su difusion capilar.[374] Conviene
que, dada la naturaleza de un trabajo
como éste, se lleve a cabo en lo
posible en colaboracién con las
diversas Sociedades Biblicas.



La Palabra de Dios supera los
limites de las culturas

116. La Asamblea sinodal, en el
debate sobre la relacion entre
Palabra de Dios y culturas, ha sentido
la exigencia de reafirmar aquello que
los primeros cristianos pudieron
experimentar desde el dia de
Pentecostés (cf. Hch 2,1-13). La
Palabra divina es capaz de penetrary
de expresarse en culturas y lenguas
diferentes, pero la misma Palabra
transfigura los limites de cada
cultura, creando comunién entre
pueblos diferentes. La Palabra del
Sefior nos invita a una comunion
mas amplia. «Salimos de la
limitacion de nuestras experiencias y
entramos en la realidad que es
verdaderamente universal. Al entrar
en la comunion con la Palabra de
Dios, entramos en la comunion de la
Iglesia que vive la Palabra de Dios...
Es salir de los limites de cada cultura
para entrar en la universalidad que



nos relaciona a todos, que une a
todos, que nos hace a todos
hermanos».[375]Por tanto, anunciar
la Palabra de Dios exige siempre que
nosotros mismos seamos los
primeros en emprender un renovado
éxodo, en dejar nuestros criterios y
nuestra imaginacion limitada para
dejar espacio en nosotros a la
presencia de Cristo.

Palabra de Dios y didlogo
interreligioso El valor del dialogo
interreligioso

117. La Iglesia reconoce como parte
esencial del anuncio de la Palabra el
encuentro y la colaboracion con
todos los hombres de buena
voluntad, en particular con las
personas pertenecientes a las
diferentes tradiciones religiosas,
evitando formas de sincretismo y
relativismo, y siguiendo los criterios
indicados por la DeclaracionNostra
aetate del Concilio Vaticano II,



desarrollados por el Magisterio
sucesivo de los sumos pontifices.
[376] El rapido proceso de
globalizacion, caracteristico de
nuestra época, hace que se viva en
un contacto mas estrecho con
personas de culturas y religiones
diferentes. Se trata de una
oportunidad providencial para
manifestar como el auténtico sentido
religioso puede promover entre los
hombres relaciones de hermandad
universal. Es de gran importancia
que las religiones favorezcan en
nuestras sociedades, con frecuencia
secularizadas, una mentalidad que
vea en Dios Todopoderoso el
fundamento de todo bien, la fuente
inagotable de la vida moral, sustento
de un sentido profundo de
hermandad universal.

Por ejemplo, en la tradicion
judeocristiana se encuentra el
sugestivo testimonio del amor de
Dios por todos los pueblos que, en la



alianza establecida con Noé, reune
en un unico gran abrazo,
simbolizado por el «arco en el
cielo» (Gn 9,13.14.16), y que, segun
las palabras de los profetas, quiere
recoger en una unica familia
universal (cf. Is 2,2ss; 42,6; 66,18-21;
Jr 4,2; Sald7). De hecho, en muchas
grandes tradiciones religiosas se
encuentran testimonios de la intima
union entre la relacion con Dios y la
ética del amor por todos los
hombres.

Dialogo entre cristianos y
musulmanes

118. Entre las diversas religiones, la
Iglesia «mira también con aprecio a
los musulmanes, que reconocen la
existencia de un Dios unico»;[377]
hacen referencia y dan culto a Dios,
sobre todo con la plegaria, la limosna
y el ayuno. Reconocemos que en la
tradicion del Islam hay muchas
figuras, simbolos y temas biblicos. En



continuidad con la importante obra
del Venerable Juan Pablo II, confio en
que las relaciones inspiradas en la
confianza, que se han establecido
desde hace afos entre cristianos y
musulmanes, prosigan y se
desarrollen en un espiritu de diadlogo
sincero y respetuoso.[378] En este
dialogo, el Sinodo ha expresado el
deseo de que se profundice en el
respeto de la vida como valor
fundamental, en los derechos
inalienables del hombre y la mujer y
su igual dignidad. Teniendo en
cuenta la distincion entre el orden
sociopolitico y el orden religioso, las
religiones han de ofrecer su
aportacion al bien comun. El Sinodo
pide a las Conferencias Episcopales,
donde sea oportuno y provechoso,
que favorezcan encuentros de
conocimiento reciproco entre
cristianos y musulmanes, para
promover los valores que necesita la
sociedad para una convivencia
pacifica y positiva.[379]



Dialogo con las demas religiones

119. Ademas, deseo manifestar en
esta circunstancia el respeto de la
Iglesia por las antiguas religiones y
tradiciones espirituales de los
diversos Continentes; éstas contienen
valores de respeto y colaboracion
que pueden favorecer mucho la
comprension entre las personas y los
pueblos.[380] Constatamos
frecuentemente sintonias con valores
expresados también en sus libros
religiosos como, por ejemplo, el
respeto de la vida, la contemplacion,
el silencio y la sencillez en el
Budismo; el sentido de lo sagrado, del
sacrificio y del ayuno en el
Hinduismo, como también los
valores familiares y sociales en el
Confucianismo. Vemos ademas en
otras experiencias religiosas una
atencion sincera por la
transcendencia de Dios, reconocido
como el Creador, asi como también
por el respeto de la vida, del



matrimonio y la familia, y un fuerte
sentido de la solidaridad.

Dialogo y libertad religiosa

120. Sin embargo, el didlogo no seria
fecundo si éste no incluyera también
un auténtico respeto por cada
persona, para que pueda profesar
libremente la propia religion. Por
eso, el Sinodo, a la vez que promueve
la colaboracion entre los exponentes
de las diversas religiones, recuerda
también «la necesidad de que se
asegure de manera efectiva a todos
los creyentes la libertad de profesar
su propia religion en privado y en
publico, ademas de la libertad de
conciencia».[381]En efecto «el
respeto y el didlogo requieren,
consiguientemente, la reciprocidad
en todos los terrenos, sobre todo en
lo que concierne a las libertades
fundamentales, y en particular, a la
libertad religiosa. Favorecen la paz y



el entendimiento entre los pueblos».
[382]

CONCLUSION La palabra
definitiva de Dios

121. Al término de estas reflexiones
con las que he querido recoger y
profundizar la riqueza de la XII
Asamblea General Ordinaria del
Sinodo de los Obispos sobre la
Palabra de Dios en la vida y la mision
de la Iglesia, deseo exhortar una vez
mas a todo el Pueblo de Dios, a los
Pastores, a las personas consagradas
y a los laicos a esforzarse para tener
cada vez mas familiaridad con la
Sagrada Escritura. Nunca hemos de
olvidar que el fundamento de toda
espiritualidad cristiana auténtica y
viva esla Palabra de Dios anunciada,
acogida, celebrada y meditada en la
Iglesia. Esta relacion con la divina
Palabra sera tanto mads intensa
cuanto mas seamos conscientes de
encontrarnos ante la Palabra



definitiva de Dios sobre el cosmos y
sobre la historia, tanto en la Sagrada
Escritura como en la Tradicion viva
de la Iglesia.

Como nos hace contemplar el
Prologo del Evangelio de Juan, todo
el ser esta bajo el signo de la Palabra.
El Verbo sale del Padre y viene a
vivir entre los suyos, y retorna al
seno del Padre para llevar consigo a
toda la creacion que ha sido creada
en Fly para El. La Iglesia vive ahora
Su mision en expectante espera de la
manifestacion escatologica del
Esposo: «el Espirituy la Esposa dicen:
jVen!» (Ap 22,17). Esta espera nunca
es pasiva, sino impulso misionero
para anunciar la Palabra de Dios que
cura y redime a cada hombre:
también hoy, Jesus resucitado nos
dice: «Id al mundo enteroy
proclamad el Evangelio a toda la
creacion» (Mc 16,15).



Nueva evangelizacion y nueva
escucha

122. Por eso, nuestro tiempo ha de
ser cada dia mas el de una nueva
escucha de la Palabra de Dios y de
una nueva evangelizacion.
Redescubrir el puesto central de la
Palabra divina en la vida cristiana
nos hace reencontrar de nuevo asi el
sentido mas profundo de lo que el
Papa Juan Pablo II ha pedido con
vigor: continuar la missio ad gentesy
emprender con todas las fuerzas la
nueva evangelizacion, sobre todo en
aquellas naciones donde el Evangelio
se ha olvidado o padece la
indiferencia de cierta mayoria a
causa de una difundida
secularizacion. Que el Espiritu Santo
despierte en los hombres hambre y
sed de la Palabra de Dios y suscite
entusiastas anunciadores y testigos
del Evangelio.



A imitacion del gran Apostol de los
Gentiles, que fue transformado
después de haber oido la voz del
Sefor (cf. Hch 9,1-30), escuchemos
también nosotros la divina Palabra,
que siempre nos interpela
personalmente aqui y ahora. Los
Hechos de los Apdstoles nos dicen
que el Espiritu Santo «aparté» a
Pablo y Bernabé para que predicaran
y difundieran la Buena Nueva (cf.
13,2). Asi, también hoy el Espiritu
Santo llama incesantemente a
oyentes y anunciadores convencidos
y persuasivos de la Palabra del
Seror.

La Palabray la alegria

123. Cuanto mas sepamos ponernos a
disposicion de la Palabra divina,
tanto mas podremos constatar que el
misterio de Pentecostés esta vivo
también hoy en la Iglesia de Dios. El
Espiritu del Sefior sigue derramando
sus dones sobre la Iglesia para que



seamos guiados a la verdad plena,
desvelandonos el sentido de las
Escrituras y haciéndonos
anunciadores creibles de la Palabra
de salvacion en el mundo. Volvemos
asi a la Primera carta de san Juan. En
la Palabra de Dios, también nosotros
hemos oido, visto y tocado el Verbo
de la Vida. Por gracia, hemos
recibido el anuncio de que la vida
eterna se ha manifestado, de modo
que ahora reconocemos estar en
comunion unos con otros, con
quienes nos han precedido en el
signo de la fe y con todos los que,
diseminados por el mundo, escuchan
la Palabra, celebran la Eucaristia y
dan testimonio de la caridad. La
comunicacion de este anuncio -nos
recuerda el apostol Juan- se nos ha
dado «para que nuestra alegria sea
completa» (1 Jn 1,4).

La Asamblea sinodal nos ha
permitido experimentar también lo
que dice el mensaje joanico: el



anuncio de la Palabra crea comunion
y es fuente de alegria. Una alegria
profunda que brota del corazén
mismo de la vida trinitaria y que se
nos comunica en el Hijo. Una alegria
que es un don inefable que el mundo
no puede dar. Se pueden organizar
fiestas, pero no la alegria. Segun la
Escritura, la alegria es fruto del
Espiritu Santo (cf. Ga 5,22), que nos
permite entrar en la Palabra y hacer
que la Palabra divina entre en
nosotros trayendo frutos de vida
eterna. Al anunciar con la fuerza del
Espiritu Santo la Palabra de Dios,
queremos también comunicar la
fuente de la verdadera alegria, no de
una alegria superficial y efimera,
sino de aquella que brota del ser
conscientes de que solo el Sefior
Jesus tiene palabras de vida eterna
(cf. Jn 6,68).

Mater Verbi et Mater laetitiae



124. Esta intima relacion entre la
Palabra de Dios y la alegria se
manifiesta claramente en la Madre
de Dios. Recordemos las palabras de
santa Isabel: «Dichosa tu, que has
creido, porque lo que te ha dicho el
Sefior se cumplira» (Lc 1,45). Maria
es dichosa porque tiene fe, porque ha
creido, y en esta fe ha acogido en el
propio seno al Verbo de Dios para
entregarlo al mundo. La alegria que
recibe de la Palabra se puede
extender ahora a todos los que, en la
fe, se dejan transformar por la
Palabra de Dios. El Evangelio de
Lucas nos presenta en dos textos este
misterio de escucha y de gozo. Jesus
dice: «Mi madre y mis hermanos son
estos: los que escuchan la Palabra de
Dios y la ponen por obra» (8,21). Y,
ante la exclamacion de una mujer
que entre la muchedumbre quiere
exaltar el vientre que lo ha llevado y
los pechos que lo han criado, Jesus
muestra el secreto de la verdadera
alegria: «Dichosos los que escuchan



la Palabra de Dios y la

cumplen» (11,28). Jesus muestra la
verdadera grandeza de Maria,
abriendo asi también para todos
nosotros la posibilidad de esa
bienaventuranza que nace de la
Palabra acogida y puesta en practica.
Por eso, recuerdo a todos los
cristianos que nuestra relacion
personal y comunitaria con Dios
depende del aumento de nuestra
familiaridad con la Palabra divina.
Finalmente, me dirijo a todos los
hombres, también a los que se han
alejado de la Iglesia, que han
abandonado la fe o que nunca han
escuchado el anuncio de salvacion. A
cada uno de ellos, el Sefor les dice:
«Estoy a la puerta llamando: si
alguien oye y me abre, entraré y
comeremos juntos» (Ap 3,20).

Asi pues, que cada jornada nuestra
esté marcada por el encuentro
renovado con Cristo, Verbo del Padre
hecho carne. El esta en el principio y



en el fin, y «todo se mantiene en

él» (Col 1,17). Hagamos silencio para
escuchar la Palabra de Dios y
meditarla, para que ella, por la
accion eficaz del Espiritu Santo, siga
morando, viviendo y hablandonos a
lo largo de todos los dias de nuestra
vida. De este modo, la Iglesia se
renueva y rejuvenece siempre
gracias a la Palabra del Sefior que
permanece eternamente (cf. 71 P 1,25;
Is 40,8). Y también nosotros podemos
entrar asi en el gran didlogo nupcial
con que se cierra la Sagrada
Escritura: «El Espiritu y la Esposa
dicen: "iVen!". Y el que oiga, diga:
"iVen!"... Dice el que da testimonio de
todo esto: "SI, vengo pronto”. jAmen!
"Ven, Sefior Jesus"» (Ap 22,17.20).

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
30 de septiembre, memoria de san
Jeronimo, del afio 2010, sexto de mi
Pontificado. BENEDICTUS PP. XVI

Notas



[1] Cf. Propositio 1.

[2] Cf. XII Asamblea General
Ordinaria del Sinodo de los Obispos,
Instrumentum laboris, 27.

[3] Cf. Ledn XIII, Carta enc.
Providentissimus Deus (18 noviembre
1893): ASS 26 (1893-94, 269-292;
Benedicto XV, Carta enc. Spiritus
Paraclitus (15 septiembre 1920): AAS
12 (1920), 385-422; Pio XII, Carta enc.
Divino afflante Spiritu (30 septiembre
1943): AAS 35 (1943), 297-325.

[4] Propositio 2.
[5] Ibid.

[6] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 2.

[7] Ibid., 4.

[8] Cf. Entre otros documentos de
distinta naturaleza, véase: Pablo VI,
Carta ap. Summi Dei Verbum (4



noviembre 1963): AAS 55 (1963),
979-995; Id, Motu proprio Sedula cura
(27 junio 1971): AAS 63 (1971),
665-669; Juan Pablo II, Audiencia
General (1 mayo 1985):L'Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola (5
mayo 1985), 3; Id., Discurso sobre la
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243; Benedicto XVI, Discurso al
Congreso Internacional por el 40
aniversario de la Dei Verbum (16
septiembre 2005): AAS 97 (2005), 957;
Id., Angelus (6 noviembre 2005):
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espafiola (11 noviembre 2005), 6. Se
tengan en cuenta también los
documentos de la Pontificia Comision
Biblica, De sacra Scriptura et
Christologia (1984);Unidad y
diversidad en la Iglesia (11 abril
1988); La interpretacion de la Biblia
en la Iglesia(15 abril 1993); El pueblo
judio y sus sagradas Escrituras en la
Biblia cristiana (24 mayo 2001); Biblia



y moral. Raices biblicas del obrar
cristiano (11 mayo 2008).

[9] Cf. Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2008): AAS 101 (2009), 49.

[10] Cf. Propositio 37.

[11] Cf. Pontificia Comision Biblica, El
pueblo judio y sus sagradas Escrituras
en la Biblia cristiana (24 mayo 2001).

[12] Discurso a la Curia Romana (22
diciembre 2008): AAS 101 (2009), 5.

[13] Cf. Angelus (4 enero 2009):
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espafiola (9 enero 2009), 1.11.

[14] Cf. Relatio ante disceptationem, 1.

[15] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum sobre la divina
revelacion, 2.

[16] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.



[17] Instrumentum laboris, 9.

[18] Credo Niceno-
Constantinopolitano: DS 150.

[19] San Bernardo, Homilia super
missus est, 4, 11: PL 183, 86 B.

[20] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum sobre la divina
revelacion, 10.

[21] Cf. Propositio 3.

[22] Cf. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Decl. Dominus
Iesus, sobre la unicidad y la
universalidad salvifica de Jesucristo
y de la Iglesia (6 agosto 2000), 13-15:
AAS 92 (2000), 754-756.

[23] Cf. In Hexaemeron, 20, 5: Opera
Omnia, V, Quaracchi 1891, p. 425-426;
Breviloquium,1, 8: Opera Omnia, V,
Quaracchi 1891, p. 216-217.

[24] Itinerarium mentis in Deum, 2,
12: Opera Omnia, V, Quaracchi 1891,



p- 302-303;Commentarius in librum
Ecclesiastes, Cap. 1, vers. 11,
Quaestiones, 2, 3: Opera Omnia, VI,
Quaracchi 1891, p. 16.

[25] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 3; cf. Conc. Ecum. Vat. I,
Const. dogm. Dei Filius, sobre la fe
catdlica, cap. 2, De revelatione: DS
3004.

[26] Cf. Propositio 13.

[27] Comision Teologica
Internacional, En busca de una ética
universal: nueva mirada sobre la ley
natural (2009), 39.

[28] Cf. Summa Theologiae, I-11, q. 94,
a. 2.

[29] Cf. Pontificia Comision Biblica,
Bibliay moral. Raices biblicas del
obrar cristiano (11 mayo 2008), nn.
13.32.109.



[30] Cf. Comision Teologica
Internacional, En busca de una ética
universal: nueva mirada sobre la ley
natural, 102.

[31] Cf. Homilia durante la Hora
Tercia de la primera Congregacion
general del Sinodo de los Obispos (6
octubre 2008): AAS 100 (2008),
758-761.

[32] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 14.

[33] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.

[34] «<Ho Logos pachynetai (o
brachynetai)»: cf. Origenes, Peri
archon, 1, 2, 8: SC 252, 127-129.

[35] Homilia durante la misa de
Nochebuena (24 diciembre 2006):
AAS 99 (2007), 12.



[36] Cf. Mensaje final.

[37] Maximo el Confesor, Vida de
Martia, 89: CSCO, 479, 717.

[38] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 9-10: AAS 99 (2007), 111-112.

[39] Audiencia General (15 abril
2009): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua espaiiola (17 abril 2009), 15.

[40] Cf. Homilia en la solemnidad de
la Epifania (6 enero 2009):
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espafiola (9 enero 2009), 7. 11.

[41] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 4.

[42] Propositio 4.
[43] Subida del Monte Carmelo, 11, 22.

[44] Propositio 47.



[45] Catecismo de la Iglesia Catolica,
67.

[46] Cf. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, El mensaje de
Fdtima (26 junio 2000):L'Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola (30
junio 2000), 10.

[47] Adversus haereses, 1V, 7, 4: PG 7,
992-993;V, 1, 3: PG 7,1123;V, 6, 1: PG
7,1137;V, 28, 4: PG 7, 1200.

[48] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007),12: AAS 99 (2007), 113-114.

[49] Cf. Propositio 5.

[50] Adversus haereses, 111 24,1: PG7,
966.

[51] Homiliae in Genesim, 22: PG53,
175.

[52] Epistula 120, 10: CSEL 55,
500-5006.



[53] Homilae in Ezechielem, 1, 7, 17:
CC 142, p. 94.

[54] «Oculi ergo devotae animae sunt
columbarum quia sensus eius per
Spiritum sanctum sunt illuminati et
edocti, spiritualia sapientes... Nunc
quidem aperitur animae talis sensus,
ut intellegat Scripturas»: Ricardo de
San Victor, Explicatio in Cantica
canticorum, 15: PL 196, 450 B. D.

[55] Sacramentarium Serapionis II
(XX): Didascalia et Constitutiones
apostolorum, ed. F.X. Funk, II,
Paderborn 1906, p. 161.

[56] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 7.

[57] Ibid., 8.
[58] Ibid.
[59] Cf. Propositio 3.

[60] Cf. Mensagje final, 11, 5.



[61] Expositio Evangelii secundum
Lucam 6, 33: PL 15, 1677.

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 13.

[63] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
102. Cf. Ruperto de Deutz, De
operibus Spiritus Sancti, I, 6: SC 131,
72-74.

[64] Enarrationes in Psalmos, 103, IV,
1: PL37,1378. Afirmaciones
semejantes en Origenes,JohannemV,
5-6: SC 120, p. 380-384.

[65] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 21.

[66] Ibid., 9.
[67] Cf. Propositiones 5. 12.

[68] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 12.



[69] Cf. Propositio 12.

[70] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacién, 11

[71] Propositio 4.

[72] Prol.: Opera Omnia, V, Quaracchi
1891, p. 5, 201-202.

[73] Cf. Discurso en el encuentro con
el mundo de la cultura en el College
des Bernardins de Paris (12
septiembre 2008): AAS 100 (2008),
721-730.

[74] Cf. Propositio 4.

[75] Cf. Relatio post disceptationem,
12.

[76] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 5.

[77] Propositio 4.



[78] Por ejemplo Dt 28,1-2.15.45; 32,1;
de los profetas cf. Jr 7,22-28; Ez 2,8;
3,10; 6,3; 13,2; hasta los ultimos: cf.
Za 3,8. Para san Pablo, cf. Rm
10,14-18; 1 Ts 2,13.

[79] Propositio 55.

[80] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 33: AAS 99 (2007), 132-133.

[81] Carta. enc. Deus caritas est (25
diciembre2005), 41: AAS 98 (2006),
251.

[82] Propositio 55.

[83] Cf. Expositio Evangelii secundum
Lucam 2, 19: PL 15, 1559-1560.

[84] Breviloquium, Prol., Opera
Omnia, V, Quaracchi 1891, p. 201-202.

[85] Summa Theologiae, I-11, q. 106, a.
2.



[86] Pontificia Comision Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), 111, A, 3.

[87] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 12.

[88] Contra epistulam Manichaei
quam vocant fundamenti, 5, 6: PL 42,
176.

[89] Cf. Audiencia General (14
noviembre 2007): L'Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola (16
noviembre 2007), 16.

[90] Commentariorum in Isaiam libri,
Prol.: PL 24,17.

[91] Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.

[92] Pontificia Comision Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), I1, A, 1.

[93] Ibid., 1L, A, 2.



[94] Homiliae in Ezechielem 1,7, 8: PL
76, 843 D.

[95] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 24; cf. Leén XIII, Carta
enc. Providentissimus Deus (18
noviembre 1893), Pars II, sub fine:
ASS 26 (1893-94), 269-292; Benedicto
XV, Carta enc. Spiritus Paraclitus (15
septiembre 1920), Pars III:AAS 12
(1920), 385-422.

[96] Cf. Propositio 26.

[97] Cf. Pontificia Comision Biblica,
La interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), A-B.

[98] Intervencion en la XIV
Congregacion General del Sinodo (14
octubre 2008):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua espafiola (24 octubre
2008), 8; cf. Propositio 25.

[99] Discurso en el encuentro con el
mundo de la cultura en el Collége des



Bernardins de Paris (12 septiembre
2008): AAS 100 (2008): AAS 100
(2008), 722-723.

[100] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 10.

[101] Cf. Juan Pablo II, Discurso con
motivo del 100 aniversario de la
Providentissimus Deusy del 50
aniversario de la Divino afflante
Spiritu (23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243.

[102] Ibid., n. 4: AAS 86 (1994), 235.
[103] Ibid., n. 5: AAS 86 (1994), 235.
[104] Ibid., n. 5: AAS 86 (1994), 236.

[105] Pontificia Comision Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), 111, C, 1.

[106] N. 12.



[107] Intervencion en la XIV
Congregacion General del Sinodo (14
octubre 2008):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua espaiiola (24 octubre
2008), 8; cf. Propositio 25.

[108] Cf. Propositio 26.
[109] Propositio 27.

[110] Intervencion en la XIV
Congregacion General del Sinodo (14
octubre 2008):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua espafiola (24 octubre
2008), 8; cf. Propositio 26.

[111] Cf. ibid.

[112] Ibid.

[113] Cf. Propositio 27.
[114] Ibid.

[115] Juan Pablo II, Carta enc. Fides et
ratio (14 septiembre 1998), 55: AAS
91 (1999), 49-50.



[116] Cf. Discurso a la IV Asamblea
nacional eclesial en Italia (19 octubre
2006): AAS 98 (2006), 804-815.

[117] Cf. Propositio 6.

[118] Cf. S. Agustin, De libero arbitrio,
3,21,59: PL 32, 1300; De Trinitate, 2,
1, 2: PL 42, 845.

[119] Congregacion para la
Educacion Catolica, Instr. Inspectis
dierum (10 noviembre 1989), 26: AAS
82 (1990), 618.

[120] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
116.

[121] Summa Theologiae, 1, q. 1, a. 10,
ad 1.

[122] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
118.

[123] Pontificia Comision Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), 11, A, 2.



[124] Ibid., 11, B, 2.

[125] Discurso al mundo de la cultura
en el Collége des Bernardins de Paris
(12 septiembre 2008): AAS 100 (2008),
726.

[126] Ibid.

[127] Cf. Audiencia General (9 enero
2008): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua espaiiola (11 enero 2008), 12.

[128] Cf. Propositio 29.
[129] De arca Noe, 2, 8: PL 176 C-D.

[130] Cf. Discurso al mundo de la
cultura en el College des Bernardins
de Paris (12 septiembre 2008): AAS
100 (2008), 725.

[131] Cf. Propositio 10; Pontificia
Comision Biblica, El pueblo judio y
sus sagradas Escrituras en la Biblia
cristiana (24 mayo 2001), 3-5.



[132] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 121-122.

[133] Propositio 52.

[134] Cf. Pontificia Comision Biblica,
El pueblo judio y sus sagradas
Escrituras en la Biblia cristiana (24
mayo 2001), 19; Origenes, Homilia
sobre Numeros 9,4: SC 415, 238-242.

[135] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
128.

[136] Ibid., 129.
[137] Propositio 52.

[138] Quaestiones in Heptateuchum,
2, 73: PL 34,623.

[139] Homiliae in Ezechielem, 1, VI, 15:
PL 76,836 B

[140] Propositio 29.

[141] Juan Pablo II, Mensaje al rabino
jefe de Roma (22 mayo 2004):



L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espafiola (28 mayo 2004), 1.

[142] Pontificia Comision Biblica, El
pueblo judio y sus Escrituras sagradas
en la Biblia cristiana (24 mayo 2001),
87.

[143] Cf. Discurso de despedida en el
Aeropuerto de Tel Aviv (15 mayo

2009): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua espaiiola (16 mayo 2009), 11.

[144] Juan Pablo II, A los rabinos jefes
de Israel: (23 marzo 2000):
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espafiola (31 marzo 2000), 4.

[145] Propositiones 46 y 47.

[146] Pontificia Comision Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), L, F.

[147] Cf. Discurso al mundo de la
cultura en el Collége des Bernardins



de Paris (12 septiembre 2008): AAS
100 (2008), 726.

[148] Propositio 46.
[149] Propositio 28.

[150] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 23.

[151] En todo caso, se recuerda que,
por lo que se refiere a los llamados
Libros Deuterocanonicos del Antiguo
Testamento y su inspiracion, los
catolicos y ortodoxos no tienen
exactamente el mismo canon biblico
que los anglicanos y protestantes.

[152] Cf. Relatio post disceptationem,
36.

[153] Propositio 36.

[154] Cf. Discurso al XI Consejo
Ordinario de la Secretaria General del
Sinodo de los Obispos (25 enero
2007): AAS 99 (2007), 85-86.



[155] Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Unitatis redintegratio, sobre el
ecumenismo, 21.

[156] Cf. Propositio 36.

[157] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 10.

[158] Carta enc. Ut unum sint (25
mayo 1995), 44: AAS 87 (1995), 947.

[159] Conc. Ecum. Vat.II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 10.

[160] Ibid.
[161] Cf. ibid., 24.
[162] Cf. Propositio, 22

[163] S. Gregorio Magno, Moralia in
Job 24, 8, 16: PL 76, 295.

[164] Cf. S. Atanasio, Vita Antonii, 2:
PG 26, 842.



[165] Moralia, Regula, 80, 22: PG 31,
867.

[166] Regla, 73, 3: SC 182, 672.

[167] Tomas de Celano, La vita prima
di S. Francesco, X, 22: FF 356.

[168] Regla, 1, 1-2: FF 2750.

[169] B. Jordan de Sajonia, Libellus de
principiis Ordinis Praedicatorum, 104:
Monumenta Fratrum Praedicatorum
Historica, Roma 1935, 16, p. 75.

[170] Orden de Hermanos
Predicadores, Prime Costituzioni o
Consuetudines, 11, XXXI.

[171] Libro de la Vida, 40,1.

[172] Cf. Historia de un alma, Ms B
3re.

[173] Ibid., Ms C, 35v°.

[174] In Iohannis Evangelium
Tractatus, 1, 12: PL 35, 1385.



[175] Carta enc. Veritatis splendor (6
agosto 1993), 25: AAS 85 (1993), 1153.

[176] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 8.

[177] Relatio post disceptationem, 11.
[178] N. 1.

[179] Discurso al Congreso «La
Sagrada Escritura en la vida de la
Iglesia» (16 septiembre 2005): AAS 97
(2005), 956.

[180] Cf. Relatio post disceptationem,
10.

[181] Mensagje final, 111, 6

[182] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 24.

[183] Ibid., 7.



[184] Misal Romano, Ordenacion de
las lecturas de la Misa, 4.

[185] Ibid., 9.

[186] Ibid., 3; cf. Lc4, 16-21; 24,
25-35.44-49.

[187] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 102.

[188] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007) 44-45: AAS 99 (2007), 139-141.

[189] Pontificia Comision Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), 1V, C, 1.

[190] Ibid., 111, B, 3.

[191] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
48.51.56; Const. dogm.Dei Verbum,
sobre la divina revelacion, 21.26;
Decr. Ad gentes, sobre la actividad
misionera de la Iglesia, 6.15; Decr.



Presbyterorum ordinis, sobre el
ministerio y vida de los
presbiteros18; Decr. Perfectae
caritatis, sobre la adecuada
renovacion de la vida religiosa, 6. En
la gran tradicion de la Iglesia
encontramos expresiones
significativas, como: «Corpus Christi
intelligitur etiam[...] Scriptura

Dei» (también la Escritura de Dios se
considera Cuerpo de Cristo):
Waltramus, De unitate Ecclesiae
conservanda: 13, ed. W.
Schwenkenbecher, Hannoverae 1883,
p- 33; «La carne del Sefior es
verdadera comida y su sangre
verdadera bebida; éste es el
verdadero bien que se nos da en la
vida presente, alimentarse de su
carne y beber su sangre, no solo en la
Eucaristia, sino también en la lectura
de la Sagrada Escritura. En efecto, lo
que se obtiene del conocimiento de
las Escrituras es verdadera comida y
verdadera bebida»: S. Jeronimo,



Commentarius in Ecclesiasten, 3: PL
23,1092 A.

[192] ]J. Ratzinger (Benedicto XVI),
Jesus de Nazaret, Madrid 2007, 316.

[193] Misal Romano, Ordenacion de
las lecturas de la Misa, 10.

[194] Ibid.
[195] Cf. Propositio 7.

[196] Carta enc. Fides et ratio (14
septiembre 1998), 13: AAS 91 (1999),
16.

[197] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1373-1374.

[198] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 7.

[199] In Psalmum 147: CCL 78,
337-338.



[200] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 2.

[201] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
107-108.

[202] Misal Romano, Ordenacion de
las lecturas de la Misa, 66.

[203] Propositio 16.

[204] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007) 45: AAS 99 (2007), 140-141.

[205] Cf. Propositio 14.

[206] Cf. Cadigo de Derecho Canonico,
can. 230 § 2; 204 §1.

[207] Misal Romano, Ordenacion de
las lecturas de la Misa, 55.

[208] Ibid., 8.

[209] N. 46: AAS 99 (2007), 141.



[210] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 25.

[211] Propositio 15.
[212] Ibid.
[213] Sermo 179,1: PL 38, 966.

[214] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 93: AAS 99 (2007), 177.

[215] Congregacion para el Culto
Divino y la disciplina de los
Sacramentos, Compendium
Eucharisticum (25 marzo 2009),
Ciudad del Vaticano, 2009.

[216] Epistula 52,7: CSEL 54, 426-427.
[217] Propositio 8.

[218] Rito de la Penitencia.
Precenotanda, 17.

[219] Ibid., 19.



[220] Propositio 8.
[221] Propositio 19.

[222] Ordenacion general de la
Liturgia de las Horas, 111, 15.

[223] Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 85.

[224] Cf. Codigo de Derecho Canonico,
cann. 276 §3; 1174 §1.

[225] Cf. Codigo de los Canones de las
Iglesias Orientales, cann. 377;473,§ 1
e2,1°538 §1; 881 § 1.

[226] Congregacion para el Culto
Divino y la disciplina de los
Sacramentos, Bendicional.
Orientaciones generales (17
diciembre 2001), 21.

[227] Cf. Propositio 18; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
35.



[228] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 75; AAS 99 (207), 162-163.

[229] Ibid.

[230] Congregacion para el Culto
Divino y la disciplina de los
Sacramentos, Directorio sobre la
piedad popular. Principiosy
orientaciones (17 diciembre 2001), 87.

[231] Cf. Propositio 14.

[232] Cf. S. Ignacio de Antioquia, Ad
Ephesios, 15, 2: Patres Apostolici, ed.
F.X. Funk, Tubingae 1901, 224.

[233] Cf. S. Agustin, Sermo 288, 5: PL
38,1307; Sermo 120, 2: PL 38,677.

[234] Ordenacion general del Misal
Romano, 56.

[235] Ibid., 45; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 30.



[236] Misal Romano, Ordenacion de
las lecturas de la Misa, 13.

[237] Cf. ibid., 17.
[238] Propositio 40.

[239] Cf. Ordenacion general del Misal
Romano, 309.

[240] Cf. Propositio 14.

[241] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 69; AAS 99 (2007), 157.

[242] Cf. Ordenacion General del
Misal Romano, 57.

[243] Propositio 14.

[244] Cf. E]l canon 36 del Sinodo de
Hipona del afio 393: DS, 186.

[245] Cf. Juan Pablo II, Carta ap.
Vicesimus quintus annus (4 diciembre
1988), 13: AAS 81 (1989), 910;
Congregacion para el Culto Divino y



la Disciplina de los Sacramentos,
Instruccion Redemptionis
Sacramentum, sobre algunas cosas
que se deben observar o evitar
acerca de la Santisima Eucaristia (25
marzo 2004), 62.

[246] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 116;0rdenacion
General del Misal Romano, 41.

[247] Cf. Propositio 14.
[248] Propositio 9.
[249] Epistula 30, 7: CSEL 54, 246.

[250] Id., Epistula 133, 13: CSEL 56,
260.

[251] Id., Epistula 107, 9.12: CSEL 55,
300.302.

[252] Id., Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.



[253] Juan Pablo II, Carta Novo
millennio ineunte (6 enero 2001), 31:
AAS 83 (2001), 287-288.

[254] Propositio 30; Cf. Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum,
sobre la divina revelacion, 24.

[255] S. Jeronimo, Commentariorum
in Isaiam libri, Prol.: PL 24, 17 B.

[256] Propositio 21.
[257] Cf. Propositio 23.

[258] Cf. Congregacion para el Clero,
Directorio general para la catequesis
(15 agosto 1997), 94-96; Juan Pablo II,
Exhort. ap. Catechesi tradendae (16
octubre 1979), 27: AAS 71 (1979),
1298-1299.

[259] Ibid., 127; cf. Juan Pablo II,
Exhort. ap. Catechesi tradendae (16
octubre 1979), 27: AAS71 (1979),
1299.

[260] Ibid., 128.



[261] Cf. Propositio 33.
[262] Cf. Propositio 45.

[263] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 39-42.

[264] Propositio 31.

[265] N. 15: AAS 96 (2004), 846-847.
[266] N. 26: AAS 84 (1992), 698.
[267] Ibid.

[268] Homilia en la Misa Crismal (9
abril 2009): AAS 101 (2009), 355.

[269] Ibid., 356.

[270] Congregacion para la
Educacion Catdélica, Normas bdsicas
de la formacion de los didaconos
permanentes (22 febrero 1998), 11.

[271] Ibid., 74.

[272] Cf. ibid., 81.



[273] Propositio 32.

[274] Cf. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
marzo 1992), 47: AAS84 (1992),
740-742.

[275] Propositio 24.

[276] Homilia en la Jornada Mundial
de la Vida Consagrada (2 febrero
2008): AAS 100 (2008), 133; cf. Juan
Pablo II, Exhort. ap. postsinodal Vita
consecrata (25 marzo 1996), 82;AAS
88 (1996), 458-460.

[277] Congregacion para los
Institutos de Vida Consagrada y las
Sociedades de Vida Apostolica,
Instruccion Caminar desde Cristo: un
renovado compromiso de la Vida
consagrada en el tercer milenio (19
mayo 2002), 24.

[278] Cf. Propositio 24.



[279] S. Benito, Regla, 1V, 21: SC 181,
456-458.

[280] Discurso a los monjes de la
Abadia de «Heiligenkreuz» (9
septiembre 2007): AAS 99 (2007), 856.

[281] Cf. Propositio 30.

[282] Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30
diciembre 1988), 17: AAS81 (1989),
418.

[283] Cf. Propositio 33

[284] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 noviembre 1981), 49; AAS 74
(1982), 140-141.

[285] Propositio 20.
[286] Cf. Propositio 21.

[287] Propositio 20.



[288] Cf. Carta ap. Mulieris
dignitatem (15 agosto 1988), 31: AAS
80 (1988), 1728- 1729.

[289] Propositio 17.
[290] Cf. Propositiones 9. 22.
[291] N. 25.

[292] Enarrationes in Psalmos, 85, 7:
PIL 37, 1086.

[293] Origenes, Epistola ad
Gregorium, 3: PG 11, 92.

[294] Discurso a los alumnos del
Seminario Romano Mayor (19 febrero
2007): AAS 99 (2007), 253-254.

[295] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 66: AAS 99 (2007), 155-156.

[296] Mensaje final, 111, 9.

[297] Ibid.



[298] «Plenaria indulgentia
conceditur christifideli qui Sacram
Scripturam, iuxta textum a
competenti auctoritate adprobatum,
cum veneratione divino eloquio
debita et ad modum lectionis
spiritalis, per dimidiam saltem
horam legerit; si per minus tempus id
egerit indulgentiaerit partialis»:
Paenitentiaria Apostolica,
Enchiridion indulgentiarum, Normae
et concessiones(16 julio 1999), 30 § 1.

[299] Cf. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 1471-1479.

[300] Pablo VI, Const. ap.
Indulgentiarum doctrina (1 enero
1967): AAS 59 (1967), 18-19.

[301] Cf. Epistula 49, 3: PL 16, 1204 A.

[302] Cf. Congregacion para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Directorio sobre la
piedad popular. Principios y



orientaciones (17 diciembre 2002),
197-202.

[303] Cf. Propositio 55.

[304] Cf. Juan Pablo II, Carta ap.
Rosarium Virginis Mariae (16 octubre
2002); AAS 95 (2003), 5-36.

[305] Propositio 55.

[306] Cf. Congregacion para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Directorio sobre la
piedad popular. Principios y
orientaciones (17 diciembre 2002),
207.

[307] Cf. Propositio 51.

[308] Cf. Homilia en el Valle de
Josafat, Jerusalén (12 mayo 2009):
AAS 101 (2009), 473.

[309] Cf. Epistula 108, 14: CSEL 55,
324-325.



[310] Adversus haereses, 1V, 20, 7: PG
7,1037.

[311] Carta enc. Spe salvi (30
noviembre 2007), 31: AAS 99 (2007),
1010.

[312] Discurso en el encuentro con el
mundo de la cultura en el College des
Bernardins de Paris (12 septiembre
2008): AAS 100 (2008), 730.

[313] Cf. In Evangelium secundum
Matthaeum 17, 7: PG 13, 1197 B;S.
Jerénimo, Translatio homiliarum
Origenis in Lucam, 36: PL 26, 324-325.

[314] Cf. Homilia en la Eucaristia de
la apertura de la XII Asamblea
General Ordinaria del Sinodo de los
Obispos (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 757.

[315] Propositio 38.

[316] Cf. Congregacion para los
Institutos de Vida Consagrada y las



Sociedades de Vida Apostolica,
Instruccion Caminar desde Cristo: un
renovado compromiso de la Vida
consagrada en el tercer milenio (19
mayo 2002), 36.

[317] Propositio 30.
[318] Cf. Propositio 38.
[319] Cf. Propositio 49.

[320] Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Redemptoris missio (7 diciembre
1990): AAS 83 (1991), 294-340; Id.,
Carta ap. Novo millennio ineunte (6
enero 2001), 40: AAS 93 (2001),
294-295.

[321] Propositio 38.

[322] Cf. Homilia en la Eucaristia de
la apertura de la XII Asamblea
General Ordinaria del Sinodo de los
Obispos (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 753-757.

[323] Propositio 38.



[324] Mensaje final, 1V,12.

[325] Pablo VI, Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 diciembre 1975), 22: AAS
68 (1976), 20.

[326] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humanae, sobre la libertad
religiosa, 2.7.

[327] Cf. Propositio 39.

[328] Cf. Mensaje para Jornada
Mundial de la Paz 2009: L'Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola (12
diciembre 2008), 8-9.

[329] Exhort. ap. Evangelii nuntiandi
(8 diciembre 1975), 19: AAS 68 (1976),
18.

[330] Cf. Propositio 39.

[331] Juan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 abril 1963), I: AAS 55 (1963),
259.



[332] Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus (1 mayo 1991), 47:
AAS 83 (1991), 851-852; 1d., Discurso
a la Asamblea general de las Naciones
Unidas (2 octubre 1979), 13: AAS71
(1979), 1152-1153.

[333] Cf. Compendio de la doctrina
social de la Iglesia, 152-159.

[334] Cf. Mensaje para Jornada
Mundial de la Paz 2007 (8 diciembre
2006), 10:L'Osservatore Romano, ed.
en lengua espafiola (15 diciembre
2006), 5-6.

[335] Cf. Propositio 8.

[336] Homilia al final de la Semana de
oracion por la unidad de los cristianos
(25 enero 2009): L'Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola (30
enero 2009), 6.

[337] Homilia en la conclusion de la
XII Asamblea General Ordinaria del



Sinodo de los Obispos (26 octubre
2008): AAS 100 (2008), 779.

[338] Propositio 11.

[339] Carta enc. Deus caritas est (25
diciembre 2005), 28: AAS 98 (2006),
240.

[340] De doctrina christiana, 1,
35,39-36,40: PL 34, 34.

[341] Cf. Mensaje para la XXI Jornada
Mundial de la Juventud de 2006: AAS
98 (2006), 282-286.

[342] Cf. Propositio 34.
[343] Cf. ibid.

[344] Homilia en el solemne inicio del
ministerio petrino (24 abril 2005):
AAS 97 (2005), 712.

[345] Cf. Propositio 38.

[346] Homilia en ocasion de la XVII
Jornada mundial del Enfermo (11



febrero 2009):L'Osservatore Romano,
ed. en lengua espafiola (120 febrero
2009), 7.

[347] Cf. Propositio 35.
[348] Propositioll.

[349] Cf. Carta enc. Deus caritas
est(25 diciembre 2005), 25: AAS 98
(2006), 236-237.

[350] Propositiol1.

[351] Homilia en la XLII Jornada
Mundial de la Paz 2009 (1 enero
2009): L'Osservatore Romano, ed. en
lengua espafiola (9 enero 2009), 6.

[352] Propositio54.

[353] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 92: AAS 99 (2007), 176-177.

[354] Juan Pablo II, Discurso a la
UNESCO (2 junio 1980), 6: AAS 72
(1980), 738.



[355] Cf. Propositio 41.
[356] Cf. ibid.

[357] Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Fides et ratio (14 septiembre 1998),
80: AAS 91 (1999), 67-68.

[358] Cf. Lineamenta 23.
[359] Cf. Propositio 40.

[360] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Inter mirifica, sobre los medios de
comunicacion social; Consejo
Pontificio para las Comunicaciones
Sociales, Instr. past. Communio et
progressio, sobre los medios de
comunicacion social, preparada por
mandato especial del Concilio
Ecumeénico Vaticano II (23 mayo
1971): AAS 63 (1971), 593-656; Juan
Pablo II, Carta ap. El rdapido
desarrollo (24 enero 2005): AAS 97
(2005), 265-274; Consejo Pontificio
para las Comunicaciones Sociales,
Instr. past. Aetatis novae, sobre las



comunicaciones sociales en el
vigésimo aniversario de la Communio
et progressio (22 febrero 1992): AAS
84 (1992), 447-468; 1d., La Iglesia e
internet (22 septiembre 2002).

[361] Cf. Mensaje final, 1V,11;
Benedicto XVI, Mensaje para la XLIII
Jornada mundial de las
comunicaciones sociales 2009 (24
enero 2009): L'Osservatore Romano,
ed. en lengua espafiola (30 enero
2009), 3.

[362] Cf. Propositio 44.

[363] Juan Pablo II, Mensaje para la
XXXVI Jornada mundial de las
comunicaciones sociales 2002 (24
enero 2002), 6: L'Osservatore
Romano, ed. en lengua espafiola (25
enero 2002), p. 5.

[364] Cf. Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 diciembre 1975), 20: AAS
68 (1976), 18-19.



[365] Cf. Exhort. ap. postsinodal
Sacramentum caritatis (22 febrero
2007), 78: AAS 99 (2007), 165.

[366] Cf. Propositio 48.

[367] Pontificia Comisién Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), IV, B.

[368] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Ad
gentes, sobre la actividad misionera
de la Iglesia, 22; Pontificia Comision
Biblica, La interpretacion de la Biblia
en la Iglesia (15 abril 1993), IV, B.

[369] Juan Pablo II, Discurso a los
Obispos de Kenya (7 mayo 1980), 6:
AAS 72 (1980), 497.

[370] Cf. Instrumentum laboris, 56.

[371] Pontificia Comision Biblica, La
interpretacion de la Biblia en la
Iglesia (15 abril 1993), IV, B.



[372] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
revelacion, 22.

[373] Cf. Propositio 42.
[374] Cf. Propositio 43.

[375] Benedicto XVI, Homilia durante
la Hora Tercia de la primera
Congregacion general del Sinodo de
los Obispos (6 octubre 2008): AAS
(2008), 760.

[376] Entre las numerosas
intervenciones de diverso tipo,
recuérdese: Juan Pablo II, Carta
enc.Dominum et vivificantem (18
mayo 1986): AAS 78 (1986), 809-900;
Id., Carta enc.Redemptoris missio (7
diciembre 1990): AAS 83 (1991),
249-340; Id., Discursos y Homilias en
Asis con ocasion de la Jornada de
oracion por la paz, el 27 de octubre
de 1986: L'Osservatore Romano, ed.
en lengua espafiola (2 noviembre
1986), 1-2. 11-12; Jornada de oracion



por la paz el mundo (24 enero 2002):
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espafiola (1 febrero 2002), 5-8;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Decl. Dominus Iesus, sobre la
unicidad y la universalidad salvifica
de Jesucristo y de la Iglesia (6 agosto
2000): AAS 92 (2000), 742-765.

[377] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Nostra aetate, sobre las relaciones de
la Iglesia con las religiones no
cristianas, 3.

[378] Cf. Discurso a los Embajadores
de los Paises de mayoria musulmana
acreditados ante la Santa Sede (25
septiembre 2006): AAS 98 (2006),
704-706.

[379] Cf. Propositio 53.
[380] Cf. Propositio 50.

[381] Ibid.



[382] Juan Pablo II, Discurso en el
encuentro con los jovenes
musulmanes en Casablanca,
Marruecos (19 agosto 1985), 5: AAS
78 (1986), 99.

© Copyright 2010 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/el-papa-
exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/
(18/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/el-papa-exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/
https://opusdei.org/es-ni/article/el-papa-exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/
https://opusdei.org/es-ni/article/el-papa-exhorta-a-amar-la-palabra-de-dios/

	El Papa exhorta a "amar la Palabra de Dios"

