opusdei.org

El mensaje de san
Josemaria:
contenidos
particularmente
relevantes en el
contexto actual

La vision de Escriva es la de
una Iglesia que se abre al
mundo, haciéndose presente
con eficacia redentora en todos
los ambitos de la sociedad, por
medio de la vida ordinaria de
todos los bautizados, de su
trabajo y de su actuacion,
vividos con la fe y la caridad de
Cristo, y que de esa manera



procura renovar el mundo
“desde dentro”.

12/12/2023

Sumario

1. Introduccion

2. El primer redescubrimiento de
la vida ordinaria: la Reforma
protestante

3. Etica protestante del trabajo,
motivacion religiosa y sello de
la modernidad

4. El trabajo humano en la
perspectiva cristologica. El
“segundo redescubrimiento” de
la vida ordinaria: Josemaria
Escriva

5. Consecuencias ascéticas y
eclesiologicas. La Iglesia como
“barco del mundo”



6. Mentalidad laical, amor a la
libertad y espiritu de no
discriminaciéon

7. En camino hacia una sociedad
cristiana de la modernidad:
unidad de vida, libertad y
responsabilidad personal

8. Estado secular y pluralismo. La
responsabilidad del cristiano
corriente ante la historia

9. Una respuesta no integrista y no
fundamentalista a la perenne
mision de la Iglesia

En nuestra época los cristianos
somos cada vez mas conscientes de la
necesidad de preservar en este
mundo la fe cristiana. Con
frecuencia, esa conciencia
desemboca en una superficial
invitacion a comprometerse en el
mundo pertrechados con simbolos
cristianos o, incluso, a atribuir un



mandato politico en sentido estricto
a la Iglesia como institucion oficial,
desconociendo la libertad legitima de
los fieles.

La vision de Escriva, en cambio, es la
de una Iglesia que se abre al mundo,
haciéndose presente con eficacia
redentora en todos los ambitos de la
sociedad, por medio de la vida
ordinaria de todos los bautizados, de
su trabajo y de su actuacion, vividos
con la fe y la caridad de Cristo, y que
de esa manera procura renovar el
mundo “desde dentro”.

1. Introduccion

Comienzo con un hecho anecdotico
del que tengo noticias gracias a un
colega mio. No lejos de Roma, en las
cercanias de la localidad de Pereto,
junto a los Abruzzos se encuentra un
santuario mariano en el que se
venera a Nuestra Sefiora bajo la
advocacion de Madonna dei



Bisognosi, “Nuestra Sefiora de los
Necesitados”. En el santuario, ahora
restaurado, se encuentra un gran
fresco del Juicio Final. Realizado por
autores de la zona a finales del siglo
XV, es una grandiosa obra de arte,
que habla un claro lenguaje. A un
lado esta el paraiso: aparece poblado
exclusivamente por clérigos, monjas
y religiosos. En el purgatorio, se ven
representantes de todos los oficios
entonces conocidos, cristianos
corrientes de todas clases’.

El mensaje es nitido: el ideal de la
vida cristiana y de la perfeccion es el
apartamiento del mundo; la
“imitacion de Cristo” de manera
consecuente y radical solo es posible
en el alejamiento de la vida terrena
ordinaria. Quien vive en el mundo,
necesariamente se mancha las
manos, es decir, el alma, y después
de esta vida necesita purificacion, no
puede llegar a santificarse en medio
del mundo.



En el horizonte de esta perspectiva se
entiende quiza por qué en el afio
1928 el joven Josemaria Escriva
tropezd con la desconfianza, el
rechazo o la incomprension de no
pocos de sus contemporaneos.
Afirmaba, en efecto, que todos los
cristianos, sin excepcion, estan
llamados a la santidad, a la plenitud
de la vida cristiana, a la amistad
intima con Dios y a la identificacion
con Cristo; y que lo estdn en medio
de la vida ordinaria, en el trafago de
la profesion y las preocupaciones
cotidianas, en la intimidad del amor
matrimonial, en la vida familiar y en
los distintos ambitos de su
compromiso con la sociedad, la
politica y la vida econémica. A Dios
se le encuentra en todas partes,
también en el trabajo diario, en la
aparente monotonia de lo corriente.

Las consecuencias de este mensaje
son muchas. Quisiera subrayar, a
continuacion, algunas que me



parecen de especial actualidad.
Primero, veremos lo que llamo el
“primer descubrimiento de la vida
ordinaria” por la reforma
protestante el ethos protestante del
trabajo, que ha marcado
profundamente el mundo moderno
(2-3). Después me propongo analizar
brevemente lo que llamo el “segundo
redescubrimiento del la vida
ordinaria” realizado por San
Josemaria Escrivd, su importancia,
sus rasgos fundamentales y su
caracter en cierto sentido innovador
en el seno de la Iglesia Catdlica (4).
En tercer lugar, mencionaré algunas
consecuencias ascéticas y
eclesioldgicas de este
redescubrimiento: el amor a la
libertad y el espiritu de no-
discriminacidn, rasgos importantes
de lo que San Josemaria llamaba
“mentalidad laical”, y la importancia
de este mensaje en la actuacion de
los catolicos en una sociedad
marcada por la secularidad y el



pluralismo para abrir un camino
precisamente no-fundamentalista y
no-integrista a la tarea
evangelizadora de la Iglesia y a la
realizacion de su mision de penetrar
este mundo con la verdad y el
espiritu de Cristo (5-9).

2. El primer
redescubrimiento de la vida
ordinaria: la Reforma
protestante

A veces se oye decir que la
afirmacion cristiana del mundo y de
la vida corriente contenida en el
planteamiento apenas esbozado -y,
en particular, la valoracion positiva
del trabajo profesional- no es mas
que una tardia asuncion de lo que ya
desde la Reforma habia sido
reconocido de modo general en el
ambito no catolico. En particular, el
ethos protestante del trabajo y, sobre
todo, el calvinismo (dentro de él, el



puritanismo) habrian descubierto
hace mucho el valor de la vida
cristiana y la importancia del trabajo
profesional.

¢Es esto verdad? Yo afirmaria que es
verdad en parte. ;Cudl era la
intencidn basica de los reformadores
y de sus seguidores?

Lo entenderemos mejor recordando
el modo en que la Iglesia medieval se
entendia a si misma y planteaba la
vida cristiana. De manera muy
simplificada y algo esquematica,
para el hombre medieval el mundo
cristiano estaba dividido en dos
partes. Una la formaban los clérigos
y los religiosos, competentes para lo
espiritual y para la salud de las almas
de todos los hombres. Los sacerdotes
eran los mediadores entre el mundo
y Dios; y los que, como los religiosos,
se entregaban plenamente a Dios por
medio del rechazo del mundo,
mantenian a flote la barca de la



Iglesia con su vida espiritual. La otra
parte la componian los laicos, que
eran responsables de las cosas
temporales, igualmente al servicio
del todo: trabajaban en el campo o en
el taller y hacian la guerra. Por
medio de buenas obras, limosnas y
fundaciones piadosas se
preocupaban de que los sacerdotes
pudieran decir Misa y de que los
monjes y las monjas rezaran e
hicieran penitencia, mientras ellos se
dedicaban a las necesidades de este
mundo. La Iglesia era el barco, los
clérigos y los religiosos remaban, y
los “laicos” eran los pasajeros.

Ahora bien: en la época de la
Reforma, la barca de Pedro habia
comenzado a hacer agua; los remeros
se habian cansado, se habian vuelto
perezosos o, sencillamente,
demasiado débiles para hacer
avanzar el barco.



En segundo lugar, de una u otra
forma los reformadores negaban la
idea de que en la Iglesia haya
personas (las pertenecientes al
estado sacerdotal) que tengan una
responsabilidad especial sobre la
salud del conjunto y estén dotados de
facultades que les permitan
representar a Cristo como Cabeza de
la Iglesia. Por eso echaron por la
borda todas las instancias
mediadoras: rechazaron el
sacerdocio ministerial en el sentido
tradicional, los sacramentos y, sobre
todo, la Misa. Dicho con otras
palabras, abolieron la barca en la
que viajaban todos los pasajeros.
Después de la Reforma, cada
individuo esta relacionado con Dios
directamente; no necesita que nadie
rece por él, expie por él y ofrezca
sacrificios o le perdone los pecados.
La fe basta para establecer el
contacto inmediato con el Redentor,
y en esa fe se es salvado.



Pero, ahora, ocupa un primer plano
la preocupacion acerca de la certeza
de la propia salvacion. Poseer esta
certeza se convierte, por asi decirlo,
en resultado del esfuerzo de la
propia fe y se debe preservar en la
vida diaria. Por este camino reciben
las circunstancias vitales de la “vida
corriente” —trabajo, matrimonio, vida
familiar o social, deberes civiles— una
significacion eminentemente
religiosa. La eticidad intramundana
no se supera ya mediante la ascesis
monacal: los propios deberes
intramundanos se convierten en
“llamada”, como decia Lutero y
después de €l los puritanos
calvinistas; es decir, en una actividad
en la que aparece la voluntad de Dios
para cada uno y que debe ser
santificada, realizdndola para la
gloria de Dios y no como un fin en si
misma.

El ethos protestante del trabajo
recibird en el puritanismo una



orientacion particular. El filosofo
canadiense Charles Taylor ha
expuesto estas cuestiones en su libro
“The Making of the Modern
Identity”* en especial la concepcion
de los calvinistas puritanos ingleses y
norteamericanos; vale la pena volver
a leerlo. Taylor dice: “mientras que el
uso de la expresion ‘vocacion’ en las
culturas catdlicas normalmente
aparecen en conexion con el
sacerdocio o la vida monacal, para
los puritanos la menor ocupacion es
una vocacion, siempre que sea
provechosa para la humanidad y
distinguida por Dios con una
utilidad. En este sentido, todas las
profesiones merecen la misma
consideracion, independientemente
de su posicion en la jerarquia social”
3

Para el puritano la existencia del
hombre en el mundo, especialmente
el matrimonio y el trabajo, es una
realidad vital querida por Dios a la



que el hombre no debe sustraerse.
Todo depende de que estas
realidades sean aprovechadas
unicamente por amor a Dios y no por
amor al mundo. De ahi resulta —por
citar al tedlogo puritano Joseph Hall
(1574-1656)- que la meta de nuestra
vida es “servir a Dios, sirviendo a los
hombres por medio del trabajo en la
profesion”®. En efecto: tanto el
luteranismo como el puritanismo
calvinista, y mas tarde también el
pietismo y el metodismo, han
redescubierto el valor religioso y
cristiano de la vida corriente; por
esta razon han fomentado también
un cristianismo activo, caracterizado
por la preservacion de la fe en el
compromiso caritativo y social.

3. Etica protestante del
trabajo, motivacion religiosa
y sello de la modernidad

En este redescubrimiento habia
desde el comienzo un punto débil.



Los reformadores mantenian la tesis
de que el mundo y el hombre estan
radicalmente corrompidos por el
pecado, siendo la fe el unico camino
posible para escapar a esta
corrupcion; solamente asi podia
resultar grata a Dios la vida en este
mundo. No desaparecia, sin
embargo, la corrupcion interna de
todo lo terreno. En realidad, por
tanto, ni la idea luterana del trabajo
como “vocacion” ni la idea calvinista-
puritana de la santificacion del
trabajo conducian a la redencion del
mundo, a su sanacion interna y a su
santificacion.

En efecto, ni Lutero ni los calvinistas
consiguieron entender la Redencion
como un re-establecimiento de la
creacion o una “nueva creacion” en
Cristo. El ethos del trabajo de los
puritanos no era mas que un medio
para trascender el mundo mediante
una actitud religiosa, para poder
dirigirse a Dios y aumentar su gloria



en medio de las actividades y
condicionamientos de este mundo y
de la vida ordinaria. En cierto
sentido, se trata de una forma
secularizada del ideal ascético
monacal. Lo redimido no es el
mundo, sino solo el individuo que, en
ultimo término, se separa del mundo.
Falta una relacién intrinseca entre
trabajo y Redencion.

De la quiebra final de la unidad entre
ethos puritano del trabajo y
motivacion religiosa, surgio de
manera no irrelevante el sello que
marca el mundo moderno.
Mundanidad y conciencia religiosa
se vuelven concurrentes, y se alejan
finalmente la una de la otra. Cuando
desaparece la base religiosa y los
motivos religiosos originarios se abre
paso a un proceso de secularizacion;
cuando se suprime incluso la veste
religiosa, como una pieza de ropa
que se ha quedado pequeiia, nos
encontramos de nuevo con un



mundo laboral embebido de
racionalidad economica y de
eficiencia productora de progreso,
pero cerrado ante toda
trascendencia. Se hace imposible
volver a establecer una conexion
entre la vida ordinaria y cotidiana
(en particular, el trabajo profesional
ordinario) y la relacion amorosa del
hombre con Dios y su tarea como
discipulo de Cristo; hasta parece
resultar superfluo.

4. El trabajo humano en la
perspectiva cristoldgica. El
“segundo redescubrimiento”
de la vida ordinaria:
Josemaria Escriva

Los reformadores querian poner la
Iglesia cabeza abajo. Pero, ¢no
hubiera sido mejor devolverle el
fundamento perdido: volver a
descubrir la vocacidn universal a la
santidad y el valor santificador de la



vida ordinaria en medio del mundo,
sobre la base del “Evangelio del
trabajo”? Esto hubiera supuesto, en
primer término, mantener la
decisiva tradicidn catolica: la Iglesia
como el gran barco en el que todos
nos salvamos; naturalmente por
nuestra fe, pero no como

“logro” (achievement) de nuestra fe,
sino sélo y unicamente por las obras
de Jesucristo y por sus méritos, con
los que esta construido el barco de la
Iglesia y que nos llegan siempre a
través de los sacramentos de la
Iglesia.

Curiosamente, también en la Iglesia
Catdlica era tan grande el poder de la
tradicion que, en el campo de la fe
catdlica genuina y en orden a una
teologia del trabajo y, en general, de
la vida ordinaria, apenas se
extrajeron consecuencias relativas a
la bondad fundamental del mundo.
Mientras que la relacion establecida
por el protestantismo entre fe 'y



mundo y el ethos del trabajo
resultante fomento sin duda excesos
de secularizacion y de separacion -0
incluso contraposicion- entre fe y
existencia en el mundo, el peso de la
tradicion catolica-medieval condujo a
un conflicto no menos explosivo
entre fe y mundo moderno. Hasta el
Concilio Vaticano II se manifestd en
el rechazo de la modernidad en
algunas de sus manifestaciones mas
caracteristicas (como la libertad de
religion, de conciencia y de prensa) a
partir de una fundamentacion
religiosa; asi como en una profunda
desconfianza frente al ethos de la
cultura politica y a la realidad
moderna del mundo del trabajo y de
la economia (anticapitalismo;
rechazo de los sindicatos, del afan de
beneficio y del espiritu de
competencia; cierto antisemitismo
motivado cada vez mas en razones
socioecondmicas y politicas).



La identificacion -tan extendida-
entre el ideal de perfeccion ascética
de los religiosos y el esquema ideal
de la vida cristiana y del orden social
y estatal catdlico; el rechazo de la
modernidad y de la orientacion hacia
el mundo derivada de ella; y una
desconfianza frente a la libertad y el
pluralismo profundamente
arraigada, constituyen la variante
tipicamente catolica de la separacion
entre fe y mundo moderno. Llevaron
a considerar como cristianos de
segunda clase -en lo relativo a la vida
espiritual y a la responsabilidad
apostolica- a los cristianos corrientes,
a los laicos que se ocupan de las
cosas de este mundo debido a los
imperativos de la vida. Por principio,
la vida en el mundo, el trabajo y la
profesion, asi como las obligaciones
de la vida matrimonial y familiar, se
consideraban impedimento para una
verdadera vida cristiana y para el
esfuerzo por alcanzar la perfeccion
cristiana. Las virtudes unidas al



trabajo profesional ordinario, como
la laboriosidad, la honestidad, la
honradez y la sana competitividad,
apenas se ponian en relacion con la
vida espiritual y con el mandato
cristiano del amor. Todos los intentos
de superar el abismo entre fe y
mundo moderno y de vencer el
creciente alejamiento de la
modernidad respecto de Dios, se
basaban en el propdsito de actuar
sobre este mundo “desde fuera”, en
cierto sentido, y “desde arriba”, es
decir, de una manera “clerical”. En el
mejor de los casos, se veia en los
laicos a colaboradores en el
apostolado de la jerarquia
eclesiastica. Su vida espiritual se
reducia a la posibilidad de participar
de algin modo en la espiritualidad
de las diversas drdenes religiosas. Asi
no es posible pensar la vida
espiritual y la accidon apostolica del
cristiano normal a partir del mundo
y de la vida ordinaria en él.



Exactamente aqui aparece el
“redescubrimiento catolico” de la
vida ordinaria, realizado por
Josemaria Escriva. Ante estudiantes,
profesores y empleados de la
Universidad de Navarra afirma en
una homilia del afio 1967, publicada
bajo el titulo de “Amar al mundo
apasionadamente” y frecuentemente
citada’: “el mundo no es malo,
porque ha salido de las manos de
Dios, porque es criatura suya, porque
Yaveh lo mir¢ y vio que era bueno.
Somos los hombres los que lo
hacemos malo y feo, con nuestros
pecados y nuestras infidelidades. No
lo dudéis, hijos mios: cualquier modo
de evasion de las honestas realidades
diarias es para vosotros, hombres y
mujeres del mundo, cosa opuesta a la
voluntad de Dios. Por el contrario,
debéis comprender ahora —con una
nueva claridad- que Dios os llama a
servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el



quiréfano de un hospital, en el
cuartel, en la catedra universitaria,
en la fabrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama del
trabajo, Dios nos espera cada dia.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones
mas comunes, que toca a cada uno de

vosotros descubrir” .

Ya no se trata simplemente de
salvarse de un mundo que ha caido
en desorden por el pecado, por
medio de la fe y de su preservacion
en una vida de provechosa
laboriosidad. Escriva llama a
descubrir lo santo, divino y bueno
que esta escondido en el mundo, en
el trabajo ordinario, en las
situaciones cotidianas. En este
sentido, se trata de un verdadero
amor al mundo —un “amor correcto”—
y de interés por €l, por su situacion
mas intima y por su salvacion. Para
el cristiano, Dios no solamente esta



“mas alld” del mundo: lo encuentra
también en él.

Escriva descubre en el trabajo —asi
escribid en el afio 1954- la “dignidad
de la vida” y un “deber impuesto por
el Creador” ”: de acuerdo con la
narracion biblica de la creacion, Dios
creo al hombre para que trabajara.
El trabajo no es consecuencia del
pecado, sino una tarea querida por
Dios y una vocacion que define lo
fundamental de la identidad del
hombre en este mundo.

Con ello queda de manifiesto un
primer y fundamental aspecto. El
amor del cristiano al mundo, esta
basica e incluso apasionada
“afirmacion del mundo”, une el amor
de Dios Creador —“y Dios vio que era
bueno”-y el amor de Dios Redentor,
que queria que la creacion brillara
en su bondad original como “nueva
creacion en Cristo”.



La vida cristiana no consiste solo en
salvarse de la corrupcion de este
mundo por medio de la fe y de una
actitud apropiada, sino en una
transformacion interior del hombre
en Cristo efectuada por el Espiritu de
Dios, que ha de conducir también a
la renovacion interior y a la
salvacion del mundo realizada por la
gracia de Dios: es decir, a su
“santificacion”.

Esto nos lleva a un segundo aspecto:
la salvacion del mundo y la salvacion
del hombre no pueden separarse una
de otra. La “santificacion del mundo”
—del trabajo- presupone y esta
entrelazada con la santificacion de la
persona y su perfeccion cristiana.
Por consiguiente, la santidad no debe
buscarse en el apartamiento del
mundo. Todavia menos considera
que la condicion mundana del
hombre, especialmente el trabajo,
sea un obstaculo o freno en el
camino hacia la union con Dios y la



perfeccion en el amor; la ve, al
contrario, como medio y camino
hacia ellas.

En esta perspectiva la “santidad” no
se reduce a mundanidad, ni se
contempla como fruto del esfuerzo
humano. Tampoco se trata de una
“salvacion por medio del trabajo”. Es,
en cambio, una “salvacion del
trabajo”, una elevacion de la vida
ordinaria al nivel de la vida de la
gracia, al plano sobrenatural. Para
Josemaria Escriva, lo decisivo no es
que los hombres conduzcamos este
mundo a Dios por nuestro trabajo y
nuestros “logros”; es Cristo el que “lo
atrae hacia Si”, cuando nosotros nos
esforzamos por poner la Cruz de
Cristo en la cumbre de nuestra
actividad humana: cuando hacemos
con el amor de Cristo aquello que
hacemos®.



5. Consecuencias ascéticas y
eclesiologicas. La Iglesia
como “barco del mundo”.

La “afirmacion del mundo” y el
“amor al mundo” parecen
contradecir aquella experiencia
primaria que la Biblia pone de
manifiesto: el “mundo” como
enemigo del alma, como tentador y
adversario de Dios. ¢(No estan en
lucha irreconciliable el amor al
mundo y el amor a Dios? El ethos
puritano de la santificacion del
trabajo vivia de esta contraposicion,
asi como del intento de reorientar el
amor al mundo por medio del amor a
Dios: una actitud recta dirigida
solamente a la gloria de Dios. E1
amor al mundo era siempre un
peligro, mientras que la distancia al
mundo e incluso su rechazo eran
presupuesto del amor a Dios’.

Josemaria Escriva no mantiene una
“ascesis intramundana” (como es



conocido que el sociologo aleman
Max Weber caracterizaba al ethos
puritano del trabajo). El verdadero
amor a Dios no significa para Escriva
“superacion” ni “rechazo” del
mundo. Es un amor al mundo
concreto, una participacion en el
amor a Cristo que salva y supera el
pecado. “Amar el mundo” significa
entrar en él de una manera nueva: a
la manera de Cristo.

La vida ordinaria, las multiples
ocupaciones en el trabajo, la familia,
la sociedad, el amor entre hombre y
mujer, entre padres e hijos, son tarea
del hombre redimido en Cristo, al
tiempo que medio y camino de union
con Dios. El trabajo convertido en
oracion (servicio al projimo y
ofrenda en Cristo, simultaneamente)
es camino de purificacion interior, de
aceptacion amorosa de la Cruz de
Cristo; camino de union con Dios
propiamente mistica, es decir,
obrada por el Espiritu Santo.



La mision de la Iglesia en este mundo
alcanza su objetivo por ese camino.
La Iglesia no es solamente el barco
que conduce a los hombres a la
salvacion eterna. Es también el barco
del mundo, hecho nuevamente
navegable por los miembros de la
Iglesia mediante su vida ordinaria,
con libertad y responsabilidad
propia (no como brazo prolongado
de la jerarquia eclesiastica). Los
laicos no son, en absoluto, simples
pasajeros; son también marineros,
mecanicos de a bordo, remeros,
capitanes y timoneles (todo ello
también, naturalmente, en género
femenino).

Pero lo son con la libertad de los
hijos de Dios; la libertad y la
responsabilidad personal son parte
esencial de esa normalidad de la vida
ordinaria. En sus tareas, en la
profesion, la familia o la politica
activa, y en todas partes, el cristiano
se mantiene sobre sus propios piesy



actua con autonomia y
responsabilidad, en union interna
con la Iglesia y segun una conciencia
cristianamente formada. Escriva no
ofrece una solucion a los problemas
de este mundo, salvo precisamente
ésta: concebir la solucion de los
problemas del mundo como tarea
cristiana, que cada uno se plantea en
su trabajo ordinario y diario con toda
la radicalidad del seguimiento de
Cristo. Las soluciones concretas ha
de encontrarlas cada uno por si
mismo. “Vida ordinaria” significa
también libertad personal, ejercicio
bajo la propia responsabilidad de los
derechos ciudadanos y de los
derechos correspondientes al puesto
de trabajo, ademads de empefio para
que sean también respetados los
derechos de los otros. En resumen,
esto es lo que Escriva llamaba
“mentalidad laical”.



6. Mentalidad laical, amor a
la libertad y espiritu de no
discriminacion

Indudablemente, y decenios antes
del Concilio Vaticano II, Josemaria
Escriva fue, dentro de la Iglesia
catdlica, un pionero del
redescubrimiento de un espiritu de
profundo respeto a la libertad,
caracterizado por el rechazo de toda
forma de coercion de las conciencias
y del empleo de la violencia para
conducir a los hombres a la verdad
religiosa. En una de las cartas que
escribid para la formacion de los
miembros del Opus Dei insiste en “la
preocupacion cristiana por hacer que
desaparezca cualquier forma de
intolerancia, de coaccion y de
violencia en el trato de unos
hombres con otros. También en la
accion apostolica — mejor:
principalmente en la accion
apostolica -, queremos que no haya



el menor asomo de coaccién” *°. Por
tratarse de un carisma fundacional,
este espiritu fue parte esencial de la
predicacion y de la actuacion de
Escriva desde el comienzo.
Logicamente lo formulaba con la
terminologia de su tiempo. La
inmensa mayoria de sus escritos
datan de antes del Concilio, momento
en que todavia no se habia abierto el
camino para hablar de un “derecho a
la libertad religiosa” como lo hace la
Declaracion Dignitatis humanae del
Concilio Vaticano II.

Escriva emplea habitualmente la
férmula introducida por Pio XI"
después de la experiencia de los
movimientos totalitarios modernos y
habla de “libertad de las
conciencias”, expresion que resume
la permanente doctrina catolica
sobre el derecho de toda persona a
no ser constrefiida a actuar contra su
conciencia.



Sin embargo, la idea del “derecho a
la libertad religiosa” propuesta por el
Concilio Vaticano II va mas alla. Es
una doctrina juridico-politica'.
Implica una determinada concepcion
de la sociedad y de la politica, y
afirma la limitacion del poder
temporal: no es competente en
materia religiosa y ha de actuar de
modo neutro e imparcial. De acuerdo
con el Vaticano II esta limitacion
también es reconocida por la Iglesia,
y no es otra cosa que el principio de
la sustancial secularidad del Estado.

El mensaje de Josemaria Escriva no
se mueve en este ultimo nivel.
Constituye una espiritualidad, o,
mejor, un “espiritu”. Uno de sus
rasgos es el espiritu de libertad y de
responsabilidad personal, que, sin
embargo, hace saltar las formulas
tradicionales y se abre a una
comprension mas amplia.



Ciertamente, Escriva entendia lo que
con la formula de Pio XI llamaba
“libertad de las conciencias” en el
marco de las relaciones entre las
personas, y no en el sentido juridico-
politico en que se situa la doctrina
del Concilio Vaticano II sobre el
derecho a la libertad religiosa. Ahora
bien, precisamente este espiritu
predicado sin interrupcion por el
Fundador del Opus Dei explica su
profunda alegria acerca de la
enseflanza conciliar, como
testimonian las palabras
pronunciadas en una entrevista
publicada en Le Figaro en 1966: “He
defendido siempre la libertad de las
conciencias. No comprendo la
violencia: no me parece apta ni para
convencer ni para vencer; el error se
supera con la oracion, con la gracia
de Dios, con el estudio; nunca con la
fuerza, siempre con la caridad.
Comprendera que siendo ese el
espiritu que desde el primer
momento hemos vivido, las



ensefianzas que sobre este tema ha
promulgado el Concilio s6lo pueden
producirme alegria” **.

Escriva interpreta en este contexto el
compelle intrare de Lucas 14, 23, que
se hizo célebre en la historia de la
teologia catdlica debido a su
utilizacion contra los donatistas por
parte de San Agustin: “Ese compelle
intrare no entrafa violencia fisica ni
moral: refleja el impetu del ejemplo
cristiano, que muestra en su
proceder la fuerza de Dios” . Y,
como rehabilitando el verdadero
espiritu agustiniano, afiade las
siguientes palabras del santo obispo
de Hipona: “mirad como atrae el
Padre: deleita ensefiando, no
imponiendo la necesidad. Asi atrae
hacia F1” ©°.

Tras el panorama expuesto en las
paginas precedentes adquieren un
significado muy especial
afirmaciones como ésta: “en la



Iglesia y en la sociedad civil no hay ni
fieles ni ciudadanos de segunda
categoria. Tanto en lo apostolico
como en lo temporal, son arbitrarias
e injustas las limitaciones a la
libertad de los hijos de Dios, a la
libertad de las conciencias o a las
legitimas iniciativas. Son
limitaciones que proceden del abuso
de autoridad, de la ignorancia o del
error de los que piensan que pueden
permitirse el abuso de hacer

discriminaciones nada razonables”
16

En la mente del Fundador del Opus
Dei esta vision se apoya en una
vision teoldgica profunda, adecuada
para superar las restringidas
interpretaciones “confesionales” del
mencionado principio de no-
discriminacion.



7. En camino hacia una
sociedad cristiana de la
modernidad: unidad de vida,
libertad y responsabilidad
personal

Este breve esbozo quedaria
incompleto si no hiciera referencia a
otro aspecto en el que este espiritu
de amor por la libertad y por la
responsabilidad personal, promovido
por San Josemaria, adquiere suma
importancia: la actuacion publica de
los fieles cristianos laicos y su tarea
de ordenar la ciudad terrena y las
estructuras temporales segun el
espiritu de Cristo. Es un tema amplio,
en el que de nuevo se plantean las
cuestiones clasicas acerca de las
relaciones entre el poder temporal y
la autoridad espiritual de la Iglesia,
representada ahora en el seno de la
sociedad politica por la actuacion de
los laicos que intentan en fidelidad a
las ensefianzas de la Iglesia hacer



que la sociedad humana sea
conforme al espiritu de Cristo.

Josemaria Escriva hablaba de
“unidad de vida” en una perspectiva
estrictamente espiritual. Invitaba a
“saber materializar la vida
espiritual”, para no caer en la
tentacion “de llevar como una doble
vida: la vida interior, la vida de
relacion con Dios, de una parte; y de
otra, distinta y separada, la vida
familiar, profesional y social, plena
de pequeiias realidades terrenas.” .

Es obvio que esta ensefianza no
puede entenderse como un programa
politico-religioso al servicio de la
jerarquia eclesiastica y de su
especifica mision pastoral. El
fundador del Opus Dei ve a los laicos
—cristianos corrientes, cada uno en
las circunstancias particulares de su
vida- actuar con conciencia cristiana,
catdlica, con plena libertad y
autonomia; y poner el mundo, no a



los pies de la jerarquia eclesidstica
(por decirlo asi), sino a los pies de
Jesucristo: poner la Cruz de Cristo —
su amor salvifico- en la cumbre de
todas las actividades humanas. El
apostolado de los laicos no es para él
primariamente una participacion en
la misidn de la jerarquia; es una
participacion en la mision sacerdotal
del mismo Jesucristo conferida
directamente por el Bautismo,
aunque siempre realizada en
estrecha union con los legitimos
pastores de la Iglesia (el Romano
Pontifice y los obispos en unién con
él) y en fidelidad a su Magisterio.

Por tanto, Escriva no concibe a los
laicos como un nuevo brazo secular
de la Iglesia; su apostolado no es la
longa manus de la jerarquia'®. Esta
era mas bien la vision que guiaba a
Pio XTI al promover la Accion Catolica
y la renovacion de un “Estado
cristiano” que, en cuanto poder
temporal, reconoce a la Iglesia



catdlica como unica voz de la verdad
divina. Pio XI proponia una sociedad
bajo la guia de una Iglesia
reconocida por el Estado como
verdadera y unica maestra y guia de
los pueblos. Igualmente veia en los
laicos, organizados de modo eficaz y
guiados por la jerarquia, un
instrumento para alcanzar ese fin en
todos los ambitos de la sociedad.
Solamente de esta manera, afirmaba
el Pontifice, se haria realidad el
Reino de Cristo, es decir, la pax
Christi in regno Christi, “la paz de
Cristo en el Reino de Cristo” .
Encontramos citado este lema de Pio
XI en el punto 301 de “Camino” —
pero Escriva lo entiende en modo
algo diverso.

Escriva no pretende contraponer el
apostolado de los laicos que €l
promueve con otras formas de
apostolado. Amaba la diversidad (la
libertad, en definitiva) también en
los modos de realizar la unica mision



de la Iglesia. Tenia una gran estima
por el trabajo desarrollado por tantos
catdlicos —comprometidos en la
Accion Catdlica— al servicio de la
Iglesia, tan rico y variado en funcion
de los tiempos y de los lugares; pero
permanecia fiel al carisma especifico
querido para el Opus Dei: “Nuestra
mision es diversa. Los demas
trabajan muy bien; pero para
trabajar de ese modo, ya estan ellos.
Lo que Dios nos pide a nosotros es
distinto, la fisonomia de nuestra
labor es otra: el modo nuestro es
laical, secular, de libertad y de
responsabilidad personal. Spiritus
ubi vult spirat (Jn 111, 8), el Espiritu
del Sefior sopla donde quiere. Y
quiso inspirar la Obra de Dios con
una finalidad y un caracter
peculiares, dentro de la unidad de la
Iglesia” *°.

San Josemaria Escriva estaba
convencido de la necesidad de que
los cristianos comprometidos en la



politica y en los asuntos publicos —
como todos los bautizados- busquen
impregnar todas las estructuras
temporales con el espiritu de Cristo.
Ve a los laicos actuar en plena
libertad con la consiguiente
responsabilidad personal, junto a los
demas hombres que no comparten
su fe. Los contempla como fermento,
fundidos en la masa de los hombres,
iluminando todas las actividades
humanas conlaluz delafey
esparciendo entre los hombres la sal
de la buena doctrina y de la caridad
de Cristo. La idea del Reino de Cristo
en la sociedad no es un programa
politico para Escriva: “No pienso en
el cometido de los cristianos en la
tierra como en el brotar de una
corriente politico-religiosa —seria una
locura-, ni siquiera aunque tenga el
buen propdsito de infundir el
espiritu de Cristo en todas las
actividades de los hombres. Lo que
hay que meter en Dios es el corazén
de cada uno, sea quien sea.



Procuremos hablar para cada
cristiano, para que alli donde esta —
en circunstancias que no dependen
solo de su posicion en la Iglesia o en
la vida civil, sino del resultado de las
cambiantes situaciones historicas-,
sepa dar testimonio, con el ejemplo y

con la palabra, de la fe que profesa”
21

El influjo cristiano ejercido por los
fieles catolicos sobre las estructuras
sociales y la conformacion de una
sociedad impregnada por la doctrina
de Cristo se desarrollaran de esta
manera en el espiritu de amor a la
“legitima libertad de los demas, en
una pacifica y respetuosa
convivencia”. Aunque Escriva nunca
teorizo sobre el derecho civil a la
libertad religiosa —no era esta su
mision—, parece haberse anticipado a
lo que seria después el espiritu del
Concilio Vaticano II. Este espiritu ha
llevado a la Iglesia a reconocer en el
nivel juridico-politico la secularidad



del Estado: no de un Estado laicista,
sino laico, secular, que no da
preferencia a ninguna creencia
religiosa por su pretension de ser la
unica verdadera, puesto que “la
verdad no se impone de otra manera,
sino por la fuerza de la misma
verdad” *.

8. Estado seculary
pluralismo. La
responsabilidad del cristiano
corriente ante la historia

La vision de San Josemaria Escriva
era indudablemente la de una
sociedad humana donde la verdad
redentora de Cristo penetra la
sociedad humana y todas las
estructuras del mundo no por la
fuerza de la coaccion de un “brazo
temporal” de la Iglesia —el poder
estatal-, sino mediante la unidad de
vida de los cristianos que saben vivir
su vida ordinaria en libertad y



responsabilidad personal, como
participacion en la mision sacerdotal
de Cristo.

La libertad y responsabilidad
personal —enraizadas en la plena
afirmacion de la secularidad del
mundo moderno- como “método” y
camino de una nueva evangelizacion
y penetracion cristiana de este
mundo: ;es esto una perspectiva
realista?

Es indudable que en el curso del
proceso de secularizacion la Iglesia
ha perdido una gran parte de su
influencia sobre la sociedad y sobre
los hombres; y hay quien se pregunta
si hay aun un futuro para el
Cristianismo*. Desde un punto de
vista historico y socioldgico es cierto
que, como dice el socidlogo catolico
Franz Xaver Kaufmann, la
“desaparicion de la norma estatal de
pertenencia eclesial” es quiza la
“causa mas elemental y de mas larga



duracion de su retroceso”, ya que “la
voluntariedad no puede nunca ser
tan capilar como la constriccion” *.
No obstante, desde el punto de vista
de la fe y en una perspectiva
teoldgica hay que decir que la
libertad es siempre, en ultimo
término, mas fuerte que la
constriccion, porque la fe abre los
corazones de los hombres a la accion
salvadora de la gracia divina, que
transforma, recrea y produce los
“frutos del Espiritu”; mientras que la
constriccion, aunque a corto plazo
crea apariencias de penetracion
religiosa, conduce a la simple
conformidad externa y termina con
la disolucién, como tantas veces ha
demostrado la historia. En definitiva,
la Iglesia esta hoy llamada de nuevo
a creer en la libertad, como lo hacia
San Josemaria:: una libertad que se
abre a la fuerza transformadora del
Evangelio y de la gracia de Dios, pero
que es verdadera libertad. Por abrir
el camino a esa “secularidad



cristiana”, el mensaje de Josemaria
Escriva sera un fermento de notable
importancia.

Una historia “hecha por cristianos” -
cristianos corrientes- sera fruto de
los esfuerzos de quienes gracias a la
luz de la fe saben vivir
responsablemente la propia libertad
y procuran que esa luz brille,
respetando siempre plenamente los
derechos de libertad de sus
conciudadanos, incluso su derecho a
equivocarse, a estar en el error, o a
ser indiferentes®, y, al mismo tiempo,
intentan colaborar lealmente con
todos los hombres en el amplio
espacio de libertad que una cultura
politica secular y abierta permite a
todo el que busca el bien comun. El
respeto a esa libertad creara el
terreno que haga que la verdad
nunca sea impuesta por la fuerza de
la coaccion en una mezcla
desafortunada de intereses
espirituales y temporales, sino solo y



unicamente, como dijo el ultimo
Concilio, “por fuerza de la verdad
misma” *’; permitird también que la
sociedad y todas las realidades
temporales sean conformadas segun
el espiritu de Cristo, mediante el
ejercicio responsable de su libertad y
sus derechos civiles por parte de los

cristianos.

9. Una respuesta no integrista
y no fundamentalista a la
perenne mision de la Iglesia

Asi, a mi juicio, gracias a su peculiar
combinacion de mentalidad laical y
caracter sobrenatural-apostolico, el
espiritu del Opus Dei permite dar
una respuesta no-integrista y no-
fundamentalista a al perenne mision
de la Iglesia de transformary
renovar este mundo por la fe y el
amor de Cristo.

El “fundamentalista” o “integrista”
seria aquel cristiano que pretendiera



que es funcion del estado y de su
aparato coercitivo implantar la
integridad de la doctrina moral y
religiosa por las leyes y no solamente
aquello que es indispensable para
una convivencia ordenada y en
justicia de los hombres. Es
“fundamentalista” en este sentido el
que no es capaz de distinguir entre el
nivel politico y la integridad de la
verdad religiosa y que por eso
deslegitima el proceso democratico y
sus instituciones cuando a veces
produce decisiones que no
corresponden a la integridad de la
verdad catolica, tal como es
ensefiada por la Iglesia. Pero pienso
que hoy en dia hemos llegado a
comprender la idea fundamental del
estado secular - laico,
confesionalmente neutral no
agresivamente laicista — y la misma
Iglesia hoy defiende el caracter
secular y laico del poder politico.
Precisamente frente al reto de la
cultura islamica, que desde suraiz y



su autocomprension fundacional y
ortodoxa es un integrismo politico-
religioso, debemos defender las
raices cristianas de la secularidad
moderna, raices que los mismos
cristianos a veces non han
reconocido como tales. Llegar a un
pleno reconocimiento de ellas ha
sido un largo y penoso proceso.

Veo el espiritu del Opus Deij, tal como
fue transmitido por su fundador,
como un fermento esencial y
poderoso de ese proceso. En
consecuencia opto por lo que se
puede llamar “secularidad cristiana”:
una sociedad en la que se encuentran
reconciliadas las exigencias de
verdad y de libertad; donde la
verdad redentora de Cristo penetra
la sociedad humana y todas las
estructuras del mundo no por la
fuerza de la coaccion de un “brazo
temporal” de la Iglesia —el poder
estatal-, sino mediante la unidad de
vida de los cristianos que saben vivir



su vida ordinaria en libertad y
responsabilidad personal, como
participacion en la mision sacerdotal
de Cristo.

Martin Rhonheimer es Profesor de
Etica y Filosofia Politica de la
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz de Roma y sacerdote del Opus
Dei.

En estas lineas se recoge la
conferencia que pronuncio el 2 de
marzo de 2007 en unas Jornadas
profesionales de actualizacion en
comunicacion institucional de la
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz.

Notas

1. Agradezco la observacion a Giorgio
Faro; cfr. también G. Faro, Il lavoro



nell’insegnamento del beato
Josemaria Escriva, Roma 2000, p. 92.

2. Sources of the Self. The Making of
the Modern Identity, Cambridge,
Mass. 1989). Del libro de Taylor tomo
también la metafora del barco y los
pasajeros (cfr. p. 217).

3. Ibidem, p. 223.
4. Ibidem, p. 225.

5. In: J. Escriva, Conversaciones, op.
cit.,, nn. 113-123.

6. Ibidem, n. 114.

7. Carta de 31 de mayo de 1954, cit.
segun: J. L. Illanes, La santificacion
del trabajo, Madrid 1980, p. 40..

8. Cfr. p. €j. ]. Escriva, Es Cristo que
pasa, op. cit., n. 183.

9. Taylor, op. cit., p. 394.

10. Carta de 9 de enero de 1932, n. 66.



11. Enciclica Non abbiamo bisogno,
de 29 de junio de 1931, III,
Enchiridion delle Encicliche 5: Pio XI,
Edizioni Dehoniane, Bolonia 1995,
815 (n. 780).

12. Cfr. DH 2 (1045).
13.]. Escrivd, Conversaciones, n. 44.
14.J. Escriva, Amigos de Dios, n. 37.
15. Ibidem, n. 57 ss.

16. Carta de 11 de marzo de 1940, n.
65, 1.

17.J . Escriva, homilia “Amar al
mundo apasionadamente”, n. 114, en
Conversaciones.

18. Cfr. J. Escriva, Conversaciones, n.
21.

19. Cfr. Enchiridion delle Encicliche 5,
43 s. (n. 37-39). Cfr. también Pio XI,
Enciclica Quas primas sobre la
institucion de la fiesta de Cristo Rey,



Enchiridion 158 ss., sobre todo 183 s.
(n. 154 s.).

20. Carta de 5 de agosto de 1953, n.
18, 2.

21.]. Escrivd, Es Cristo que pasa, n.
183.

22.DH 1 (1044).

23. Cfr. F.-X. Kaufmann, Quale futuro
per il Cristianesimo? Queriniana,
Brescia 2002 (orig. Wie tiberlebt das
Christentum?, Herder, Friburgo i. Br.
2000).

24. Ibidem, 118.
25. Cfr. DH 2 (1046).
26. DH 1 (1044).

Publicado originalmente en 2015




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/el-mensaje-de-
san-josemaria-contenidos-
particularmente-relevantes-en-el-
contexto-actual/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-ni/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-ni/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-ni/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-ni/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/

	El mensaje de san Josemaría: contenidos particularmente relevantes en el contexto actual
	1. Introducción
	2. El primer redescubrimiento de la vida ordinaria: la Reforma protestante
	3. Ética protestante del trabajo, motivación religiosa y sello de la modernidad
	4. El trabajo humano en la perspectiva cristológica. El “segundo redescubrimiento” de la vida ordinaria: Josemaría Escrivá
	5. Consecuencias ascéticas y eclesiológicas. La Iglesia como “barco del mundo”.
	6. Mentalidad laical, amor a la libertad y espíritu de no discriminación
	7. En camino hacia una sociedad cristiana de la modernidad: unidad de vida, libertad y responsabilidad personal
	8. Estado secular y pluralismo. La responsabilidad del cristiano corriente ante la historia
	9. Una respuesta no integrista y no fundamentalista a la perenne misión de la Iglesia


