
opusdei.org

Ejemplos de fe (VI):
la fe del centurión

Nuevo capítulo de la serie de
textos espirituales dedicada a la
virtud de la fe. En esta ocasión,
se pone como ejemplo al
centurión que suplicó por su
siervo en Cafarnaún.

09/04/2015

Cuenta san Lucas que, terminado el
sermón de la montaña, Nuestro
Señor entró en Cafarnaún. “Había
allí un centurión que tenía un siervo
enfermo, a punto de morir, a quien
quería mucho. Habiendo oído hablar



de Jesús, le envió unos ancianos de
los judíos para rogarle que viniera a
curar a su siervo"[1]. La escena es
encantadora: en el comienzo de la
vida pública del Señor, durante el
ministerio en Galilea, he aquí que le
llega una embajada solicitándole un
milagro. La envía un centurión –una
persona importante en la ciudad–,
que tiene un siervo gravemente
enfermo para pedirle su curación.

El envío de esos mensajeros es fruto
de un sentimiento de indignidad por
parte del centurión: no se
consideraba digno de presentarse
ante Jesús, ni de que Jesús entrase en
su casa, que era la casa de un
«gentil». Todo hace pensar que aquel
oficial se había formado un alto
concepto de la dignidad de Jesús y
que conocía las costumbres y leyes
del pueblo judío en lo referente al
trato con los «gentiles». Por esta
razón, cuando sabe que Jesús viene
hacia la casa, envía una segunda



embajada pidiéndole que no se
moleste en llegar hasta ella. Los
enviados se lo comunican al Señor
con unas palabras que la Iglesia
evoca a diario en la liturgia de la
Santa Misa: «Domine, non sum dignus
ut intres sub tectum meum, sed
tantum dic verbo…»[2] Señor, “no soy
digno de que entres en mi casa (…).
Pero dilo de palabra y mi criado
quedará sano"[3]. El Señor alaba esta
actitud y exclama ante la multitud
que le acompaña: “Os digo que ni
siquiera en Israel he encontrado una
fe tan grande"[4]. Cuando los
enviados vuelven a la casa, ya está
curado el siervo. San Lucas recalca
que Jesús se admiró de la humildad y
de la fe del centurión. Esta vez ha
sido un «gentil», es decir, alguien no
perteneciente al pueblo escogido, el
que ha dado ejemplo de «fe»,
llenando de alegría al Señor.

Un obsequio razonable



Jesús ha calificado como fe el
comportamiento del centurión que
tiene muchas facetas: la confianza
absoluta en el poder del Señor, la
sencilla manifestación de humildad,
la confesión pública de su dignidad.
Todo sucede ante la multitud que
rodea al Señor, sin que el militar se
recate de confesar su «indignidad» y
de mostrar su fe. Jesús alaba la
decisión del centurión, en la que van
unidas la humildad y la confianza en
su Persona junto con el
reconocimiento de que Él viene de
parte de Dios. Estas son las
disposiciones que la Iglesia desea
suscitar en nosotros al pedir que,
inmediatamente antes de acercamos
a recibir la Sagrada Comunión, nos
dirijamos al Señor con esas palabras,
aumentando así nuestras
disposiciones de fe, de humildad y de
confianza.

El centurión ha oído hablar de Jesús
y de su poder de curar; quizás han



llegado hasta sus oídos algunas
palabras pronunciadas por el Señor
en el Sermón del Monte, o quizás
también alguien le haya contado
algún milagro. En cualquier caso, no
ha podido escuchar todavía noticias
de muchas cosas, pues nos
encontramos en el comienzo de la
vida pública. Y sin embargo, lo poco
que le ha llegado ha sido suficiente
para hacerle creer y confiar en Jesús;
algo le ha dado a su corazón motivo
suficiente para creer en su poder,
incluso para entrever la «dignidad»
del Señor.

La fe es un «obsequio razonable» a
Dios, pues se apoya en unos motivos
que hacen razonable el creer, más
aún, que nos dicen que debemos
creer, pues, junto con la gracia de
Dios, se nos han dado signos
suficientes que nos indican que
debemos fiarnos de Él. No creemos
en el absurdo, sino en algo que está
por encima de nuestra inteligencia. Y



creemos, porque se nos dan razones
suficientes para hacer el paso hacia
la fe de manera razonable y honesta.
La fe no sería un obsequio que el
hombre ofrece a Dios, si no tuviese
esas dos características: Dios quiere
la adhesión de nuestra inteligencia a
su palabra, no la anulación de la
razón; quiere su apertura a la
verdad, no que se ciegue ante ella
adhiriéndose al absurdo. Escribe san
Ireneo, «como desde el principio el
ser humano fue dotado del libre
albedrío, Dios, a cuya imagen fue
hecho, siempre le ha dado el consejo
de perseverar en el bien, que se
perfecciona por la obediencia a Dios.
Y no sólo en cuanto a las obras, sino
también en cuanto a la fe, el Señor
ha respetado la libertad y el libre
albedrío del hombre... como se
demuestra en las palabras de Jesús al
centurión: Vete, que te suceda según
tu fe»[5].



La fe es un acto humano que
perfecciona al hombre en cuanto tal,
y esto no sería así, si le llevase a
actuar contra su razón. La fe no es
involución de la inteligencia, sino
apertura a la verdad por el camino
de la confianza en quien nos la
propone. Esa confianza es esencial
para que la fe sea razonable. En el
caso de la fe teologal, se trata de una
adhesión que se debe a Dios y sólo a
Él. «La fe es ante todo una adhesión
personal del hombre a Dios; es al
mismo tiempo e inseparablemente el
asentimiento libre a toda la verdad
que Dios ha revelado. En cuanto
adhesión personal a Dios y a la
verdad que Él ha revelado, la fe
cristiana difiere de la fe en una
persona humana. Es justo y bueno
confiarse totalmente a Dios y creer
absolutamente lo que Él dice»[6]: «es
razonable tener fe en Él, cimentar la
propia seguridad sobre su
Palabra»[7].



Un corazón sencillo

La fe es un obsequio razonable a Dios,
pero la «racionabilidad» de la fe no
justifica lo que podría calificarse
como un «corazón desconfiado», «un
corazón duro», que necesita
demasiados motivos para creer. Lo
vemos en la actitud del Señor ante
quienes no acababan de aceptar su
Resurrección a pesar de los
testimonios fiables que les llegaban.
Cuenta san Marcos que el Señor “se
apareció a los Once cuando estaban a
la mesa y les reprochó su
incredulidad y dureza de corazón,
porque no creyeron a los que lo
habían visto resucitado"[8], es decir,
no habían dado crédito al testimonio
de quienes vieron al Señor
resucitado antes que ellos. El
reproche por la incredulidad y dureza
de corazón de estos discípulos es
buena muestra de la importancia de
un corazón abierto a la fe, y es un
contrapunto ejemplar que destaca la



figura del centurión en su 
descomplicada apertura a la fe.

Para creer, son de gran importancia
la humildad y la sencillez del
corazón, porque es en el corazón
«donde nos abrimos a la verdad y al
amor, y dejamos que nos toquen y
nos transformen en lo más
hondo»[9]. La fe compromete a la
persona entera, pues es, antes que
nada, confianza en Dios que se revela
y confianza también en Aquel que ha
ofrecido el testimonio de su palabra
y de su vida, y lo sigue ofreciendo
por medio de su Iglesia: Jesucristo.
Esta confianza, esencial en la fe,
implica no sólo la inteligencia, sino
también el corazón, «precisamente
porque la fe se abre al amor»[10].
Leemos en la Carta a los Romanos: 
Porque si confiesas con tu boca «Jesús
es el Señor», y crees en tu corazón que
Dios le resucitó de entre los muertos,
te salvarás. Porque con el corazón se
cree para alcanzar la justicia, y con la



boca se confiesa la fe para la
salvación[11].

La fe es obsequio a Dios, porque es 
fiarse de Él. El afán desmesurado de
seguridad, que brota de una
predisposición interior a la
desconfianza, es un grave obstáculo
para la fe, que tiene un doble
carácter de don. Antes que nada es 
don de Dios al hombre, es gracia;
después, es también respuesta del
hombre a Dios, donación de sí mismo
en una apertura confiada: «Para dar
la respuesta de la fe es necesaria la
gracia de Dios, que se adelanta y nos
ayuda, junto con el auxilio interior
del Espíritu Santo, que mueve el
corazón, lo dirige a Dios, abre los ojos
del espíritu, y concede a todos gusto
en aceptar y creer la verdad. Y para
que la inteligencia de la revelación
sea más profunda, el mismo Espíritu
Santo perfecciona constantemente la
fe por medio de sus dones»[12].



Todo es posible para el que cree

Es una fe llena de confianza la que
hace posible los «milagros»,
especialmente en el apostolado. Ya lo
anotó san Josemaría en Camino,:
“Omnia possibilia sunt credenti –Todo
es posible para el que cree. –Son
palabras de Cristo. –¿Qué haces, que
no le dices con los apóstoles “adauge
nobis fidem!" –¡auméntame la
fe!?"[13]. Por este motivo, ante las
dificultades,solía repetir: “–Ecce non
est abbreviata manus Domini -¡El
brazo de Dios, su poder, no se ha
empequeñecido!"[14]. Y en otra
ocasión, escribía: “Que eres... nadie.
–Que otros han levantado y levantan
ahora maravillas de organización, de
prensa, de propaganda. –¿Que tienen
todos los medios, mientras tú no
tienes ninguno?... Bien: acuérdate de
Ignacio: Ignorante, entre los doctores
de Alcalá. –Pobre, pobrísimo, entre
los estudiantes de París. –Perseguido,
calumniado... Es el camino: ama,



cree y ¡sufre!: tu Amor y tu Fe y tu
Cruz son los medios infalibles para
poner por obra y para eternizar las
ansias de apostolado que llevas en tu
corazón"[15].

Son palabras escritas por san
Josemaría en los comienzos del Opus
Dei, en medio de unas circunstancias
a veces humanamente duras, que
parecían hacer imposible lo que Dios
le pedía. Sus palabras y su ejemplo
pueden servirnos cuando el peso de
nuestra debilidad se haga
especialmente patente, y parezca que
lo que Dios pide a cada uno es poco
menos que imposible. En esos
momentos, es necesario atender a
nuestro corazón y pedir al Señor un 
corazón sencillo, que no exige
seguridades humanas, un corazón
como el del centurión de Cafarnaún.
Un corazón que, por estar abierto a
Dios, es capaz de entregarse
generosamente a los demás con la
certeza que da la fe en el amor de



Dios y con la seguridad que da la
esperanza.

Lucas Francisco Mateo-Seco (Enero
2013)

[1] Lc 7, 2-3.

[2] Misal Romano, rito de comunión.
Cfr. Mt 8, 8.

[3] Lc 7, 6-7.

[4] Lc 7, 9.

[5] San Ireneo de Lyon, Adversus
haereses, XXXVII, 1.5.

[6] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
150.

[7] Francisco, Carta enc. Lumen fidei,
29-VI-2013, n. 23.

[8] Mc 16, 14.



[9] Francisco, Carta enc. Lumen fidei,
29-VI-2013, n. 26.

[10] Francisco, Litt. enc. Lumen fidei,
29-VI-2013, n. 26.

[11] Rom 10, 9-10.

[12] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n. 5.

[13] San Josemaría, Camino, n. 588.

[14] San Josemaría, Camino, n. 586.

[15] San Josemaría, Camino, n. 474.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-
vi-la-fe-del-centurion/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-vi-la-fe-del-centurion/
https://opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-vi-la-fe-del-centurion/
https://opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-vi-la-fe-del-centurion/

	Ejemplos de fe (VI): la fe del centurión

