
opusdei.org

Ejemplos de fe (III):
David

Texto para meditar sobre la
virtud de la fe, a partir de la
vida del rey David. El monarca
supo ponerse siempre en las
manos de Dios, también cuando
se alejó de Él.

15/09/2014

El rey David ocupa un puesto
relevante en la Sagrada Escritura. A
su vida se dedican más páginas que a
la de ningún otro personaje del
Antiguo Testamento, excepto Moisés.
Él «es, por excelencia, el rey “según



el corazón de Dios”, el pastor que
ruega por su pueblo y en su nombre,
aquél cuya sumisión a la voluntad de
Dios, cuya alabanza y
arrepentimiento serán modelo de la
oración del pueblo»[1]. Tras haber
considerado el papel de la fe en la
vida de Moisés y la profunda relación
existente entre su confianza en Dios
y el asumir con radicalidad la propia
vocación, el ejemplo de David puede
servirnos para apreciar, entre otros
aspectos, cómo la vida de fe conlleva
una actitud activa de confianza y
abandono en las manos de Dios, un
empeño por buscar sin desánimos la
más cabal correspondencia a los
designios divinos, un esfuerzo por
recomenzar sin desaliento una y otra
vez y con nuevo brío la lucha
espiritual después de una caída en el
pecado; sin que todo esto se
confunda con un vago sentimiento
de presunción en la valía personal o
de superficial confianza en la
misericordia divina.



En las manos de Dios

Los Libros de Samuel y Primero de
Reyes[2] describen con gran realismo
la historia de David: una vida llena
de avatares, en la que el autor
sagrado hace hincapié en que Dios
siempre le asiste y que el hijo de Jesé
se pone siempre confiadamente en
las manos de Dios, acudiendo a Él
especialmente en los momentos de
mayor peligro. David se abandona
completamente en las manos del
Señor, con «la certeza de que, por
más duras que sean las pruebas,
difíciles los problemas y pesado el
sufrimiento, nunca caeremos fuera
de las manos de Dios, esas manos
que nos han creado, nos sostienen y
nos acompañan en el camino de la
vida, porque las guía un amor
infinito y fiel»[3]. Junto a esto, llama
la atención la manera en que en
David se van cumpliendo los
designios divinos. Es ungido rey por
el profeta Samuel, porque el Señor lo



eligió, a pesar de que en el momento
histórico de su llamada era
considerado el de menor valía entre
sus hermanos, pues: «la mirada de
Dios no es como la del hombre. El
hombre mira las apariencias pero el
Señor mira el corazón»a
href="#_ftn4">[4]. La unción,
ciertamente, no concedió por sí
misma el trono a David: debió luchar
– poniendo siempre su confianza en
Dios – contra la oposición de Saúl y
sobrellevar muchas contradicciones
de todas partes antes de ser
aclamado y ungido, primero como
rey de Judá por su tribu y, siete años
después, como rey de todo Israel»[5],
superando la resistencia de los
partidarios de Isbaal, hijo de Saúl.
Afirma entonces el texto bíblico que
«David reconoció que el Señor lo
había consolidado como rey de Israel
y había encumbrado su realeza por
amor de su pueblo Israel»[6].



Si en un primer momento, por tanto,
parecía que David llegaba al trono y
establecía su reino por su valentía y
astucia, en realidad, en su historia
vemos cumplirse que «la actitud del
hombre de fe es mirar la vida, con
todas sus dimensiones, desde una
perspectiva nueva: la que nos da
Dios»[7]. La Sagrada Escritura nos
permite apreciar además que Dios
cuenta con las iniciativas y esfuerzos
del hombre para realizar sus
proyectos… ¿qué hubiera sucedido si
David, hombre de fe, hubiera
pensado que para recibir lo que Dios
le había prometido bastaba con dejar
pasar el tiempo, o simplemente
esperar que el pueblo fuera a
aclamarle?

Hay muchos momentos de la historia
de David en los que podemos
contemplar el ejemplo de su fe
activa, que le mueve a hacer lo que
debe y a confiar en que Dios está de
su lado asegurándole el éxito. Un



suceso bien conocido es su combate
contra Goliat, aquel gigante del
ejército filisteo de unos tres metros
de altura y bien adestrado para la
guerra. El texto bíblico se detiene en
describir la corpulencia y la
armadura del filisteo y lo
desproporcionado que resultaba que
David, hasta entonces un pastor de
ganado, inexperto en la guerra, cuya
única arma era su honda, se
enfrentase a él. Pero el mayor
contraste radicaba en realidad en la
actitud que movía a ambos
combatientes: la soberbia del filisteo,
«que desafía al ejército del Dios
vivo»[8], choca ante la fe de David,
que sale al combate «en nombre del
Señor de los ejércitos»[9] convencido
de que «el Señor, que me ha librado
de las garras de leones y de osos, me
librará también de la mano de ese
filisteo»[10].

Es esa fe la que mueve también a
David a prepararse lo mejor que



puede para el combate: toma como
arma la honda, cuyo poder conoce
bien, y selecciona cuidadosamente
las piedras que va a lanzar. Los
medios son desproporcionados
frente al equipamiento del enemigo,
pero con ellos conseguirá la victoria.
Se cumplen aquí, cabalmente, esas
palabras de san Josemaría: «Sirve a
tu Dios con rectitud, sele fiel... y no te
preocupes de nada: porque es una
gran verdad que "si buscas el reino
de Dios y su justicia, Él te dará lo
demás –lo material, los medios– por
añadidura» [11]. Por otra parte, la fe
y confianza de David en el Señor le
llevan a valerse de toda su pericia. Es
una lección que deja al cristiano que
debe sacar adelante las obras que
Dios pone en sus manos: porque «el
que vive sinceramente la fe, sabe que
los bienes temporales son medios, y
los usa con generosidad, de modo
heroico»[12].



David actúa poniendo todos los
medios a su alcance y abandona en
las manos de Dios los resultados de
su acción. Su fe en el Señor hace que
no pierda el ánimo, incluso cuando
las circunstancias adquieren tonos
dramáticos: «Las diferentes
perícopas de la Escritura, en sus
múltiples alusiones, nos confirman
queinter médium móntium
pertransíbunt aquæ (Sal 103/104, 10).
Esta certeza se opone hasta al menor
atisbo de desaliento, aunque los
obstáculos puedan llegar a las
mismas cumbres; y ese camino es el
oportuno para que nos lleguemos al
Cielo, seguros de que las aguas
divinas enjugan y también impulsan
todas nuestras limitaciones para
llegar a estar con Dios»[13].

La humildad de saber volver a Dios

Al mismo tiempo, la vida de David
refleja otro aspecto importante de
ese saberse en las manos de Dios. La



narración bíblica expone con detalle
algunos graves pecados de David de
los que, por su fe y confianza en Dios,
logró purificarse alcanzando el
perdón divino. En este sentido, tal
vez el episodio más conocido fue su
gravísimo pecado de adulterio con
Betsabé seguido del asesinato de
Urías, su legítimo esposo[14]. Un
pecado fruto de una voluntad
apagada, que terminó por torcerse y
oscurecer todo un amplio horizonte
de gracias divinas recibidas.

El Segundo libro de Samuel refiere
que estando por estallar la guerra
contra los Amonitas, David envió a su
ejército a combatir. Él, sin embargo,
permaneció en Jerusalén. Poco a
poco, el texto bíblico señala las
circunstancias que condujeron a la
caída moral de David: abandona su
deber de dirigir el ejército, como era
entonces habitual entre los reyes,
prefiriendo permanecer
holgadamente en la ciudad; trascurre



ocioso la jornada, levantándose al
atardecer y paseándose
reposadamente por el terrado;
descuida la mirada de un modo
indiscreto e imprudente; acepta la
tentación; envía mensajeros para
informarse de la posibilidad de
actuar su propósito; y finalmente
comete el gravísimo pecado de
adulterio. A todo esto siguió todavía
otro pecado tal vez aún mayor: el
proyectar meticulosamente la
muerte del legítimo esposo de
Betsabé, Urías el hitita, uno de sus
oficiales más leales, valiente y
generoso, enumerado entre el grupo
de los grandes héroes del reino
davídico en 2 Sam 23, 39.

El relato muestra
paradigmáticamente la
impresionante capacidad del corazón
humano de hacer el mal no obstante
las buenas disposiciones
previamente existentes y la
abundancia de dones divinos



recibidos. David actúa de un modo
inaudito si consideramos la fe que
había mostrado en el pasado; pero
dejó que la desidia y la sensualidad
corrompieran su voluntad. La
enseñanza que ofrece el texto
sagrado es palmaria: cuando se
descuida la búsqueda del bien y el
progreso en la amistad con Dios, la
voluntad tiende a torcerse hasta
ensombrecer del todo la inteligencia,
llevando al hombre a cometer los
más delictuosos desmanes. Todos los
cristianos podemos caer en este
peligro; por eso San Josemaría dejó
escrito: «No te asustes, ni te
desanimes, al descubrir que tienes
errores... ¡y qué errores! –Lucha para
arrancarlos. Y, mientras luches,
convéncete de que es bueno que
sientas todas esas debilidades,
porque, si no, serías un soberbio: y la
soberbia aparta de Dios»[15].

El profeta Natán constituirá el medio
del que Dios se vale para sacar al rey



de su triste situación. Natán se valdrá
de una parábola de inusitada belleza,
una de las primeras que
encontramos en la Biblia,
presentándola como un hecho real.
El profeta expone el caso de un
hombre rico que tenía ovejas y
bueyes en abundancia pero que, para
agasajar a un huésped, no queriendo
hacer uso de sus haberes, quita a un
hombre mísero de la ciudad lo único
que tenía y amaba, una corderilla
que era para él como una hija[16].
Ante la indignación de David, Natán
le hará ver al rey que él era ese
hombre rico, que había abusado de
la confianza de Urías y le había
despojado de su mayor bien. David
no podrá menos que reconocer su
grave pecado y la enorme injusticia
que había cometido: «He pecado
contra el Señor»[17]. Se ha de añadir
que algo que llama particularmente
la atención en la recriminación de
Natán es la noble delicadeza, que no
desdibuja la claridad, con que el



profeta hizo comprender al rey el
gravísimo mal que había cometido,
moviéndolo así a una verdadera y
sentida compunción.

Con sus palabras, Natán logra
despertar la conciencia y la fe de
David, y le anima a buscar el perdón
divino, que se le otorga al confesar su
pecado ante el Señor. Fue el inicio de
una nueva existencia, que llevó al
rey a acercarse aún más al Dios de
Israel. Nos encontramos ante un
ejemplo vivo de cómo en el camino
hacia la santidad, si importante es
luchar para no caer, más lo es el no
quedarse en el suelo[18]. Según una
antigua tradición, el dolor
manifestado por David ante la
conciencia de su pecado ha quedado
reflejado en el Sal 50, conocido como
el salmo Miserere. En esta plegaria, si
por una parte el salmista reconoce
con verdadero dolor el mal cometido,
confiesa su pecado por lo que supone
de ofensa a Dios y se dirige a Él



pidiéndole que por su bondad y
misericordia lo purifique[19]; por
otra, muestra plenamente su
confianza en la misericordia divina,
pues reconoce que la gracia de Dios
es más fuerte que su miseria[20], y
hace una propósito firme y decidido:
se compromete, como manifestación
de su sincero arrepentimiento, a
cambiar de vida y a enseñar a los
hombres los caminos de Dios para
que se conviertan[21].

El Salmo refleja bien cuál debió de
ser la disposición interior de David
cuando percibió con claridad la
magnitud de su pecado. No pensó
que estuviera todo perdido. No dejó
que su caída le mantuviera alejado
de Dios, sino que le llevó a buscar la
misericordia divina, sabiendo que
era mucho más grande que su
pecado, por terrible que fuera. Un
ejemplo que ofrece la Escritura para
nuestras vidas, para nuestras
pequeñeces y debilidades, que la



soberbia se empeña en hacer
grandes. «En este torneo de amor no
deben entristecernos las caídas, ni
aun las caídas graves, si acudimos a
Dios con dolor y buen propósito en el
sacramento de la Penitencia. El
cristiano no es un maníaco
coleccionista de una hoja de servicios
inmaculada»[22]. Tantas veces somos
nosotros mismos, por así decir, los
que no estamos dispuestos a
perdonarnos, porque nos gustaría no
fallar, ser perfectos, intachables.

El Señor nos quiere como somos. Por
eso «Él siempre nos espera, nos ama,
nos ha perdonado con su sangre y
nos perdona cada vez que acudimos
a Él a pedir el perdón»[23]. Él es
nuestro Padre, que nos conoce mejor
que nosotros mismos y responde a
nuestra debilidad con su infinita
paciencia; de hecho, el camino hacia
la santidad «es como un diálogo
entre nuestra debilidad y la
paciencia de Dios, es un diálogo que



si lo hacemos, nos da esperanza»[24].
Dios no quiere que pactemos con
nuestras faltas: desea y nos ayuda
para que caminemos por los caminos
de la vida interior con garbo, con
soltura, sin tener miedo a caer
porque nos sabemos en sus manos,
prontas a perdonarnos y a
bendecirnos; porque sabemos que, si
caemos, con su gracia que nunca nos
faltará podemos volver a levantarnos
y a caminar mejor que antes. Por eso,
«la paciencia de Dios debe encontrar
en nosotros la valentía de volver a Él,
sea cual sea el error, sea cual sea el
pecado que haya en nuestra
vida»[25].

De todo esto nos da ejemplo David,
que sabe ofrecer al Señor lo que Él
más desea: «un corazón
contrito»[26], amante, totalmente
dirigido a él, que ponga en él su
confianza. Todos los creyentes
podemos volver hacia ese rey bíblico
que, con todas sus debilidades, supo



ser «un orante apasionado, un
hombre que sabía lo que quiere decir
suplicar y alabar»[27].

Antonio Aranda - Miguel Ángel Tabet

[1] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2579.

[2] Cfr. concretamente de 1 Sam 16 a 
1 Re 2, 12. Cfr. también 1 Cr 10-29 y 
Sir 7, 1-11.

[3] Benedicto XVI, Audiencia general,
15-II-2012.

[4] 1 Sam 16, 7.

[5] Cf 2 Sam 2, 4; 5, 3.

[6] 2 Sam 5, 12.

[7] San Josemaría,Es Cristo que pasa,
n. 46.



[8]1 Sam 17, 26. 36.

[9] 1 Sam 17, 46.

[10] 1 Sam 17, 37.

[11] San Josemaría, Camino, n. 472.

[12] San Josemaría, Forja, n. 525.

[13] Mons. Javier Echevarría, Carta
pastoral con ocasión del "Año de la
fe", 29-IX-2012, n. 6.

[14] Cfr. 2 Sam 11.

[15] San Josemaría, Forja, n. 181.

[16] Cfr. 2 Sam 12, 1-14.

[17] 2 Sam 12, 14.

[18] Cfr. Francisco, El nombre de Dios
es misericordia, Planeta-Testimonio,
Barcelona 2016, p. 72.

[19] Cfr. Sal 50, 3-9.

[20] Cfr. Sal 51 (50), 9-14.



[21] Cfr. Sal 51 (50), 15-18.

[22] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 75.

[23] Francisco, Regina coeli. Plaza de
San Pedro. II Domingo de Pascua o de
la Divina Misericordia, 7 de abril de
2013.

[24] Francisco, Homilía en la Basílica
de San Juan de Letrán. II Domingo de
Pascua o de la Divina Misericordia, 7
de abril de 2013. Para la toma de
posesión de la cátedra del Obispo de
Roma.

[25] Ibidem.

[26] Sal 51 (50), 19.

[27] Benedicto XVI, Audiencia
general, Plaza de san Pedro, 22 de
junio de 2011.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-
david/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-david/
https://opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-david/
https://opusdei.org/es-ni/article/ejemplos-de-fe-david/

	Ejemplos de fe (III): David

