
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (VII):
Buscando la
conexión

Las palabras que utilizaba san
Josemaría al iniciar o terminar
su oración pueden también
servirnos de guía para la
nuestra.

01/06/2020

Otros artículos de la serie
"Conocerle y conocerte".

https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/


En el siglo pasado se habló mucho
sobre la supuesta existencia de un 
teléfono rojo que comunicaba a los
dirigentes de dos grandes potencias
mundiales, aunque estas se
encontrasen a miles de kilómetros de
distancia entre sí. La idea de poder
hablar inmediatamente con personas
tan lejanas causó mucha sorpresa.
Todavía eran inimaginables los
dispositivos móviles que hoy
conocemos. Refiriéndose a este
artefacto, en 1972 san Josemaría dijo
que nosotros tenemos «un hilo
directo con Dios Nuestro Señor,
mucho más directo (…). Es tan bueno,
que está siempre disponible, que no
nos hace aguardar»[1].

Por la fe sabemos que el Señor está
siempre al otro lado de la línea. Sin
embargo, ¡cuántas veces hemos
experimentado dificultades para
oírle o para ser constantes en los
tiempos de oración que nos hemos
propuesto! Algunas personas las



expresan diciendo que «no conectan
con Dios». Es una experiencia
dolorosa que puede conducir al
abandono de la oración.
Probablemente lo habremos vivido
también nosotros. A veces, por
mucho empeño que pongamos,
incluso habiéndolo hecho durante
años, persiste la sensación de no
saber hablar con Dios: aunque
estamos seguros de tener un hilo
directo con él, no conseguimos salir
del monólogo interior, no
alcanzamos esa intimidad que tanto
ansiamos.

El papa Francisco nos alienta a
«mantener la conexión con Jesús,
estar en línea con Él (...). Así como te
preocupa no perder la conexión a
Internet, cuida que esté activa tu
conexión con el Señor, y eso significa
no cortar el diálogo, escucharlo,
contarle tus cosas»[2]. ¿Cómo
mantenernos despiertos al otro lado
de la línea? ¿Qué podemos hacer



para que nuestra oración sea un
diálogo de dos? ¿Cuál es el camino
para, con el paso de los años, seguir
creciendo en intimidad con el Señor?

Les mira desde la orilla

Después de la Resurrección, los
discípulos se trasladan a Galilea
porque así se lo había indicado el
Señor a las santas mujeres: «Allí me
verán» (Mt 28,10). Está amaneciendo.
Pedro y Juan, acompañados por otros
cinco, reman hacia la tierra después
de una noche de pesca infructuosa.
Jesús les mira desde la orilla (cfr. Jn
20,4). De manera similar a lo que
sucede en aquella escena, al
comenzar a orar nos ponemos en
presencia de Jesús, sabiendo que él
está aguardándonos; nos observa
desde la orilla en actitud de espera y
de escucha. Imaginar que la mirada
del Señor se posa sobre nosotros nos
ayudará durante toda la oración.
También nosotros queremos mirarle:



«Que yo te vea: aquí está el núcleo de
la oración»[3]. En el origen del diálogo
con Dios, efectivamente, hay uncruce
de miradas entre dos personas que se
aman: «Mirar a Dios y dejarse mirar
por Dios: esto es rezar»[4].

Pero deseamos también escuchar sus
palabras, percibir cuánto nos quiere
y conocer lo que desea. Los
discípulos no habían pescado nada,
pero Jesús les habla, les da
instrucciones para que no vuelvan
con las manos vacías: «Echad la red a
la derecha de la barca y
encontraréis» (Jn 21,6). Las buenas
conversaciones dependen muchas
veces de la sintonía que se establece
con las primeras palabras. Del
mismo modo, los primeros minutos
de oración son importantes porque
marcan una pauta para los restantes.
Empeñarse en comenzar la
conversación nos ayudará a
mantener vivo el diálogo posterior
con más facilidad.



Hasta ese momento, quienes iban en
la barca dudaban. Cuando vieron las
redes llenas de peces, cuando se
dieron cuenta de que haber entrado
en aquel diálogo con Jesús fue más
eficaz que tantas horas de esfuerzo
solitario, Juan le dice a Pedro: «¡Es el
Señor!» (Jn 21,7). Esta certeza es ya
un comienzo de oración: el Señor
está aquí, junto a nosotros, tanto si
estamos delante del tabernáculo
como en cualquier otro lugar.

Como el Espíritu Santo lo permite

Arrastrando la barca, pesada por las
redes llenas, los discípulos alcanzan
la orilla. Allí se encuentran con un
inesperado desayuno de panes y
peces a la brasa. Al sentarse en torno
al fuego, comen en silencio. Ninguno
«se atrevía a preguntarle: ¿Tú quién
eres?, pues sabían que era el
Señor» (Jn 21,12). El peso de la
conversación recae sobre Jesús.
Ciertamente, la clave en la oración es



dejarle hacer a Dios, más que el
esfuerzo del propio corazón. Cuando
preguntaron a san Juan Pablo II
cómo era su oración, respondió:
«¡Habría que preguntárselo al
Espíritu Santo! El Papa reza tal como
el Espíritu Santo le permite rezar»[5].
El elemento más importante es el tú,
porque es Dios quien tiene la
iniciativa.

Tras ponernos en presencia de Dios,
es necesario apagar los ruidos y
perseguir un silencio interior que
supone cierto esfuerzo. Así será más
fácil escuchar la voz de Jesús que nos
pregunta: « Muchachos, ¿tenéis algo
de comer?» (Jn 21,5); que nos indica:
«Traed algunos de los peces» (Jn
21,10); o que nos pide amablemente:
«Sígueme» (Jn 21,19). Por eso, el
Catecismo de la Iglesia señala que es
necesario un combate por 
desconectar para conectar y, así,
hablar con Dios en la soledad de
nuestro corazón[6]. Los santos han



repetido muchas veces este consejo:
«Deja un momento tus ocupaciones
habituales; entra un instante en ti
mismo, lejos del tumulto de tus
pensamientos. Arroja fuera de ti las
preocupaciones agobiantes; aparta
de ti tus inquietudes (...). Entra en el
aposento de tu alma; excluye todo,
excepto Dios y lo que pueda ayudarte
para buscarle; y así, cerradas todas
las puertas, ve en pos de Él. Di, pues,
alma mía, di a Dios: “Busco tu rostro;
Señor, anhelo ver tu rostro” (Sal 27,
8)»[7].

Esto no siempre resultará sencillo,
porque las tareas y preocupaciones
captan fuertemente nuestra
memoria e imaginación y pueden
llenar nuestra interioridad. Sin duda
no existe una varita mágica, porque
las distracciones son de ordinario
inevitables y es difícil mantener una
atención sin altibajos. San Josemaría
aconsejaba convertirlas en tema de
conversación con Jesús,



aprovechando «para pedir por el
objeto de esa distracción, por
aquellas personas, y dejar actuar al
Señor, que saca siempre lo que
quiere de cada flor»[8]. Es también
una ayuda eficaz encontrar buenos
momentos y lugares propicios;
aunque se puede orar en todo lugar,
no todas las circunstancias facilitan
el diálogo ni expresan de igual modo
los deseos sinceros de orar.

La oración introductoria: conexión

Con el objetivo de facilitar la 
conexión, san Josemaría
recomendaba una oración
introductoria que él solía utilizar[9].
En esas palabras nos enseña a
comenzar con un acto de fe y con
una disposición humilde: «Creo que
estás aquí», «te adoro con
reverencia». Es simplemente una
manera de decirle a Jesús: «He
venido a estar contigo, quiero
hablarte y deseo que tú también me



hables; te dedico estos momentos con
la ilusión de que este encuentro me
ayude a unirme más a tu voluntad».
Al decir «creo firmemente» estamos
expresando una realidad, pero
también un deseo; pedimos al Señor
que nos aumente la fe, porque
sabemos que «la fe es la que otorga
alas a la oración»[10]. Y ese acto de fe
nos lleva inmediatamente a la
adoración con la que reconocemos,
por un lado, su grandeza y, al mismo
tiempo, le manifestamos la decisión
de abandonarnos en sus manos. A
renglón seguido, reconocemos
nuestras debilidades pidiendo
perdón y gracia, porque «la
humildad es la base de la oración»[11].
Nos sabemos pequeños delante de su
grandeza, carentes de recursos
propios. La oración es un don
gratuito que el hombre debe pedir
como un mendigo. Por eso san
Josemaría concluía que «la oración
es la humildad del hombre que
reconoce su profunda miseria»[12].



Creer, adorar, pedir perdón y
solicitar ayuda: cuatro movimientos
del corazón que nos abren a una 
buena conexión. Nos puede ayudar la
repetición serena de esta oración
introductoria, degustándola palabra
por palabra. Quizá convenga
repetirla varias veces hasta que
nuestra atención quede centrada en
el Señor. Puede servirnos también
construir una oración introductoria
más personalizada y emplearla
cuando estemos más secos o
dispersos. En general, si nos
encontramos distraídos o con la
mente vacía, repetir despacio una
oración vocal (el Padrenuestro o la
que más nos mueva en ese momento)
es ventajoso para fijar la atención y
serenar el alma: una, dos, tres veces,
cuidando la cadencia, reposando las
palabras o cambiando alguna de
ellas.

Una hoguera encendida: diálogo



Esa conexión inicial antecede al
núcleo de la oración, a ese «diálogo
con Dios, de corazón a corazón, en el
que interviene toda el alma: la
inteligencia y la imaginación, la
memoria y la voluntad»[13]. Si
volvemos a aquel amanecer en el que
los discípulos continuaban
sorprendidos por la milagrosa pesca,
Jesús enciende un fuego para
calentar lo que ha preparado.
Podemos imaginar cómo lo haría,
sorteando los posibles escollos para
que el fuego cogiera cuerpo. De la
misma manera, si consideramos la
oración como una pequeña hoguera
que deseamos ver crecer, en primer
lugar necesitamos encontrar un 
combustible adecuado.

El combustible que alimenta la
hoguera es ordinariamente el
conjunto de tareas que tenemos
entre manos y nuestras propias
circunstancias personales: el tema
del diálogo es nuestra vida. Nuestras



alegrías, tristezas y preocupaciones,
son el mejor resumen de lo que
llevamos en el corazón. Con palabras
sencillas, nuestra conversación va
pegada al terreno del acontecer
diario, como podemos imaginar que
sucedió en el desayuno pascual.
Incluso, en no pocas ocasiones,
comenzará con un: «Señor, ¡que no
sé!»[14]. Asimismo, la oración cristiana
no se limita a abrir la propia
intimidad a Dios, ya que de un modo
especial alimentamos la hoguera con
la misma vida de Cristo. Hablamos
con Dios también de él, de su paso
por la tierra, de sus deseos de
redención. Junto a todo esto, como
nos sentimos responsables de
nuestros hermanos, «el cristiano no
deja el mundo fuera de la puerta de
su habitación, sino que lleva en su
corazón personas y situaciones, los
problemas, tantas cosas»[15].

A partir de aquí, cada uno buscará
maneras de orar que le vengan



mejor. No existen reglas fijas.
Indudablemente seguir un cierto
método nos permite saber qué hacer
hasta que experimentemos la
iniciativa de Dios. Así, por ejemplo, a
algunas personas les sirve tener un
plan flexible de oración a lo largo de
la semana. En ocasiones, escribir lo
que decimos ofrece muchas ventajas
para no distraernos. La oración será
de una manera en periodos de
trabajo intenso y de otra en épocas
más pacíficas; también irá
acompasada al tiempo litúrgico en el
que se encuentra la Iglesia. Hay
muchos caminos que se nos abren:
zambullirnos en la contemplación
del Evangelio buscando la
Humanidad Santísima del Señor o
meditar un tema acompañados de un
buen libro, conscientes de que la
lectura facilita el examen; habrá días
de más petición, alabanza o
adoración; rezar con sosiego
jaculatorias es un buen sendero para
momentos de agitación interior;



otras veces nos quedaremos callados,
sabiéndonos mirados cariñosamente
por Cristo o por María. Al final, sea
cual sea el camino por el que nos
haya llevado el Espíritu Santo, todo
nos conduce a «conocerle y
conocerte»[16].

El viento y la hojarasca

Además de un buen combustible, nos
conviene tener en cuenta los
obstáculos que podemos encontrar
para mantener viva la llama: el 
viento de la imaginación que intenta
apagar la débil llama inicial, y la 
hojarasca húmeda de las pequeñas
miserias que procuraremos quemar.

La imaginación, ciertamente, tiene
un papel importante en el diálogo y
habrá que contar con ella
especialmente cuando contemplamos
la vida del Señor. Pero, al mismo
tiempo, es la loca de la casa y la que
suele llevar la voz cantante en
nuestros mundos de fantasía. Tener



la imaginación demasiado suelta y
sin control es fuente de dispersión.
De ahí la necesidad de rechazar las
acometidas del viento que quiere
apagar el fuego y, a la vez, alentar las
que ayudan a avivarlo. Hay un
detalle significativo en el encuentro
del Resucitado con sus discípulos en
la orilla del Tiberíades. Solo uno de
ellos ha estado en el Calvario, san
Juan, y es precisamente él quien
descubre al Señor. El contacto con la
cruz ha purificado su mirada: se ha
hecho más fina y acertada. El dolor
allana el camino de la oración; la
mortificación interior conduce a la
imaginación a avivar la hoguera,
evitando que se convierta en un
viento descontrolado que la sofoque.

Finalmente, hemos de tener en
cuenta la humedad de la hojarasca.
En nuestro interior hay un
submundo de malos recuerdos,
pequeños rencores,
susceptibilidades, envidias,



comparaciones, sensualidad y deseos
de éxito, que nos centran en nosotros
mismos. La oración nos lleva
precisamente en la dirección
contraria: a olvidarnos del yo con el
objetivo de centrarnos en
él.Necesitamos que ese fondo
afectivo se ventile en nuestra
oración, sacando esa humedad a la
luz, poniéndola ante el sol que es
Dios y decir: «Mira esto, y esto, tan
malo, lo dejo ante ti, Señor:
purifícalo». Entonces, le pediremos
ayuda para perdonar, olvidar,
alegrarnos del bien ajeno; para ver la
parte positiva de las cosas, rechazar
las tentaciones o agradecer las
humillaciones. De esta forma se
evaporará esa humedad que podría
dificultar nuestra conversación con
Dios.

Un deseo que continúa

Conexión, diálogo y balance. El
tramo final de la oración es momento



de represar, de saber qué nos
llevamos. Esto conducía a san
Josemaría a pensar en los
«propósitos, afectos e
inspiraciones»[17]. Después del
diálogo con Dios brota con sencillez
un deseo de mejora, de cumplir su
voluntad. Ese deseo, decía san
Agustín, es ya buena oración:
mientras sigas deseando, seguirás
orando[18]. Esas intenciones algunas
veces se podrán plasmar en
propósitos que, con frecuencia, serán
concretos y prácticos. En cualquier
caso, la oración sirve de impulso
para vivir en presencia de Dios las
horas siguientes. Los afectos han
podido estar presentes con mayor o
menor viveza; no siempre son
importantes aunque, si nunca
hubiera afectos, tendríamos que
preguntarnos dónde ponemos
habitualmente el corazón. Desde
luego, no son necesariamente
emociones sensibles, porque los
afectos también pueden suscitarse



con los tranquilos deseos de la
voluntad, como cuando uno quiere
querer.

Las inspiraciones son luces de Dios
que convendrá anotar, porque nos
ayudarán mucho en oraciones
futuras. Pasado el tiempo, pueden ser
un buen combustible que despierte
el alma en momentos más áridos, en
los que estemos poco lúcidos o
apáticos. Aunque cuando
vislumbramos esas inspiraciones nos
parece que nunca las olvidaremos,
en realidad el tiempo desgasta la
memoria. Por eso conviene
apuntarlas en caliente, cuando se
escriben con una viveza singular:
«Esas palabras, que te han herido en
la oración, grábalas en tu memoria y
recítalas pausadamente muchas
veces durante el día»[19].

No nos olvidamos de la ayuda que
nos ofrecen los aliados del cielo. Al
sentirnos débiles acudimos a los que



están más cerca de Dios. Lo podemos
hacer tanto al principio como al
final, y también en las ocasiones en
las que notemos la dificultad por
mantener viva la llama.
Especialmente presente estará
nuestra Madre, su esposo José y el
ángel de la guarda que nos «traerá
santas inspiraciones»[20].

José Manuel Antuña

[1] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 8-XI-1972.

[2] Francisco, Ex. ap. Christus vivit, n.
158.

[3] Benedicto XVI, Audiencia, 4-V-2011.

[4] Francisco, Audiencia, 13-II-2019.



[5] San Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza, Plaza y Janés,
Barcelona 1994, p. 41.

[6] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2725.

[7] San Anselmo, Proslogion, cap. 1.

[8] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 21-II-1971.

[9] La oración es la siguiente: «Señor
mío y Dios mío: creo firmemente que
estás aquí, que me ves, que me oyes.
Te adoro con profunda reverencia.
Te pido perdón de mis pecados y
gracia para hacer con fruto este rato
de oración. Madre mía Inmaculada,
san José, mi padre y señor, ángel de
mi guarda: interceded por mí».

[10] San Juan Clímaco, La escala del
Paraíso, escalón 28.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2559.



[12] San Josemaría, Surco, n. 259.

[13] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 119.

[14] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
244.

[15] Francisco, Audiencia, 13-II-2019.

[16] San Josemaría, Camino, n. 91.

[17] La oración final completa que
recomendaba san Josemaría es: «Te
doy gracias, Dios mío, por los buenos
propósitos, afectos e inspiraciones
que me has comunicado en esta
meditación. Te pido ayuda para
ponerlos por obra. Madre mía
Inmaculada, san José, mi padre y
Señor, ángel de mi guarda,
interceded por mí».

[18] Cfr. san Agustín, Enarrat. in Ps. 37,
14.

[19] San Josemaría, Camino, n. 103



[20] San Josemaría, Camino, n. 567.

Photo by: Eddy Billard on Unsplash

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/conocerle-y-
conocerte-vii-buscando-la-conexion/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/conocerle-y-conocerte-vii-buscando-la-conexion/
https://opusdei.org/es-ni/article/conocerle-y-conocerte-vii-buscando-la-conexion/
https://opusdei.org/es-ni/article/conocerle-y-conocerte-vii-buscando-la-conexion/

	Conocerle y conocerte (VII): Buscando la conexión

