opusdei.org

Combate, cercania,
mision (1): «Elige la
Vida»

Primer capitulo de una nueva
serie sobre el camino hacia la
santidad, una aventura en la
que no solo se trata de «darse»
sino, sobre todo, de «recibirse».

04/04/2024

Como un principe. Asi se sentia aquel
chico, a pesar de sus pocos afios y de
su ropa modesta y gastada, cuando al
entrar en la iglesia se veia envuelto
por la musica vibrante del 6rgano.



«Tenia la impresion de que nos
saludaba a mi y a mis pequefios
comparfieros como si fuéramos
principes», diria muchos afios mas
tarde, recordando su infancia en
Canale d’Agordo, un pueblo
minusculo al noreste de Italia. En esa
experiencia infantil situaba Albino
Luciani el inicio de «una vaga
intuicion, que luego se convertiria en
convencida certeza»: la Iglesia
catolica «no es solo algo grande, sino
que también hace grandes a los
pequefios»'"’,

Elige la Vida

Estas lineas del beato Juan Pablo I
evocan naturalmente las de Santa
Maria en el Magnificat. Precisamente
la palabra que abre el canto de
nuestra Madre significa hacer
grande, cantar las grandezas de
alguien. Maria enaltece a Dios
porque Fl hace grandes a los
pequetios. «Manifesto el poder de su



brazo, disperso a los soberbios de
corazon. Derribo de su trono a los
poderosos y ensalzo a los humildes.
Colmo de bienes a los hambrientos y
a los ricos los despidio vacios» (Lc
1,51-53).

Junto a este canto de Maria, san
Lucas nos ha transmitido también
una expansion del corazon del Sefior
que, en cierto modo, podriamos
llamar el Magnificat de Jesus. Como
su Madre en Ain Karim, cuando lo
llevaba en su seno, Jesus se llena
ahora de «alegria en el Espiritu
Santo», al ver como Dios se vuelca
con los pequenios: «Te alabo, Padre,
Sefior del cielo y de la tierra, porque
has escondido estas cosas a los sabios
y entendidos, y las has revelado a los
pequertios. Si, Padre, porque asi te ha
parecido bien. Todo me ha sido
entregado por mi Padre, y nadie
conoce quién es el Hijo sino el Padre;
ni quién es el Padre sino el Hijoy



aquel a quien el Hijo se lo quiera
revelar» (Lc 10,21-22).

Pero ¢qué es lo que le ha sido dado
descubrir a los pequerfios?
Empezando por Maria y José, y
siguiendo por los apodstoles y las
mujeres que acompafiaban al Sefior,
hasta tantos cristianos a lo largo de
veinte siglos, ¢en qué consiste esa
revelacion a los humildes? ¢Qué es lo
que los hace grandes? Un pasaje del
Deuteronomio nos puede guiar hacia
una primera respuesta. El Sefior
habla al corazon de su pueblo, en un
tono solemne y tierno a la vez: «Hoy
pongo ante ti la vida y el bien, o la
muerte y el mal (...). Hoy pongo por
testigos contra vosotros los cielos y la
tierra: pongo ante vosotros la vida y
la muerte, la bendicion y la
maldicion; elige, pues, la vida, para
que tu y tu descendencia vivais,
amando al Sefior, tu Dios,
escuchando su voz y adhiriéndote a
Fl, porque El es tu vida y la



prolongacion de tus dias en la tierra
que el Sefior prometid dar a tus
padres Abrahan, Isaac y Jacob» (Dt
30,15.19-20).

El hecho de que estas palabras
alternen el «vosotros» y el «tu»
parece querer mostrarnos que el
Sefior no habla simplemente a su
pueblo, en general: esta hablando a
cada uno y a cada una, porque la
eleccion por la Vida se decide en el
corazon de cada una de sus criaturas.
«La Vida»: asi, con mayusculas, solia
escribir san Josemaria, cuando se
referia a la gracia y a la gloria; a la
Vida con Dios, aqui en la tierra, y
después en el cielo. Conmueve releer
estas palabras suyas del mes de junio
del 75, pocos dias antes de irse al
cielo: «Todos somos la misma Vida de
Cristo: jy hay tanto que hacer en el
mundo! Vamos a pedirle al Sefior,
siempre, que nos ayude a todos a ser
fieles, a continuar la labor, a vivir esa
Vida, con mayuscula, que es la unica



que merece la pena: la otra no vale la
pena, la otra se va, como el agua
entre las manos, se escapa. En
cambio, jesta otra Vida!»™.

«Elige la vida». Con esas palabras
fuertes del Deuteronomio, y sus mil
ecos en el evangelio™, nos esta
diciendo el Sefior a cada uno: mira
que yo te he creado para que vivas,
para que seas feliz... (Me vas a elegir,
vas a elegir la Vida? Eso es lo que
han descubierto, y 1o que han
escogido, los «pequefios»: saben que
toda el ansia infinita de vivir que
llevan dentro tiene su fuente y su
destino en Dios. Y no quieren otra
cosa. Han entendido que triunfar en
la vida, lograr su vida, es dejar que el
amor de Dios los inunde, y repartirlo
después a manos llenas. De Maria, la
hermana de Marta, dira el Sefior que
«ha escogido la mejor parte», y que
«no le sera arrebatada» (Lc 10,42). Y
a sus discipulos los reconfortara en
ese mismo sentido: «No temais,



pequeiio rebafio, porque vuestro
Padre ha tenido a bien daros el
reino» (Lc 12,32). Los «pequefios»
viven de Dios; es 1o que los hace
grandes. Y eso es la santidad: vivir de
Dios; v, desde Dios, para los demas.

Santidad es darse, pero es aun mas
«recibirse»

Al considerar la vida de los santos,
los «pequerios» que han escogido la
Vida, no es extrafio que se nos
presente con frecuencia en primer
plano lo que su santidad ha supuesto
de renuncia, de lucha, de
«empequefiecimiento». Esta claro: el
santo necesariamente se opone a
muchas fuerzas adversas. Jesus nos
ha preparado el camino y nos ha
adelantado que eso sucederia: «En el
mundo tendréis sufrimientos» (Jn
16,33); «Si me han perseguido a mi,
también a vosotros os

perseguiran» (Jn 15,20); «Satandas os
ha reclamado para cribaros como el



trigo» (Lc 22,31). No queda, en fin,
margen para una vision facil de la
vida cristiana; aunque tampoco es
facil cualquier otra forma de vida en
la tierra: al final siempre es
necesario el sacrificio, la renuncia, la
lucha por diversos fines, mas o
menos elevados.

«Mientras peleamos —una pelea que
durara hasta la muerte—, no
excluyas la posibilidad de que se
alcen, violentos, los enemigos de
fuera y de dentro»™. Y es que el amor
a Dios encuentra distintas formas de
resistencia también en nosotros,
porque supone «perder cosas»: Uno
renuncia a tener el control de todo
en su vida, o a satisfacer todos sus
antojos; uno se expone a perder
quiza la aprobacion de algunas
personas, a tomar su cruz... «Cuando
nos abandonamos en las manos de
Dios, es frecuente que Fl permita que
saboreemos el dolor, la soledad, las
contradicciones, las calumnias, las



difamaciones, las burlas»®'. Uno

pierde ciertamente muchas cosas de
lo que el mundo llama «vida». Sin
embargo, quien pierde asi su vida no
la pierde en el vacio, sino en Dios. «El
que quiera salvar su vida la perdera;
pero el que pierda su vida por mij, la
encontrara» (Mt 16,25). El santo «se
pierde» en Dios, y asi, precisamente,
empieza a «encontrarse».

¢Y qué significa «encontrarse» en
Dios? Escribe san Juan en su primera
carta: «En esto consiste el amor: no
en que nosotros hayamos amado a
Dios, sino en que El nos amé» (1 Jn
4,10). La frase griega esta escrita en
un tiempo verbal particular, el
aoristo, que es una especie de
«pasado abierto». Es el mismo
tiempo que domina tanto el
Magnificat de Maria como el de Jesus.
Lo que se designa en todos estos
casos son «acciones que el Sefior
realiza de modo permanente en la
historia»'®, en la historia de cada uno



y de cada una. De modo que san Juan
no esta diciendo que Dios me ha
amado una vez para siempre, sino
que Dios me estda amando siempre. Y
que cada vez que yo amo realmente,
es Dios quien me esta amando, y
quien estd amando en mi. Aquiy
ahora.

Asi, es verdad que el santo se
entrega, que «pierde su vida», pero
es aun mas verdad —en el sentido de
que es una verdad que abrazay
fundamenta a la anterior— que el
santo «se encuentra» en Dios, y «se
recibe» todo €l de Dios,
analogamente a como Jesus se recibe
enteramente del Padre"”. Esa es la
fuente secreta del amor de los santos;
eso es lo que les permite vivir de un
modo que puede parecer imposible o
insoportable a una mirada
meramente humana. Asi, aun
sintiendo a diario todos sus limites y
debilidades, avanzan con el alma
«metida en Dios, endiosada»; en ellos



«se ha hecho el cristiano viajero
sediento, que abre su boca a las
aguas de la fuente»',

A sus discipulos, que lo miran
perplejos, les dice Jesus: «Para comer
yo tengo un alimento que vosotros
no conocéis» (Jn 4,32). El vive de
hacer la voluntad de su Padre: esa es
su vida, esa es su gloria; no necesita
mas (cfr. Jn 4,33-34). Solo unos
instantes antes, ha estado diciendo a
la samaritana, junto al pozo: «Si
conocieras el don de Dios y quién es
el que te dice: “Dame de beber”, tu le
habrias pedido a él y él te habria
dado agua viva» (Jn 4,10). El Sefior
nos lo dice al oido a cada uno. Si
conocieras el don de Dios, si te dieras
cuenta de lo que quiero darte, no
seria yo quien te pidiera un sorbo de
agua; no seria yo quien te pidiera tu
tiempo, tu fuerza, tu paciencia, tu
lucha... Serias tu quien me pediria:
Sefior, ;qué necesitas? Ya no
medirias ni calcularias lo que le das a



Dios, porque te darias cuenta de que
es Fl quien se entrega a ti cada vez
que tu le das algo, aunque sea una
pequefia moneda, aunque sea un
vaso de agua... Cada vez es «todo un
Dios»" el que se entrega a ti.

Se entiende quizas mejor ahora por
qué, al pensar en la santidad,
hablamos también de entrega, de
renuncia: es porque existe una
resistencia en nosotros. El mundo
esta herido, las relaciones estan
heridas, porque lo estan los
corazones... Pero esta resistencia,
aun siendo real, tiende a perder
fuerza en la medida en que estamos
unidos a Dios. El esfuerzo por darse
una y otra vez no desaparece, pero se
funde con el don que nosotros
mismos nos sabemos, con el amor
infinito que nos abraza. Los hombres
y las mujeres de Dios viven en una
«paradodjica confluencia de felicidad
y dolor»"”, como Jesus en la Cruz;
sienten con una certeza profunda



que estan recibiendo mas de lo que
dan: su alma «se siente y se sabe
también mirada amorosamente por
Dios, a todas horas»"". Como Santa
Maria, saben que Dios estd haciendo
grandes cosas en ellos (cfr. Lc 1,49);
que en ellos estd amando aquel que
siempre ama primero, aquel que es
la fuente de su amor.

La santidad consiste por eso a fin de
cuentas en entrar y permanecer en
esa «corriente trinitaria de amor»"?
que tiene su origen en el Padre, y que
llega a nosotros a través de Jesus, el
predilecto, el primer amado: «Como
el Padre me ha amado, asi os he
amado yo; permaneced en mi

amor» (Jn 15,9). Y ese amor del Padre
y de Jesus en el que queremos
permanecer es el Espiritu Santo: por
eso lo llamamos el santificador™ y
dador de vida™. «;Y los santos de
Dios? jOh, cada uno de los santos es
una obra maestra de la gracia del
Espiritu Santo!»™.



Combate, cercania, mision

Con estos pocos compases quedan
delineados los ejes principales de la
serie que ahora comienza. Los
capitulos que la componen aportan
diferentes perspectivas acerca de ese
camino hacia la santidad en el que
Dios nos quiere a todos, cada uno a
su manera: «por la derecha, por la
izquierda, en zig-zag, caminando con
los pies, a caballo»™... Los ejes de la
serie se resumen en tres palabras,
que definen también las lineas
maestras del Padrenuestro: combate,
cercania, mision. Aunque los tres
motivos atraviesan la serie de inicio
a fin, porque estan siempre
presentes en el camino hacia Dios,
tiene sentido detenerse unos
instantes en el porqué de este orden;
sobre todo si tenemos en cuenta que,
en este camino, lo fundamental es el
amor que El nos tiene.



No parece necesario insistir en lo
ingenuo de pensar que sea posible
vivir de Dios sin encontrar
resistencia, en nosotros y fuera de
nosotros. Aunque no sea este el
motor secreto del camino hacia la
santidad, ni muchas veces su punto
de partida, la lucha no tarda en
presentarse: «Hijo, si te acercas a
servir al Sefior, preparate para la
prueba. Endereza tu corazon,
mantente firme y no te angusties en
tiempo de adversidad» (Sir 2,1-2). La
prueba, la tentacion, el combate...
son inevitables en un mundo herido
por el pecado. «El reino de los Cielos
padece violencia, y los esforzados lo
conquistan» (Mt 11,12). Empezar la
reflexion desde esta perspectiva
permite salir al paso de una vision
demasiado candida y buenista del
camino hacia el cielo. Sin embargo,
seria también ingenuo y superficial
pensar que la santidad consista ante
todo en esa lucha. La santidad



consiste en vivir de Dios, en dejar
que El viva en mi (cfr. Gal 2,20).

«Dios esta junto a nosotros de
continuo (...). Y estd como un Padre
amoroso —a cada uno de nosotros
nos quiere mas que todas las madres
del mundo pueden querer a sus hijos
—, ayudandonos, inspirdndonos,
bendiciendo... y perdonando»"”. Esta
cercania, por la que nos sabemos
escuchados en la oracion y en todo
momento, nos la manifiesta Dios
también a través de nuestros
hermanos en la fe: la amistad, el
acompafnamiento espiritual, los
sacramentos... Un cristiano se sabe
siempre acompaiiado de cerca, por
Dios y por sus hermanos; se sabe
siempre en casa. Y es eso lo que a su
vez lo acerca a los demads, para darles
también ese calor de hogar que él
recibe de continuo. Asilo vivid, como
tantos otros, la beata Guadalupe: «La
certeza que tenia de la cercania de
Dios, de su amor por ella, la llenaba



de sencillez y serenidad y le hacia no
tener miedo de sus errores y de sus
defectos, e ir siempre para adelante
buscando querer en todo a Diosy a
los demas»™.

El camino hacia la santidad no es,
pues, un camino solitario, ni tampoco
un proyecto de salvacion
individualista. Todo en la vida de un
cristiano dice relacion, familia. E1
Sefior, nuestros hermanos, nuestros
hijos, nuestros padres, nuestros
amigos, nuestros colegas... son la
razon de ser de nuestros esfuerzos,
de nuestros vencimientos. Si no fuera
por ellos quiza dejariamos de luchar,
quiza nos rendiriamos... Pero
sabemos que, igual que podemos
contar con su apoyo, cuentan ellos
con nosotros; en fin, que nos
necesitan: «Yo soy una mision en esta
tierra, y para eso estoy en este
mundo. Hay que reconocerse a si
mismo como marcado a fuego por
esa mision de iluminar, bendecir,



vivificar, levantar, sanar, liberar»™.

Asi han vivido los santos: de Dios y
para Dios; de los demas y para los
demas.

Cuando san Josemaria pensaba en el
destino de nuestro viaje, imaginaba
el momento en que «toda la
Grandeza de Dios, toda la Sabiduria
de Dios y toda la Hermosura de Dios,
toda la vibracion, todo el color, jtoda
la armonia!» se volcaria en «ese
vasito de barro que somos cada uno
de nosotros»””. Y se echaba a un
lado, imaginando a sus hijos aun mas
arriba: «Tengo una debilidad y es
que os quiero mucho. Pienso que mi
Cielo va a consistir en colarme por
una puertecita y ponerme en un
rincon, mirando y amando a la
Trinidad Beatisima. Y desde alli,
escondido, ver en el paraiso a mis
hijas y a mis hijos muy en alto, muy
cerca de Dios»™".



M A. Luciani (Beato Juan Pablo I), «In
occasione del restauro dell’organo
della chiesa di Canale d’Agordo», en
Opera Omnia, Vol. 9, EMP, Padua
1989, p. 457.

! San Josemaria, notas de una
reunion familiar, 7-VI-1975, citado en
S. Bernal, Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid 1980, 62 ed., p. 174. Cfr.
también p.ej. Camino, nn. 218, 255,
399, 737; Surco, n. 817; Forja, nn. 777,
818.

Bl Se trata en particular de uno de
los hilos conductores del evangelio
de san Juan. Cfr. p. ej. los didlogos
con la Samaritana (Jn 4,10-14) y con
Marta (Jn 11,25-27); cfr. también Jn
5,39-40; 7,37-39; 10,10.

I San Josemaria, Amigos de Dios, n.
214.



51 Ibidem, n. 301.

6] Benedicto XVI, Audiencia, 15-
I1-2006.

" Cfr. Lc 10,22; Jn 5,26; 17,24; Sal 2,7.
81 Amigos de Dios, n. 310.
®l  Amigos de Dios, n. 111.

1% San Juan Pablo II, Carta
apostolica Novo millennio ineunte (6-
1-2001), n. 27.

"1 Amigos de Dios, n. 307.

2 San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 85.

131 Cfr. Catecismo de la Iglesia
catdlica, n. 739.

4 Cfr. Misal Romano, Credo de
Nicea-Constantinopla; Catecismo, n.
202.



131 San Juan XXIII, Discurso, 5-
VI-1960.

% San Josemaria, citado en A.
Sastre, Tiempo de caminar, Rialp,
Madrid 1989, p. 252.

07 Camino, n. 267.

81 F. Ocdriz, «Guadalupe: un camino
al cielo en la vida cotidiana», ABC,
13-V-2019.

"9 Francisco, Evangelii gaudium, 1.
273.

29 San Josemaria, notas de una
reunion familiar, 20-X-1968, citado
en A. Sastre, Tiempo de caminar, p.
625.

11 San Josemaria, notas de una
reunion familiar, 5-IV-1970, citado en
thidem.

Carlos Ayxela




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/combate-
cercania-mision-1-elige-la-vida/
(16/02/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/combate-cercania-mision-1-elige-la-vida/
https://opusdei.org/es-ni/article/combate-cercania-mision-1-elige-la-vida/
https://opusdei.org/es-ni/article/combate-cercania-mision-1-elige-la-vida/

	Combate, cercanía, misión (1): «Elige la Vida»

