
opusdei.org

Carta del Prelado
(octubre 2010)

El Prelado del Opus Dei habla
en esta carta sobre los ángeles
custodios, a quienes la Iglesia
festeja el 2 de octubre, día en el
que también se recuerda la
fundación del Opus Dei.

07/10/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Estalla el alma en alegría al imaginar
el gozo de nuestro Padre el 2 de
octubre de 1928. Unámonos a aquella



oración que, de rodillas, salió de su
alma ante la confianza que le
mostraba el Cielo y demos vueltas —
muchas, en cada jornada— a la
realidad de que también nosotros
estábamos comprendidos en esa
manifestación de Dios a San
Josemaría.

Ángeles del Señor, bendecid al Señor;
alabadlo y glorificadlo
eternamente[1]. Con estas palabras
de la Sagrada Escritura comienza la
Misa de mañana, fiesta de los Santos
Ángeles Custodios, que han de tener
un eco muy fuerte en las mujeres y
en los hombres del Opus Dei. Nos
pueden servir de cauce para alzar
nuestro agradecimiento a Dios en
este nuevo aniversario de la
fundación, pues —como afirmaba
nuestro Padre— no es casualidad
que Dios haya inspirado su Obra el
día en que la Iglesia les hace fiesta
(...). Les debemos mucho más de lo
que pensáis[2]. Me da alegría



recordaros que muchas veces —y
concretamente en Argentina, en La
Chacra— San Josemaría nos sugirió
que, al entrar en el oratorio,
manifestásemos nuestra gratitud a
los ángeles por la perpetua corte que
hacen al Señor en la Eucaristía.

Pensad que la devoción a los ángeles
tiene honda raigambre en la Iglesia.
Podría decirse que casi no hay
página de la Escritura Santa —tanto
del Antiguo como del Nuevo
Testamento— en la que no aparezcan
estas criaturas puramente
espirituales, que gozan de la visión
beatífica y están al servicio de los
designios divinos[3]. En una de sus
catequesis, Juan Pablo II hacía notar
que negar su existencia obligaría a
revisar radicalmente la misma
Sagrada Escritura y, con ella, toda la
historia de la salvación[4],
incurriendo en el más craso error.



La fiesta de mañana nos ofrece la
ocasión de tratar más a estos seres
celestiales, considerando ante todo
que son criaturas de Dios y que sólo
Jesucristo es el centro del mundo
angélico y del entero cosmos. La
primacía de Cristo, Verbo encarnado,
sobre la creación, es uno de los
fundamentos de la fe católica. En Él
fueron creadas todas las cosas en los
cielos y sobre la tierra, las visibles y
las invisibles, sean los tronos o las
dominaciones, los principados o las
potestades. Todo ha sido creado por
Él y para Él[5].

«¿Qué es un ángel?», se preguntaba
el Papa Benedicto XVI. Y respondía:
«La Sagrada Escritura y la Tradición
de la Iglesia nos hacen descubrir dos
aspectos. Por una parte, el ángel es
una criatura que está en la presencia
de Dios, orientada a Dios con todo su
ser. Los tres nombres de los
Arcángeles acaban con la palabra
"El", que significa "Dios". Dios está



inscrito en sus nombres, en su
naturaleza. Su verdadera naturaleza
es estar en Él y para Él»[6].

Estas afirmaciones ponen de relieve
que la misión más importante de los
ángeles se concreta en adorar a la
Santísima Trinidad, en elevar
constantemente un canto de acción
de gracias al Creador y Señor de
todas las cosas, las visibles y las
invisibles. Tanto los ángeles como los
hombres hemos sido creados para el
mismo fin. Ellos ya lo han alcanzado,
nosotros estamos de camino. Por eso,
resulta muy conveniente contar con
su auxilio para que nos enseñen a
recorrer la senda que conduce al
Cielo. Yo rezo e invoco todos los
días a los ángeles —comentaba
nuestro Padre en una ocasión— y
acudo a la intercesión de los
Custodios de mis hijos, para que
todos sepamos hacer la corte a
nuestro Dios. Así seremos celosos,
almas decididas a llevar el



consuelo de la doctrina de Dios a
las criaturas[7].

San Josemaría impulsó a invocar a
los ángeles al comenzar cada día la
meditación, después de haber pedido
la intercesión de la Madre de Dios y
de San José. ¿Con qué devoción
acudimos a ellos? ¿Con qué
seguridad de ser oídos? Y
especialmente a propósito de la
celebración eucarística, comentaba
nuestro Padre: yo aplaudo y ensalzo
con los Ángeles: no me es difícil,
porque me sé rodeado de ellos,
cuando celebro la Santa Misa.
Están adorando a la Trinidad[8].
También cuando visitamos a Jesús
presente en el tabernáculo, y quizá
no sabemos cómo saludarle ni cómo
manifestarle nuestro agradecimiento
o nuestra adoración, podemos imitar
el ejemplo de San Josemaría. Cuando
entro en el oratorio —nos confiaba
— no me da ningún reparo decir al
Señor: Jesús, te amo. Y alabo al



Padre, y al Hijo, y al Espíritu Santo
(...). Y me acuerdo de saludar a los
ángeles, que custodian el Sagrario
en una vigilia de amor, de
adoración, de reparación,
haciendo la corte al Señor
Sacramentado. Les agradezco que
estén allí todo el día y toda la
noche, porque yo no puedo hacerlo
más que con el corazón: ¡gracias,
Santos Ángeles, que hacéis la corte
y acompañáis siempre a Jesús en la
Sagrada Eucaristía![9]. Os sugiero
que, jornada tras jornada, queráis
uniros a la oración de nuestro
Fundador, el día 2 de octubre de
1928: que no decaiga en nosotros el
diálogo de gratitud y de
responsabilidad con que respondió
nuestro Padre.

Por ser grandes adoradores de la
Trinidad Santísima, pueden cumplir
a la perfección «el segundo aspecto
que caracteriza a los ángeles: son
mensajeros de Dios. Llevan a Dios a



los hombres, abren el cielo y así
abren la tierra. Precisamente porque
están en la presencia de Dios, pueden
estar también muy cerca del
hombre»[10]. Nos lo reveló Jesucristo
cuando, hablando del amor de Dios
Padre por los niños y por los que se
hacen como niños, señaló: guardaos
de despreciar a uno de estos
pequeños, porque os digo que sus
ángeles en los cielos están viendo
siempre el rostro de mi Padre que está
en los cielos[11].

Fundada en éste y en otros textos
inspirados, la Iglesia enseña que
«desde la infancia a la muerte, la
vida humana está rodeada de su
custodia y de su intercesión»[12]. Y
hace suya una afirmación frecuente
en los escritos de los Padres de la
Iglesia: «Cada fiel tiene a su lado un
ángel como protector y pastor para
conducir su vida»[13]. De entre los
espíritus celestiales, los ángeles
custodios han sido colocados por



Dios al lado de cada hombre y de
cada mujer. Son nuestros cercanos
amigos y aliados en la pelea que nos
enfrenta —como afirma la Escritura
— a las insidias del diablo. Porque no
es nuestra lucha contra la sangre o la
carne, sino contra los principados, las
potestades, las dominaciones de este
mundo de tinieblas, y contra los
espíritus malignos que están en los
aires[14]. Nuestro Padre se hace eco
de esta enseñanza de modo
lapidario: acude a tu Custodio, a la
hora de la prueba, y te amparará
contra el demonio y te traerá
santas inspiraciones[15].

Un escritor cristiano del siglo II
ofrece algunas señales para
reconocer las insinuaciones de los
ángeles buenos y cómo distinguirlas
de las de los ángeles malos. «El ángel
de la justicia —escribe— es delicado,
y pudoroso, y manso, y tranquilo. Así
pues, cuando subiere a tu corazón
este ángel, al punto se pondrá a



hablar contigo sobre la justicia, la
castidad, la santidad, sobre la
mortificación y sobre toda obra justa
y sobre toda virtud gloriosa. Cuando
todas estas cosas subieren a tu
corazón, entiende que el ángel de la
justicia está contigo. He ahí, pues, las
obras del ángel de la justicia. Cree,
por tanto, a éste y a sus obras»[16].

La lucha entre el bien y el mal —
triste herencia del pecado de origen
— es una constante en la existencia
humana sobre la tierra. Resulta
lógico, por eso —como reza una
antigua oración—, que acudamos a
los ángeles de la guarda: Sancti
Angeli Custodes nostri, defendite nos
in prœlio ut non pereamus in
tremendo iudicio; Santos Ángeles
Custodios: defendednos en la batalla,
para que no perezcamos en el
tremendo juicio.

Desde muy joven, nuestro Fundador
cultivó una honda devoción a los



ángeles, y especialmente a su propio
ángel de la guarda. Luego, a partir
del momento de la fundación del
Opus Dei, su biografía rebosa de
detalles en los que se manifiesta una
piedad recia y confiada a esos
adoradores de Dios, buenos
acompañantes en el camino del
Cielo. También en sus escritos hay
abundantes referencias al ministerio
de los ángeles en favor de los
hombres, porque —como señala la
Escritura— ¿acaso no son todos ellos
espíritus destinados al servicio,
enviados para asistir a los que tienen
que heredar la salvación?[17]. Tan
grande era su fe en la intervención
de los ángeles, que enseñó a
considerarlos como aliados
importantes en la labor apostólica. 
Gánate al Ángel Custodio de aquel
a quien quieras traer a tu
apostolado. —Es siempre un gran
"cómplice"[18], escribió en Camino.
Y en otro lugar, al considerar que
muchas veces el ambiente en el que



uno debe desenvolverse por motivos
profesionales, sociales, etc., se halla
muy lejos de Dios, aseguraba: ¿Que
hay en ese ambiente muchas
ocasiones de torcerse? —Bueno.
Pero, ¿acaso no hay también
Custodios?[19].

El repicar de las campanas de la
iglesia de Nuestra Señora de los
Ángeles, que no se apagó nunca en
los oídos de nuestro Padre, debe
resonar en los nuestros, como un
recuerdo de que toda nuestra
existencia ha de ser un adorar a Dios
con la Santísima Virgen, con los
ángeles y con toda la Iglesia
triunfante.

También cultivaba nuestro Padre un
trato de amistad con el arcángel que
—según algunos Padres de la Iglesia
— asiste a cada sacerdote en las
labores propias del ministerio. Es
muy probable —decía en cierta
ocasión— la opinión de que los



sacerdotes tienen un ángel
especialmente encargado de
atenderles. Pero hace muchos,
muchísimos años, leí que cada
sacerdote tiene un Arcángel
ministerial, y me conmoví. Me he
hecho una especie de aleluya como
jaculatoria, y se la repito al mío,
por la mañana y por la noche. A
veces he pensado que no puedo
tener esta fe porque sí, porque lo
haya escrito un Padre de la Iglesia
cuyo nombre ni siquiera recuerdo.
Entonces considero la bondad de
mi Padre Dios y estoy seguro de
que, rezando a mi Arcángel
ministerial, aunque no lo tuviera,
el Señor me lo concederá, para que
mi oración y mi devoción tengan
fundamento[20].

Detengámonos frecuentemente en
estas y otras enseñanzas sobre los
santos ángeles y esforcémonos para
ponerlas en práctica, cada uno a su
modo. Acudamos a su auxilio con



intimidad y confianza. Dificultades
internas que parezcan insuperables,
obstáculos exteriores que se
asemejen a auténticos muros, se
superarán con la asistencia de estos
amigos tan poderosos a cuya
custodia nos ha confiado el Señor.
Pero se necesita, como enseñaba
nuestro Fundador bebiendo en las
fuentes de la tradición espiritual de
la Iglesia, que se consolide una
auténtica amistad con nuestro ángel
custodio y con los de las demás
personas a las que nos dirigimos
apostólicamente. Porque el Ángel
Custodio es un Príncipe del Cielo
que el Señor nos ha puesto a
nuestro lado para que nos vigile y
ayude, para que nos anime en
nuestras angustias, para que nos
sonría en nuestras penas, para que
nos empuje si vamos a caer, y nos
sostenga[21].

Consuela muchísimo esta otra
reflexión, que San Josemaría dejó



escrita en Surco: el Ángel Custodio
nos acompaña siempre como
testigo de mayor excepción. Él será
quien, en tu juicio particular,
recordará las delicadezas que
hayas tenido con Nuestro Señor, a
lo largo de tu vida. Más: cuando te
sientas perdido por las terribles
acusaciones del enemigo, tu Ángel
presentará aquellas corazonadas
íntimas —quizá olvidadas por ti
mismo—, aquellas muestras de
amor que hayas dedicado a Dios
Padre, a Dios Hijo, a Dios Espíritu
Santo. Por eso, no olvides nunca a
tu Custodio, y ese Príncipe del
Cielo no te abandonará ahora, ni
en el momento decisivo[22].

En nuestra pelea espiritual y en el
apostolado, contamos siempre con el
interés y la protección de la Reina de
los Ángeles. En este mes se celebra
una fiesta suya bajo la advocación
del Rosario. Esta devoción mariana
es arma poderosa[23] en todas las



batallas por la gloria de Dios y la
salvación de las almas. Ojalá crezca,
con especial cariño, el rezo piadoso
de esta plegaria durante las
próximas semanas, con la convicción
de que nuestra Madre del cielo, a lo
largo del año mariano que
recorremos, se lucirá y nos obtendrá
de su Hijo gracias abundantísimas.

Para concluir, os recuerdo que el
próximo día 6 es el aniversario de la
canonización de nuestro Padre.
Pidamos al Señor, por su intercesión,
que el gozo sobrenatural que nos
inundó en aquella fecha, y el impulso
hacia la santidad que entonces
recibimos, se mantengan vivos y
pujantes en sus hijas y en sus hijos
del Opus Dei, y en todas las personas
que se acercan a la Obra. Os confieso
que cotidianamente me dirijo a San
Josemaría para que se haga muy
presente en cada uno de nosotros
aquella exclamación —«el santo de la
vida ordinaria»— con que le designó



el Siervo de Dios Juan Pablo II[24].
Cabe aplicarla también así: San
Josemaría es el santo que nos asiste
en todas las circunstancias de cada
jornada. Aprovechemos más esa
"ocupación" de nuestro Padre, que
nos quiere mucho, mucho, pero que
nos quiere santos.

Realmente, cada mes hay muchas
fiestas de la Iglesia y efemérides de la
historia de la Obra: repasadlas, para
que nuestro serviam! cotidiano sea
muy generoso.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de octubre de 2010.

[1] Dn 3, 59.

[2] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 24-XII-1963.



[3] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 331-333.

[4] Cfr. Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 9-VII-1986.

[5] Col 1, 16.

[6] Benedicto XVI, Homilía, 29-
IX-2007.

[7] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, octubre de 1972.

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 89.

[9] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 6-I-1972.

[10] Benedicto XVI, Homilía, 29-
IX-2007.

[11] Mt 18, 10.

[12] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 336.



[13] San Basilio, Contra Eunomio 3, 1
(PG 29, 656B).

[14] Ef 6, 12.

[15] San Josemaría, Camino, n. 567.

[16] Hermas, El Pastor, Mandamiento
VI, n. 2.

[17] Hb 1, 14.

[18] San Josemaría, Camino, n. 563.

[19] Ibid., n. 566.

[20] San Josemaría, Notas de una
meditación, 26-XI-1967.

[21] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 16-VI-1974.

[22] San Josemaría, Surco, n. 693.

[23] San Josemaría, Santo Rosario,
prólogo.



[24] Cfr. Juan Pablo II, Litteras
Decretales para la canonización de
nuestro Padre, 6-X-2002.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/carta-del-
prelado-octubre-2010/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-octubre-2010/
https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-octubre-2010/
https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-octubre-2010/

	Carta del Prelado (octubre 2010)

