
opusdei.org

Carta del Prelado
(enero 2011)

Haciéndose eco del mensaje del
Santo Padre para el nuevo año,
el Prelado del Opus Dei habla
en su carta de enero de la
libertad, necesaria para "amar
a a Dios y por Él a todos los
hombres".

05/01/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Desde la noche de Navidad, y
repetidamente a lo largo de las



jornadas siguientes, la liturgia pone
en nuestros labios las palabras de un
Salmo: cantad al Señor un cántico
nuevo, cantad al Señor, la tierra
entera. Cantad al Señor, bendecid su
Nombre; anunciad, día tras día, su
salvación. Proclamad su gloria a las
naciones, sus maravillas a todos los
pueblos [1] .

Esta reiterada invitación a la alegría
tiene un motivo claro: el nacimiento
del Hijo de Dios, que se ha hecho
hombre sin dejar de ser Dios, para
alcanzarnos la verdadera libertad. « 
Dios Padre, cuando llegó la
plenitud de los tiempos, envió a su
Hijo Unigénito, que —por obra del
Espíritu Santo— tomó carne en
María siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,
redimiendo al hombre del pecado, 
adoptionem filiorum reciperemus
( Gal 4, 5), fuéramos constituidos
hijos de Dios, capaces de participar
en la intimidad divina: para que



así fuera concedido a este hombre
nuevo, a esta nueva rama de los
hijos de Dios (cfr. Rm 6, 4-5),
liberar el universo entero del
desorden, restaurando todas las
cosas en Cristo (cfr. Ef 1, 9-10), que
las ha reconciliado con Dios (cfr. 
Col 1, 20)» [2] .

El Redentor nos ha traído, además de
otros bienes innumerables, el gran
don de la libertad, para poder servir
a Dios por amor, movidos
interiormente por el Espíritu Santo,
que nos ha hecho «hijos en el Hijo» 
[3] . Por nuestra incorporación al
Cuerpo místico de Cristo, se ha
arrojado lejos de nosotros el temor
que nos sujetaba a esclavitud. Como
recuerda San Pablo: fuisteis llamados
a la libertad (...). Para esta libertad
Cristo nos ha liberado. Manteneos,
por eso, firmes, y no os dejéis sujetar
de nuevo bajo el yugo de la
servidumbre [4] .



San Josemaría, comentando unas
palabras del Evangelio — veritas
liberabit vos [5] , la verdad os hará
libres—, escribía: « ¿Qué verdad es
ésta, que inicia y consuma en toda
nuestra vida el camino de la
libertad? Os la resumiré, con la
alegría y con la certeza que
provienen de la relación entre Dios
y sus criaturas: saber que hemos
salido de las manos de Dios, que
somos objeto de la predilección de
la Trinidad Beatísima, que somos
hijos de tan gran Padre. Yo pido a
mi Señor que nos decidamos a
darnos cuenta de eso, a saborearlo
día a día: así obraremos como
personas libres. No lo olvidéis: el
que no se sabe hijo de Dios,
desconoce su verdad más íntima, y
carece en su actuación del dominio
y del señorío propios de los que
aman al Señor por encima de todas
la cosas» [6] . Recojo tantas
consideraciones de nuestro Padre
porque son como monedas de oro



que el Señor pone en nuestras
manos; saquemos todo el sentido que
les daba quien sólo buscaba
fomentar el seguimiento de
Jesucristo y el servicio a la Iglesia
Santa y a las almas. Sí, os vuelvo a
sugerir: acudid más a este tesoro, que
nos unirá hondamente al querer del
Cielo.

La libertad de amar a Dios y, por Él, a
todos los hombres, surge como una
de las principales consecuencias de
la filiación divina. Por eso hemos de
defenderla, respetarla y promoverla
en todos los órdenes de la existencia.
Es éste el tema señalado para la
Jornada Mundial de la Paz que se
celebra hoy, primer día de enero. En
su Mensaje, titulado La libertad
religiosa, camino para la paz,
Benedicto XVI dirige un vibrante
llamamiento a los estadistas, a los
líderes religiosos y a todos los
hombres y mujeres de buena
voluntad, para que promuevan y



defiendan este bien grandísimo,
propio de quienes han sido creados a
imagen y semejanza de Dios, que —
junto con el bien de la vida—
constituye el fundamento más hondo
de todos los derechos de la persona.
«En efecto —escribe el Papa—, la
apertura a la verdad y al bien, la
apertura a Dios, enraizada en la
naturaleza humana, confiere a cada
hombre plena dignidad, y es garantía
del respeto pleno y recíproco entre
las personas. Por tanto, la libertad
religiosa se ha de entender no sólo
como ausencia de coacción, sino
antes aún como capacidad de
ordenar las propias opciones según
la verdad» [7] .

Nos viene a la memoria la
apasionada defensa del don divino
de la libertad, que San Josemaría
llevó a cabo durante toda su vida.
Muy claramente se manifiesta en su
respuesta a la pregunta de un
periodista. Decía nuestro Fundador:



« el Opus Dei, desde que se fundó,
no ha hecho nunca
discriminaciones: trabaja y
convive con todos, porque ve en
cada persona un alma a la que hay
que respetar y amar. No son sólo
palabras; nuestra Obra es la
primera organización católica que,
con la autorización de la Santa
Sede, admite como Cooperadores a
los no católicos, cristianos o no. He
defendido siempre la libertad de
las conciencias. No comprendo la
violencia: no me parece apta ni
para convencer ni para vencer; el
error se supera con la oración, con
la gracia de Dios, con el estudio;
nunca con la fuerza, siempre con
la caridad» [8] .

Desgraciadamente, el derecho civil a
honrar y servir a Dios según el
dictado de la propia conciencia,
encuentra hoy grandes dificultades
en muchos países. En no pocos
lugares, como lamenta con dolor el



Romano Pontífice, «los cristianos son
actualmente el grupo religioso que
sufre el mayor número de
persecuciones a causa de su fe» [9] ;
una persecución que con frecuencia
—hemos sido testigos de este hecho
recientemente, una vez más—
desemboca en el martirio. «En otras
regiones —prosigue el Santo Padre—,
se dan formas más silenciosas y
sofisticadas de prejuicio y de
oposición hacia los creyentes y los
símbolos religiosos » [10] . Ocurre
incluso en naciones de mayoría y de
tradición cristiana multisecular. Ante
estos abusos del poder, ningún
hombre y ninguna mujer honrados
deben permanecer indiferentes.
«Todo esto no se puede aceptar,
porque constituye una ofensa a Dios
y a la dignidad humana; además es
una amenaza a la seguridad y a la
paz, e impide la realización de un
auténtico desarrollo humano
integral» [11] .



No penséis que la situación actual
sea inédita. Quizá en nuestros días se
manifiesta con mayor extensión y
con matices nuevos, también porque
las comunicaciones son más fáciles y
rápidas, aunque no siempre en la
opinión pública se atribuye a la
intolerancia religiosa el relieve que
merece. Pero no supone algo nuevo
en la historia, como Jesús mismo
advirtió: si el mundo os odia, sabed
que antes que a vosotros me ha
odiado a mí (...). No es el siervo más
que su señor. Si me han perseguido a
mí, también a vosotros os
perseguirán. Si han guardado mi
doctrina, también guardarán la
vuestra [12] .

Había sido anunciado en el Antiguo
Testamento. Escuchemos de nuevo a
San Josemaría: « recordad el salmo
segundo: ¿por qué se han
amotinado las naciones, y los
pueblos traman cosas vanas? Se
han levantado los reyes de la



tierra, y se han reunido los
príncipes contra el Señor y contra
su Cristo ( Sal 2, 1-2). ¿Lo veis?
Nada nuevo. Se oponían a Cristo
antes de que naciese; se le
opusieron, mientras sus pies
pacíficos recorrían los senderos de
Palestina; lo persiguieron después
y ahora, atacando a los miembros
de su Cuerpo místico y real. ¿Por
qué tanto odio, por qué este
cebarse en la cándida simplicidad,
por qué este universal
aplastamiento de la libertad de
cada conciencia?» [13] . Pregunta
que se han formulado innumerables
personas a lo largo de los siglos. La
respuesta nos la ofrece la Sagrada
Escritura, especialmente el libro del
Apocalipsis, que —con un lenguaje
lleno de imágenes y símbolos—
describe las luchas de la Iglesia en el
curso de la historia, hasta que
Jesucristo venga en su gloria para
tomar posesión definitiva de su
reino.



«¿Que hay muchos empeñados en
comportarse con injusticia?» ,
escribía San Josemaría. « Sí, pero el
Señor insiste: pídeme, te daré las
naciones en herencia, y extenderé
tus dominios hasta los confines de
la tierra. Los regirás con vara de
hierro y como a vaso de alfarero
los romperás ( Sal 2, 8-9). Son
promesas fuertes, y son de Dios: no
podemos disimularlas. No en vano
Cristo es Redentor del mundo, y
reina, soberano, a la diestra del
Padre» [14] . La oración es la
primera exhortación del Papa en su
Mensaje: «invito a los católicos a
rezar por sus hermanos en la fe, que
sufren violencias e intolerancias, y a
ser solidarios con ellos» [15] .
Dirijámonos al Señor, cada día, con
verdadera fe y confianza, con una
petición sincera por todos los que
sufren persecución —larvada o
descubierta— a causa de sus
convicciones religiosas. Os invito a
actuar así, sirviéndome de aquellas



palabras del Señor que estaban con
frecuencia en labios de nuestro
Padre, y que en la Obra recitamos
cada día: ut omnes unum sint! [16] ;
que todos sean una sola cosa, por el
amor a Dios y el respeto a quienes
son imagen de Dios. Así podemos
colaborar en «la construcción de un
mundo en el que todos puedan
profesar libremente su religión o su
fe, y vivir su amor a Dios con todo el
corazón, con toda el alma y con toda
la mente (cfr. Mt 22, 37) » [17] .

Para que este anhelo de fraternidad
universal no se quede en un deseo
inoperante, esmerémonos en tratar
con la máxima comprensión y
delicadeza a los demás católicos, a
cada uno, amando todos los caminos
que en el seno de la Iglesia conducen
a Dios. Acordémonos del pasaje del
Evangelio, que narra la intolerancia
de algunos Apóstoles de Jesús —aún
no había descendido sobre ellos el
Espíritu Santo— ante las actuaciones



de quienes no se contaban entre el
número de los discípulos: Maestro,
hemos visto a uno que expulsaba
demonios en tu nombre y se lo hemos
prohibido, porque no viene con
nosotros. Jesús contestó: —No se lo
prohibáis, porque no hay nadie que
haga un milagro en mi nombre y
pueda a continuación hablar mal de
mí: el que no está contra nosotros, con
nosotros está [18] . Nuestro Padre
solía comentar así este pasaje: « hijos
míos, no pongáis nunca obstáculos
al trabajo apostólico de quienes
trabajen por Jesucristo (...). A
nosotros no nos molesta nadie. Nos
da mucha alegría que todos
trabajen: ¡que es un mar inmenso
el mundo de las almas!, ¡que
vosotros améis la labor de los
demás! No nos estorba nadie» [19] .

Actualmente, y siempre, una tarea de
importancia capital consiste en
enseñar a todos —especialmente a
las jóvenes generaciones— a



comportarse de esta manera. Por
ejemplo, ¡qué gran labor pueden
realizar un padre o una madre de
familia con sus hijos, en el seno del
hogar, con el ejemplo y con la
enseñanza oportuna! Y lo mismo en
la escuela, un profesor o una
profesora con criterio cristiano. Y un
amigo con sus amigos, en ese
apostolado de amistad y confidencia
que San Josemaría enseñó a realizar.
Este es un modo eficacísimo de
actuar, para desterrar « el
fundamentalismo religioso y el
laicismo» , que son —como señala el
Papa— «formas especulares y
extremas del rechazo del legítimo
pluralismo y del principio de
laicidad» [20] . Con una acción
capilar y constante, aunque pueda
parecer de poca importancia, se da
lugar a un fenómeno como el de la
piedra caída en el lago, que produce
círculos cada vez más amplios, cada
vez más lejos [21] . ¿Rechazas las
habladurías, por desgracia tan



comunes? ¿Te ejercitas en la
comprensión y, cuando resulta
necesario, sabes hacer la corrección
fraterna? ¿Respetas y no coartas el
carácter de los otros?

Además, cada uno, en uso de su
legítima libertad civil, procurará
influir en las costumbres sociales y
en las leyes con los medios honrados
que tenga a su alcance, invitando a
comprometerse en esta tarea de
comprensión a otras personas que,
aunque no tengan fe, son gentes de
buena voluntad. Porque « la libertad
religiosa no es patrimonio exclusivo
de los creyentes, sino de toda la
familia de los pueblos de la tierra. Es
un elemento imprescindible de un
Estado de derecho; no se puede negar
sin dañar al mismo tiempo los demás
derechos y libertades fundamentales,
pues es su síntesis y su cumbre »
[22] .



Nos acercamos a un nuevo
aniversario del nacimiento de
nuestro Padre. En estas fechas,
podemos hacerle el regalo de ser
muy fieles a sus enseñanzas y de
difundirlas, de modo que se extienda
más y mejor el conocimiento de su
figura y de sus escritos. Los que
hemos vivido a su lado y le hemos
tratado personalmente, podemos
atestiguar la verdad de aquellas
palabras que dejó escritas: « llevo
toda mi vida predicando la
libertad personal, con personal
responsabilidad. La he buscado y
la busco, por toda la tierra, como
Diógenes buscaba un hombre. Y
cada día la amo más, la amo sobre
todas las cosas terrenas: es un
tesoro que no apreciaremos nunca
bastante» [23] . En el paso por la
tierra y en las enseñanzas de este
sacerdote enamorado de Dios —y,
por tanto, de la libertad—,
hallaremos puntos de contacto con
las ansias de tantos amigos y



compañeros que buscan el bien y la
felicidad, y no los hallan, porque
nadie les ha indicado dónde se
encuentran.

Antes de terminar, deseo haceros
partícipes de mi alegría por haber
viajado a Bucarest, en Rumania,
antes de Navidad. Las personas de la
Obra que residen allí se
desenvuelven gustosamente, con
alegría, en medio de dificultades de
espacio, del mínimo necesario de
comodidad, como repetía nuestro
Padre apoyándose en la doctrina de
Santo Tomás de Aquino; y esa
realidad lleva consigo muchos frutos
de almas. Estuve sólo dos días, muy
intensos, en los que pude tocar con la
mano, una vez más, cómo el espíritu
del Opus Dei arraiga en lugares de
cultura y tradiciones diversísimas.
Ayudadme a dar gracias a Dios y
seguid pidiendo por la Iglesia y por el
Papa, bien unidos a todas mis
intenciones, ¡que son muchas!



Con todo cariño, os bendice y os
desea un año 2011 lleno de frutos
espirituales

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de enero de 2011.

________________

[1] Sal 95 [96] 1-3.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 183.

[3] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 22.

[4] Gal 5, 13 y 1.

[5] Jn 8, 32.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios , n.
26.



[7] Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz de 2011, 8-
XII-2010, n. 3.

[8] San Josemaría, Conversaciones , n.
44.

[9] Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz de 2011, 8-
XII-2010, n. 1. [

10] Ibid .

[11] Ibid .

[12] Jn 15, 18-20.

[13] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 185.

[14] Ibid ., n. 186.

[15] Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz de 2011, 8-
XII-2010, n. 1.

[16] Jn 17, 21.



[17] Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz de 2011, 8-
XII-2010, n. 1.

[18] Mc 9, 38-40.

[19] San Josemaría, Notas de una
meditación, 16-IV-1954.

[20] Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz de 2011, 8-
XII-2010, n. 8.

[21] Cfr. San Josemaría, Camino , n.
831.

[22] Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz de 2011, 8-
XII-2010, n. 5.

[23] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 184.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-enero-2011/


opusdei.org/es-ni/article/carta-del-
prelado-enero-2011/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-enero-2011/
https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-enero-2011/

	Carta del Prelado (enero 2011)

