opusdei.org

Carta del Prelado
(agosto 2009)

Carta mensual del Prelado, en
esta ocasion desde México. Las
fiestas marianas del mes de
agosto sirven a Mons.
Echevarria para invitarnos a
imitar la vida ordinaria y
cercana a Cristo de la Madre de
Dios.

04/08/2009

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Assumpta est Maria in ceelum, gaudet
exercitus angelorum[1]; Maria ha
sido llevada al cielo, en cuerpo y
alma, y los angeles participan de ese
gozo. También todos los cristianos
nos llenamos de alegria, porque la
Virgen vive eternamente en la
plenitud de Dios, contempla y ama a
la Trinidad Santisima en la gloria del
Cielo.

Al acercarse la solemnidad del 15 de
agosto, Asuncion de Nuestra Sefiora,
deseo recordaros que esta gran
festividad nos impulsa a elevar la
mirada hacia el cielo. No un cielo
hecho de ideas abstractas, ni
tampoco un cielo imaginario
creado por el arte, sino el cielo de
la verdadera realidad, que es Dios
mismo: Dios es el cielo. Y Fl es
nuestra meta, la meta y la morada
eterna, de la que provenimos y a la
que tendemos (...). Es una ocasion
para ascender con Maria a las
alturas del espiritu, donde se



respira el aire puro de la vida
sobrenatural y se contempla la
belleza mas auténtica, la de la
santidad[2]. ;Como y con qué
asiduidad recurrimos a la Virgen
para proceder siempre y en todo con
sentido sobrenatural? ;Pedimos a
nuestra Madre que crezca en
nuestras almas el espiritu
contemplativo?

Las palabras de Benedicto XVI, que
acabo de citar, son una eficaz
introduccion al misterio de fe que
nos disponemos a saborear una vez
mas. Como escribio San Josemaria,
misterio de amor es éste. La razon
humana no alcanza a
comprender. Solo la fe acierta a
ilustrar como una criatura haya
sido elevada a dignidad tan
grande, hasta ser el centro
amoroso en el que convergen las
complacencias de la Trinidad.
Sabemos que es un divino secreto.
Pero, tratandose de Nuestra



Madre, nos sentimos inclinados a
entender mas —si es posible
hablar asi— que en otras verdades
de fe[3]. Acudamos a nuestro Padre,
que contempla cara a cara a Dios, a
la Santisima Humanidad de
Jesucristo, a la Virgen, a los angeles y
a los demads santos, con el ruego
expreso de que nos obtenga luz del
Sefior para ahondar en esta verdad
de fe y de este modo amar masy
admirar mas a Santa Maria.

Os sugiero, en primer lugar, que
miremos a fondo la respuesta
cotidiana de la Virgen, que nos
detengamos —en la meditacion
personal— en los pasajes de la
Sagrada Escritura que nos hablan de
Ella: aunque se trata de un numero
reducido, en esos textos se contienen
ya todas las magnalia, las grandezas
de lo que el Espiritu Santo ha
querido revelarnos acerca de la
Madre de Dios y Madre nuestra: una
riqueza inmensa, que toca a cada



uno de nosotros descubrir, guiados
siempre por el Magisterio de la
Iglesia. Os aconsejo que repaseéis
también algun tratado de mariologia
y que os esforcéis por ahondar —
mediante una lectura meditada y
profunda— en las cosas inefables
que cumpliod en la Virgen el
Todopoderoso, cuyo nombre es
Santo[4]. El cantico del Magnificat,
que broto de los labios y del corazon
de Maria inspirada por el Espiritu
Santo, se nos muestra como la mejor
escuela para conocer, tratar e imitar
a nuestra Madre: es un retrato, un
verdadero icono de Maria, en el
que podemos verla tal cual es[5].

Fijémonos, de manera especial, en su
vida de oracion. Asi la descubrimos
al contemplar el primer misterio
gozoso del Rosario. La Sefiora del
dulce nombre, Maria, esta
recogida en oracion. Tu eres, en
aquella casa, lo que quieras ser:
un amigo, un criado, un curioso,



un vecino...[6]. Metdmonos
perseverantemente en esta escena
para acoger con seriedad la
invitacion de nuestro Padre.
Empefiémonos en encontrar —cada
uno, cada una— nuestro sitio, al
repasar diariamente ese
acontecimiento clave de la historia
de nuestra salvacion, y también en el
rezo del Angelus y del Rosario.
Podemos pensar en la Virgen, que se
mantiene constantemente en
conversacion con Dios, y asi se halla
cuando el Arcangel le transmite la
divina embajada. Lo mismo sucede
en el segundo misterio luminoso: la
confiada suplica que la Virgen
expone con su comentario en las
bodas de Cana, obtiene que Jesus
realice su primer milagro,
anticipando en cierto modo su hora,
y que los primeros seguidores de su
Hijo reciban el don de la fe, como
anota el Evangelio en pocas palabras:
sus discipulos creyeron en EI[7].



Precisamente San Juan, el discipulo
amado, nos transmite este dato. Nos
revela que la Santisima Virgen, que
hasta ese momento habia cuidado a
su Hijo durante los afios de vida
oculta en Nazaret, ha sido llamada a
continuar colaborando directamente
en el misterio de la Redencion. Este
designio divino se insinua en la
respuesta de Cristo a la suplica de su
Madre: Mujer, ;qué nos importa a tiy
a mi? Todavia no ha llegado mi
horal8]. El Sefior se refiere al
sacrificio de la Cruz. Cuando se
presente ese momento, querra —con
l6gica sobrenatural y humana— que
su Madre se halle junto a El, como
nueva Eva, para cooperar en la
restauracion de la vida sobrenatural
de las almas. Lo relata también San
Juan: estaban junto a la cruz de Jesus
su madre y la hermana de su Madre,
Marta de Cleofas, y Maria Magdalena.
Jesus, viendo a su Madre y al discipulo
a quien amaba, que estaba alli, dijo a
su madre: "Mujer, aqui tienes a tu



hijo". Después dice al discipulo: "Aqui
tienes a tu Madre". Y desde aquel
momento el discipulo la recibio en su
casal9].

Os recordaba, con palabras del Papa,
que la solemnidad de la Asuncion
nos invita a elevar los ojos al Cielo, la
morada definitiva a la que nos
dirigimos, pero sin olvidar —otra
ensefianza de Maria— que, antes de
ser trasladada en cuerpo y alma a la
gloria, la Virgen acompario de cerca a
Cristo en su Pasion y Muerte
redentoras. La nueva Eva siguio al
nuevo Adan en el sufrimiento, en
la pasion, asi como en el gozo
definitivo. Cristo es la primicia,
pero su carne resucitada es
inseparable de la de su Madre
terrena. Maria, y en Ella toda la
humanidad, esta implicada en la
Asuncion hacia Dios, y con Ella
toda la creacion (...). Nacen asi los
nuevos cielos y la nueva tierra, en
la que ya no habra ni llanto ni



lamento, porque ya no existira la
muerte (cfr. Ap 21, 1-4)[10].

La colaboracion de la Virgen en el
Sacrificio de la Cruz fue unica; por
eso la Iglesia la honra «con los titulos
de Abogada, Auxilio, Socorro,
Mediadora», sin que esto «reste ni
aflada nada a la dignidad y eficacia
de Cristo, iinico Mediador»[11]. En
esta cooperacion estrechisima a la
obra de la Redencion se sustenta
también el titulo de Mujer
eucaristica, con el que Juan Pablo II
la llamo en su ultima enciclica. La
Sagrada Eucaristia es la actualizacion
sacramental del sacrificio de la Cruz,
pues lo que se realizo en el Calvario
se hace presente en la Santa Misa. Y
no cabe pasar por alto que, en el
Golgota, el Sefior manifesto a la
Virgen su nueva maternidad. «Las
palabras de Jesus —apunta Juan
Pablo II— asumen su significado mas
auténtico en el marco de la mision
salvifica. Pronunciadas en el



momento del sacrificio redentor, esa
circunstancia les confiere su valor
mas alto. En efecto, el evangelista,
después de las expresiones de Jesus a
su Madre, afiade un inciso
significativo: "Sabiendo Jesus que ya
todo estaba cumplido” (Jn 19, 28),
como si quisiera subrayar que habia
culminado su sacrificio al
encomendar su Madre a Juan y, en €l,
a todos los hombres, de los que Ella
se convierte en Madre en la obra de
la salvacién»[12].

En cada Santa Misa, la Virgen se
halla misteriosamente presente junto
al altar donde se actualiza de modo
incruento el Sacrificio de la Cruz. En
ese insondable misterio —escribid
nuestro Padre—se advierte, como
entre velos, el rostro purisimo de
Maria: Hija de Dios Padre, Madre
de Dios Hijo, Esposa de Dios
Espiritu Santo[13]. Esta es la firme
conviccion de la Iglesia, expresada
en una de las oraciones que la



liturgia recomienda a los sacerdotes
para disponerse mejor a la
celebracion del Santo Sacrificio: Oh
Madre de piedad y misericordia,
Santisima Virgen Marta (...), acudo a
tu piedad para que, asi como estuviste
junto a tu dulcisimo Hijo clavado en la
Cruz, también estés junto a mi,
miserable pecador, y junto a todos los
fieles que aquiy en toda la Santa
Iglesia vamos a participar de aquel
divino sacrificio[14]. ¢Acudes
filialmente a Ella, en cada jornada,
antes de celebrar o de participar en
la Santa Misa?

La Virgen Santisima, desde Belén
hasta el Golgota, supo mostrar a
Cristo, conducir a Cristo, a los
discipulos —hombres y mujeres— de
su Hijo: si Juan, Maria Magdalena,
Salomé y las demas mujeres —como
nos detalla el Evangelio—
perseveraron firmes junto a la Cruz
de Jesus y fueron luego testigos de su
resurreccion, se debio a que no se



apartaron de Maria en aquellas
horas; a que la acogieron en su casa
—en todo el espacio de su caminar
espiritual— desde el momento
inefable en que Cristo los confié a su
Madre en el Calvario.

Hijas e hijos mios: la que es toda de
Dios, Mujer eucaristica y Maestra de
oracion, quiere que la tratemos, que
le pidamos que nos ensefie a
enamorarnos de Jesucristo con todo
nuestro corazon, con toda nuestra
alma, para responderle con entera
fidelidad en los diferentes momentos
y circunstancias. Un gran misterio de
amor se nos propone en la fiesta de
la Asuncion de la Virgen: Cristo
vencio la muerte con la
omnipotencia de su amor. Solo el
amor es omnipotente. Ese amor
impulso a Cristo a morir por
nosotros y asi a vencer a la muerte.
Si, js6lo el amor hace entrar en el
reino de la vida! Y Maria entro
detras de su Hijo, asociada a su



gloria, después de haber sido
asociada a su pasion. Entro alli con
impetu incontenible, manteniendo
abierto tras de si el camino a todos
nosotros. Por eso hoy la
invocamos: "Puerta del Cielo",
"Reina de los dngeles" y "Refugio
de los pecadores"[15].

Desgranemos piadosamente las
letanias y las demads oraciones
marianas —el Avemaria, la Salve, el
Rosario y las jaculatorias que el
carifio filial nos sugiera— con
esmerada devocion y piedad de hijos,
porque Maria, Virgen sin mancilla,
repard la caida de Eva: y ha
pisado, con su planta inmaculada,
la cabeza del dragon infernal[16].
Unidos a ese gran enamorado de la
Virgen, que fue y es nuestro Padre,
admiremos mas como el Padre, el
Hijo y el Espiritu Santo la coronan
como Emperatriz que es del
Universo. Y le rinden pleitesia de
vasallos los Angeles..., y los



patriarcasy los profetas y los
Apostoles..., y los martiresy los
confesoresy las virgenesy todos
los santos..., y todos los pecadores
ytuyyo[l17]. (Nos comportamos
nosotros asi?

En las cartas y documentos de
familia, San Josemaria solia firmar
con el nombre Mariano. Entremos,
pues, en la escuela de Mariano,
imitando a nuestro Padre en su
tierna devocién a la Santisima
Virgen, como hijos pequefios que en
todo momento se saben necesitados
de los cuidados de su Madre.

Santa Maria, ademas, se ha mostrado
siempre Madre del Opus Dei, desde
su nacimiento, y la Obra se ha
desarrollado al amparo de su manto:
nos ha precedido, acompaiiado y
seguido en todos los pasos de nuestra
historia familiar y de nuestro
peregrinar personal. En el mes de
agosto recordamos algunos de esos



momentos: la Consagracion de la
Obra al Corazon dulcisimo de la
Virgen, en Loreto, el 15 de agosto de
1951, que renovamos anualmente; la
invitacidn a acudir a la misericordia
divina por medio del Trono de la
gloria, que es Maria, el 23 de agosto
de 1971... Y tantas otras
intervenciones de la Reina de cielos y
tierra que ahora no resulta posible
enumerar.

En estos dias me encuentro en
México, adonde he acudido para
participar en la dedicacion de la
iglesia construida en honor de San
Josemaria, en el Distrito Federal. Con
cada una y con cada uno doy
también gracias a Dios, porque esta
circunstancia me ha permitido rezar
ante la Virgen de Guadalupe en la
Villa, con el recuerdo de los pasos de
nuestro Padre en 1970. Algunas de
las intenciones que entonces
llenaban el corazon de nuestro
Fundador se mantienen plenamente



actuales; otras ya se cumplieron,
gracias a la intercesion de nuestra
Madre. He acudido, insisto, en
nombre de todas y de todos —los que
ahora estamos en la Obra y los que
llegaran en el transcurso de los siglos
—, para rogar por la Iglesia, por el
Papa y sus colaboradores, por los
Obispos y sacerdotes del mundo
entero —especialmente en este Afio
sacerdotal—, por el Opus Dei y todo
el pueblo cristiano; por nuestro
personal enamoramiento cotidiano
de Jesucristo. Conservo muy presente
en mi memoria aquella locucion que
tanto removio a nuestro Padre, y que
nos relatd enseguida con una
conmocion visible, en agosto de 1970;
le vimos muy urgido a comportarse
como perseverante rezador. El Sefior
imprimio en su alma aquellas
palabras —clama, ne cesses![18] —
que deseo que incorporemos a
nuestra piedad y a nuestro quehacer.



Acompafadme en mis peticiones,
especialmente el 15 de agosto,
cuando renovemos la consagracion
al Corazon dulcisimo de Nuestra
Sefiora. Y repasemos con hondura
esta recomendacion de San
Josemaria: "Adeamus cum fiducia
ad thronum glorice, ut
misericordiam consequamur" (cfr.
Hb 4, 16). Que lo tengais muy en
cuenta en estos momentosy
también después. Yo diria que es
un querer de Dios: que metamos
nuestra vida interior personal
dentro de esas palabras que os
acabo de decir. A veces las
escucharéis sin ruido ninguno, en
la intimidad de vuestra alma,
cuando menos lo esperéis.
"Adeamus cum fiducia": id —
repito— con confianza al Corazon
Dulcisimo de Maria, que es Madre
nuestray Madre de Jesus. Y con
Ella, que es Medianera de todas la
gracias, al Corazon Sacratisimo y
Misericordioso de Jesucristo. Con



confianza también, y ofreciéndole
reparacion por tantas ofensas.
Que nunca os falte una palabra de
carifio: cuando trabajais, cuando
rezais, cuando descansdis, y
también con ocasion de las
actividades que parecen menos
importantes: cuando os divertis,
cuando contais una anécdota,
cuando hacéis un rato de
deporte...: con toda vuestra vida,
en una palabra. Poned un
fundamento sobrenatural en todo,
y un trato de intimidad con
Dios[19].

Con todo carifo, os bendice
vuestro Padre
+ Javier

México, 1 de agosto de 2009.




[1] Misal Romano, Asuncion de
Nuestra Sefiora, Aclamacion antes
del Evangelio.

[2] Benedicto XVI, Homilia en la
solemnidad de la Asuncion, 15-
VIII-2008.

[3] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 171.

[4] Lc 1, 49.

[5] Benedicto XVI, Homilia en la
solemnidad de la Asuncion, 15-
VIII-2005.

[6] San Josemaria, Santo Rosario,
primer misterio gozoso.

[7]Jn 2, 11.
[8] Ibid., 4.

[9] Jn 19, 25-27.



[10] Benedicto XVI, Homilia en la
solemnidad de la Asuncién, 15-
VIII-2008.

[11] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 62.

[12] Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 23-IV-1997.

[13] San Josemaria, La Virgen del
Pilar, articulo publicado en el "Libro
de Aragon', Zaragoza 1976.

[14] Misal Romano, Oraciones de
preparacion para la Santa Misa.

[15] Benedicto XVI, Homilia en la
solemnidad de la Asuncién, 15-
VIII-2008.

[16] San Josemaria, Santo Rosario,
quinto misterio glorioso.

[17] Ibid. [18] Is 58, 1.

[19] San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 9-1X-1971.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/carta-del-
prelado-agosto-2009/ (20/02/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-agosto-2009/
https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-agosto-2009/
https://opusdei.org/es-ni/article/carta-del-prelado-agosto-2009/

	Carta del Prelado (agosto 2009)

