
opusdei.org

Camino al
Centenario (4): La
cooperación del
trabajo humano al
proyecto de Dios
sobre el mundo

Esta entrega presenta la visión
de san Josemaría sobre el
trabajo como participación en
la obra creadora de Dios, en
continuidad con la tradición
bíblica y el Magisterio. Lejos de
ser una tarea meramente
instrumental y extrínseca, el
trabajo es una colaboración
activa en el perfeccionamiento
del mundo creado.



01/06/2025

A partir de la mitad del siglo XIX, el
tema del trabajo y sus dinámicas ha
entrado con más profundidad en la
reflexión teológica. Es la época de la
revolución industrial y los grandes
cambios socioculturales. Surgen
tensiones entre clases sociales. La
vida familiar y comunitaria
experimenta nuevas formas de
organización. Con la publicación de
la encíclica Rerum novarum (1891) de
León XIII, primera de una larga
tradición de encíclicas sociales, se va
desarrollando progresivamente la
Doctrina Social de la Iglesia. En las
primeras décadas del siglo XX nace la
teología de las realidades terrenas,
que entrará pronto en relación con
una incipiente teología del laicado.
En estos mismos años, antes y
alrededor del Concilio Vaticano II, se
experimentan nuevas formas de



acción pastoral, destinadas a
difundir el Evangelio en las nuevas
situaciones sociales y laborales.

La cuestión del valor del trabajo y el
papel de las actividades humanas en
la edificación del Reino de Dios
entran en las aulas del Concilio y son
objeto de un novedoso y profundo
desarrollo en la constitución 
Gaudium et spes, especialmente los
números 33-39. Los Padres
conciliares no temen plantear
preguntas exigentes:

«Siempre se ha esforzado el hombre
con su trabajo y con su ingenio en
perfeccionar su vida; pero en
nuestros días, gracias a la ciencia y la
técnica, ha logrado dilatar y sigue
dilatando el campo de su dominio
sobre casi toda la naturaleza […].
Ante este gigantesco esfuerzo que
afecta ya a todo el género humano,
surgen entre los hombres muchas
preguntas. ¿Qué sentido y valor tiene



esa actividad? ¿Cuál es el uso que
hay que hacer de todas estas cosas?
¿A qué fin deben tender los esfuerzos
de individuos y
colectividades?» (Gaudium et spes, n.
33).

A mediados del siglo XX, surgen
diversas obras teológicas que
abordan estas mismas cuestiones. Al
reflexionar sobre el sentido del
trabajo humano, varios autores
intentan aclarar lo que la perspectiva
cristiana, iluminada por el misterio
pascual de Jesucristo, aporta al
dinamismo del progreso social,
técnico y científico. ¿Dónde debe
situarse la esperanza cristiana: en la
construcción del Reino de Cristo ya
presente en la historia, en su
cumplimiento futuro al final de los
tiempos o en algún punto
intermedio? ¿De dónde emana la luz
que orienta el sentido de las
actividades humanas: del misterio de
la Encarnación o de su orientación



escatológica hacia la Jerusalén
celeste?

Muchos teólogos aportaron sus
propias reflexiones a este debate.
Entre ellos destacan Gustave Thils,
con Teología de las realidades
terrenas (1946); Marie-Dominique
Chenu, Hacia una teología del trabajo
(1955); Alfons Auer, El cristiano en la
profesión (1966); Johann Baptist
Metz, Teología del mundo (1968); y
Juan Alfaro, Hacia una teología del
progreso humano (1969). Todos
coinciden en subrayar que la
actividad humana en el mundo tiene
una dimensión espiritual y que, al
haber sido creados a imagen y
semejanza de Dios, el hombre y la
mujer cooperan activa y libremente
en su plan sobre la creación.

En las obras filosóficas y poéticas de
Karol Wojtyla, como luego en el
magisterio pontificio de san Juan
Pablo II, el trabajo humano ocupa un



lugar central. El profesor de Ética de
Lublín desarrolla la dimensión
inmanente del trabajo en el sujeto, es
decir, aquello que aporta a la
dignidad de la persona y a la
formación de su identidad. En su
obra poética, Wojtyla subraya que la
fatiga inherente al trabajo se traduce
en generosidad y afecto hacia
quienes se benefician de él,
revelando así un compromiso de
amor. La grandeza del trabajo
material, por tanto, no reside en el
producto final, sino en el sujeto que
lo realiza. El misterio del Verbo
encarnado fundamenta tanto la
dignidad de la persona que trabaja,
como la dignidad de la materia que
el trabajo transforma. Muchos
elementos de la “teología del trabajo”
del Karol Wojtyla confluirán
posteriormente en la encíclica 
Laborem exercens (1981), el
documento magisterial más extenso
y profundo hasta la fecha sobre el



significado humano y cristiano del
trabajo.

A lo largo del tiempo, el magisterio
de la Iglesia ha acompañado y sigue
acompañando las cuestiones que
surgen del progreso social y técnico,
pues la sociedad humana y las
dinámicas laborales evolucionan con
rapidez. El extraordinario progreso
del hombre, tanto en el conocimiento
de la realidad como en su capacidad
de transformarla, trae nuevas
perspectivas, pero también nuevos
desafíos que requieren una
orientación moral.

Una dignidad anclada en la
Escritura

Diversos autores han analizado las
enseñanzas de san Josemaría sobre
el trabajo, contextualizándolas
dentro del marco teológico y social
de su época[1]. Sus escritos no
entraron en debate con la teología de
su tiempo, ni se proponían



desarrollar el magisterio del Concilio
Vaticano II. Sin embargo, el fundador
del Opus Dei transmitió una
específica visión del trabajo que
merece ser estudiada con atención.
La luz fundacional que recibió de
Dios le llevó a una comprensión
renovada del mensaje bíblico sobre
la actividad humana en el mundo y
le proporcionó una nueva y más
profunda comprensión de la lógica
de la Encarnación.

El fundador del Opus Dei comentó
extensamente la presencia del
trabajo humano en la Sagrada
Escritura, especialmente en el libro
del Génesis, en el contexto de la
creación del hombre y de la mujer, y
en referencia al mandato recibido de
Dios de cultivar y poblar la tierra
(cfr. Amigos de Dios, n. 57; Es Cristo
que pasa, n. 47). El mundo, la tierra y
la materia son realidades buenas
porque han salido de las manos de
Dios, y el ser humano está llamado a



actuar según los fines que poseen en
los planes divinos (cfr. Es Cristo que
pasa, n. 112; Conversaciones, n. 114).
Asimismo, san Josemaría recurrió
con frecuencia a los libros
sapienciales, especialmente aquellos
que alaban las virtudes humanas, el
trabajo bien hecho y la sabia
administración del mundo recibido
de Dios.

En la economía del Nuevo
Testamento, marcada por la radical
novedad de la Encarnación del
Verbo, san Josemaría subrayó
muchas veces que Jesús de Nazaret,
verdadero Dios y verdadero hombre,
al asumir la naturaleza humana,
asumió también sobre sí el trabajo,
ejerciendo el oficio de tektón, de
artesano, que aprendió en el taller de
José (cfr. Es Cristo que pasa, n. 55).
Para explicar el sentido cristiano del
trabajo como camino de santificación
en medio del mundo, solía proponer
el ejemplo de los primeros cristianos:



siguiendo las enseñanzas de Jesús y
de los apóstoles, realizaron todo tipo
de actividades honradas y
santificables, transformando con la
caridad de Cristo la sociedad en la
que vivían y haciéndola más humana
(cfr. Conversaciones, n. 24; Surco, nn.
320, 490).

Mientras la época medieval no
elaboró una “espiritualidad del
trabajo” propiamente dicha, la
modernidad tendió a presentar al
hombre en oposición a Dios,
exaltando su razón y capacidad
técnica como fundamentos de una
dignidad y autonomía contrapuestas
a la autoridad del Creador. Ninguna
de estas etapas históricas, salvo
contadas excepciones, ofreció un
marco teológico o espiritual que
destacara al ser humano como
colaborador del poder creador de
Dios; alguien que, mediante su
trabajo, participa en su proyecto
para el mundo. Sin embargo, san



Josemaría está persuadido de que la
nueva fundación que Dios le pide
promover en la Iglesia implica
precisamente la difusión de esta
nueva visión del trabajo; mejor
dicho, la recuperación de una
perspectiva que el paso de los siglos
había hecho caer en el olvido.

«El trabajo es participación en la
obra creadora, es vínculo de unión
con los demás hombres y medio para
contribuir al progreso de la
humanidad entera, es fuente de
recursos para sostener a la propia
familia, es ocasión de
perfeccionamiento personal, es –e
importa en gran manera decirlo muy
claramente– modo y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora» (Carta 14, n. 4).

La dignidad del trabajo está anclada
en el mandato dado por Dios a
nuestros primeros padres y, en la
economía del Nuevo Testamento, en



el trabajo asumido por el Verbo
encarnado en el contexto de la vida
ordinaria de la Sagrada Familia de
Nazaret. Volver a subrayar esta
perspectiva es parte integrante de la
misión que san Josemaría atribuye a
la nueva fundación:

«El Señor suscitó el Opus Dei en 1928
para ayudar a recordar a los
cristianos que, como cuenta el libro
del Génesis, Dios creó al hombre
para trabajar. Hemos venido a
llamar de nuevo la atención sobre el
ejemplo de Jesús que, durante treinta
años, permaneció en Nazaret
trabajando, desempeñando un oficio.
En manos de Jesús el trabajo, y un
trabajo profesional similar al que
desarrollan millones de hombres en
el mundo, se convierte en tarea
divina, en labor redentora, en
camino de
salvación» (Conversaciones, n. 55).

Creación en camino



Presentar el trabajo humano como 
participación en el poder creador de
Dios es posible cuando se reconoce
que la creación posee una dimensión
histórica intrínseca, su ser in statu
viae –en estado de camino–, y por lo
tanto destinada a ser llevada a
término precisamente por el trabajo.
Un punto del Catecismo de la Iglesia
Católica (1997) ilustra de forma
sugerente este aspecto: «La creación
tiene su bondad y su perfección
propias, pero no salió plenamente
acabada de las manos del Creador.
Fue creada “en estado de vía” (in
statu viae) hacia una perfección
última todavía por alcanzar, a la que
Dios la destinó» (CIC, n. 302). El
Concilio Vaticano II había afirmado
claramente esta misma perspectiva,
desarrollándola en diversos puntos
de la constitución pastoral Gaudium
et spes, con el fin de exponer el valor
de las actividades humanas, su
legítima autonomía y su elevación,



por la caridad, al misterio pascual de
Jesucristo:

«Una cosa hay cierta para los
creyentes: la actividad humana
individual y colectiva o el conjunto
ingente de esfuerzos realizados por
el hombre a lo largo de los siglos
para lograr mejores condiciones de
vida, considerado en sí mismo,
responde a la voluntad de Dios. […]
Los hombres y mujeres que,
mientras procuran el sustento para sí
y su familia, realizan su trabajo de
forma que resulte provechoso y en
servicio de la sociedad, con razón
pueden pensar que con su trabajo
desarrollan la obra del Creador,
sirven al bien de sus hermanos y
contribuyen de modo personal a que
se cumplan los designios de Dios en
la historia» (Gaudium et spes, n. 34).

Al prolongar la obra del Creador, el
ser humano, por su condición de
criatura, no comparte la



trascendencia del acto creador de
Dios, sino que coopera en su
desarrollo a lo largo del tiempo. Su
participación se inscribe en el
progreso que la creación ha
experimentado y seguirá
experimentando en la historia. Y lo
hace con creatividad, reflejo de su
ser hecho a imagen y semejanza de
Dios.

Entendido y presentado como 
participación en el poder divino, el
trabajo deja de ser una mera
actividad extrínseca y transitoria,
limitada a la satisfacción de
necesidades materiales. Tampoco
puede reducirse a una carga
impuesta inexorablemente al ser
humano, fuente solo de fatiga y
estrés: aunque esta concepción sea
frecuente, asumirla implica adoptar
una perspectiva teológica y
antropológicamente errónea:



«Hemos de convencernos, por lo
tanto, de que el trabajo es una
estupenda realidad, que se nos
impone como una ley inexorable a la
que todos, de una manera o de otra,
estamos sometidos, aunque algunos
pretendan eximirse. Aprendedlo
bien: esta obligación no ha surgido
como una secuela del pecado
original, ni se reduce a un hallazgo
de los tiempos modernos. Se trata de
un medio necesario que Dios nos
confía aquí en la tierra, dilatando
nuestros días y haciéndonos
partícipes de su poder creador, para
que nos ganemos el sustento y
simultáneamente recojamos “frutos
para la vida eterna” (Jn 4,36): “el
hombre nace para trabajar, como las
aves para volar” (Jb 5,7)» (Amigos de
Dios, n. 57).

El cristianismo, por lo tanto, nos
invita a cambiar la actitud ante el
trabajo. Sería una visión
reduccionista considerarlo



únicamente como una necesidad
ineludible de la que quisiéramos
prescindir o como un obstáculo para
la realización de nuestros deseos y
nuestra personalidad. Por el
contrario, la antropología bíblica lo
presenta como una contribución
inteligente al progreso de la creación,
un mandato creativo que Dios otorgó
a los primeros seres humanos antes
del pecado de Adán:

«Desde el comienzo de su creación, el
hombre –no me lo invento yo– ha
tenido que trabajar. Basta abrir la
Sagrada Biblia por las primeras
páginas, y allí se lee que –antes de
que entrara el pecado en la
humanidad y, como consecuencia de
esa ofensa, la muerte y las
penalidades y miserias– Dios formó a
Adán con el barro de la tierra, y creó
para él y para su descendencia este
mundo tan hermoso, utoperaretur et
custodiret illum (Gn 2,15), con el fin



de que lo trabajara y lo
custodiase» (Amigos de Dios, n. 57).

Prolongar la creación mediante el
propio trabajo, sin embargo, no es un
proceso automático. No se trata de
insertar mecánicamente la actividad
humana dentro de un acto creador
divino que atraviesa la historia. Para
participar en la obra creadora
mediante su trabajo, el hombre
necesita ser dócil al Espíritu Santo,
Espíritu creador, e identificarse con
Jesucristo, sujeto de la recapitulación
y reconciliación del mundo con Dios.
Para realmente poder cooperar en la
acción divina, sea en la obra de
creación, redención o santificación,
es necesario estar en estado de
gracia, que manifiesta la actualidad
del amor de Dios en el sujeto. En
pocas palabras, solo siendo hombres
y mujeres de oración, y 
transformando el trabajo en oración
(cfr. Surco, n. 497; Amigos de Dios,
nn. 64-67), el trabajo se convierte en



«el punto de encuentro de nuestra
voluntad con la voluntad salvadora
de nuestro Padre celestial» (Carta 6,
n. 13).

Un programa de semejante
envergadura puede realizarse si el
trabajo entra en la vida de oración de
quien lo ejerce, como tema de su
diálogo con Dios. Solo así, la voluntad
de quien trabaja puede identificarse
con la voluntad de Dios: se
comprende dónde y cómo ejercitar la
caridad y las demás virtudes
cristianas, se reciben luces para
examinar la propia conciencia, se
orienta la propia actividad hacia la
verdad y el bien, se promueven
programas que tienden al bien
común y a la difusión del Evangelio
de Jesucristo.

Dar al mundo la forma de Cristo

Al meditar sobre el trabajo y
convertirlo en objeto de oración
personal, el cristiano aprende a



injertar su actividad en la obra de la
creación y de la salvación. Siguiendo
las inspiraciones del Espíritu Santo,
puede transformar el mundo dándole
la forma de Jesucristo, y así convertir
el trabajo humano en opus Dei,
trabajo de Dios. Este es el sentido
profundo de la afirmación de san
Josemaría de que el trabajo es el eje
en torno al cual debe girar la
santidad y el apostolado de quienes
se adhieren a la nueva fundación
que Dios, a través de él, ha suscitado
(cfr. Carta 31, nn. 10-11).

La centralidad del trabajo no es
meramente circunstancial, ya que las
virtudes y el apostolado, de
ordinario, se desarrollan en el
ámbito de las relaciones y los lugares
vinculados a la actividad laboral de
cada uno. Se trata, sobre todo, de una
centralidad proyectual, en la medida
en que ordena las realidades
terrenas a Dios precisamente a partir
de lo que el cristiano concibe, realiza



y pone en marcha a través de su
trabajo.

Estamos en un mundo en
construcción, en una historia abierta.
Por eso es necesario escuchar al
Espíritu para comprender, en las
situaciones cambiantes de la vida,
cómo dar al trabajo humano la forma
Christi. «Al acometer vuestro trabajo,
cualquiera que sea, haced, hijos
míos, un examen para comprobar, en
la presencia de Dios, si el espíritu que
inspira esa tarea es, en realidad,
espíritu cristiano, teniendo en cuenta
que el cambio de las circunstancias
históricas –con las modificaciones
que introduce en la configuración de
la sociedad– puede hacer que lo que
fue justo y bueno en un momento
dado, deje de serlo» (Carta 29, n. 18).
Todavía en camino hacia la ciudad
de Dios, el cristiano está llamado, por
su vocación bautismal, a construir la
ciudad de los hombres (cfr. Amigos
de Dios, n. 210). Por lo tanto, hay que



valorar todas las dimensiones que
contribuyen al progreso de los
hombres: el saber, la técnica, el arte,
la ciencia (cfr. Surco, n. 293).

La visión positiva del progreso y de
la investigación científica, fruto de
una comprensión del trabajo como
participación al proyecto de Dios
para el mundo, no ignora una
legítima preocupación por las
cuestiones éticas que el progreso
científico y técnico puede plantear.
Sin embargo, el espíritu cristiano
sugiere centrar la atención sobre
todo en la formación y en las
virtudes de quienes trabajan, para
que puedan obrar con
responsabilidad en la búsqueda de la
verdad y el bien. Para los cristianos,
esto implica alcanzar una síntesis
madura entre fe y razón, ética y
técnica, progreso científico y
progreso humano. Así lo inspiran
tanto el optimismo cristiano como el
amor apasionado por un mundo que,



salido bueno de las manos de Dios,
ha sido confiado al cuidado y
perfeccionamiento del ser humano a
través de su trabajo (cfr. 
Conversaciones, nn. 23, 116-117).

«Ha querido el Señor que sus hijos,
los que hemos recibido el don de la
fe, manifestemos la original visión
optimista de la creación, el “amor al
mundo” que late en el cristianismo.
Por tanto, no debe faltar nunca
ilusión en tu trabajo profesional, ni
en tu empeño por construir la ciudad
temporal» (Forja, n. 703).

Como padre de un camino eclesial
específico y de una nueva fundación,
el pensamiento de san Josemaría
sobre el papel del trabajo humano en
los planes de Dios no solo se
encuentra recogido en sus
numerosas enseñanzas sobre el
sentido espiritual y teológico del
trabajo, sino que también se refleja
en las numerosas obras inspiradas



por él y promovidas por sus hijos e
hijas en todo el mundo.

Transmitir una visión positiva de la
dignidad del trabajo, como la que nos
legan los escritos y la predicación del
fundador del Opus Dei, conlleva
consecuencias muy importantes para
la psicología del hombre
contemporáneo, su vida social y la
organización de su tiempo. De hecho,
el trabajo sigue siendo un ámbito de
tensiones y desafíos: genera
conflictos en la conciliación entre la
profesión y la vida familiar, así como
en la relación entre el esfuerzo
laboral y el necesario descanso, que
estamos llamados a discernir e
integrar. Además, vivir una ética
basada en la justicia se torna difícil
en un entorno de relaciones muchas
veces marcadas por el egoísmo, la
autoafirmación y la búsqueda
desmedida del lucro.



Todo esto permite comprender que,
en una historia marcada por el
pecado del hombre, cooperar en la
tarea de llevar hacia su fin un
mundo creado in statu viae implica
también reordenar lo que está
desordenado, sanar lo que el pecado
ha herido. En definitiva, significa
participar en la obra redentora de
Cristo (cfr. Es Cristo que pasa, nn. 65,
183). Dicha participación es en sí
misma un don de Dios y solo se hace
posible cuando, en la propia vida, el
hombre rechaza el pecado y vive en
gracia, como hijo de Dios guiado por
el Espíritu. El próximo artículo
abordará algunas reflexiones sobre
la dimensión histórica de la actividad
humana, situando el trabajo en la
intersección entre creación y
redención.

Esta serie está coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de



la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).

[1] J.L. Illanes, La santificación del
trabajo (1980); “Trabajo” (2013), en 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer; Ante Dios y en el mundo.
Apuntes para una teología del trabajo
(1997); P. Rodríguez, Vocación,
trabajo, contemplación (1986); E.
Burkhart - J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. III, cap. 7 (2013); G.
Faro, Il lavoro nell’insegnamento del
Beato Josemaría Escrivá (2000); A.
Aranda, “Identidad cristiana y
configuración del mundo. La fuerza
configuradora de la secularidad y del
trabajo santificado” (2002), en La
grandezza della vita quotidiana, vol.
1.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/camino-al-
centenario-4-cooperacion-humana-

trabajo-creacion/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-4-cooperacion-humana-trabajo-creacion/
https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-4-cooperacion-humana-trabajo-creacion/
https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-4-cooperacion-humana-trabajo-creacion/
https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-4-cooperacion-humana-trabajo-creacion/

	Camino al Centenario (4): La cooperación del trabajo humano al proyecto de Dios sobre el mundo

