
opusdei.org

Camino al
centenario (2): La
misión del Opus Dei
en la meditación
personal y en la
predicación de san
Josemaría

Este segundo artículo de la serie
de preparación al centenario
trata de profundizar en la
finalidad y en la misión del
Opus Dei a partir de la
meditación personal y de las
enseñanzas de su fundador.



11/12/2024

Tras años de barruntos, oraciones y
esperanzas, el 2 de octubre de 1928
san Josemaría vio lo que Dios le
pedía. La fuerza sobrenatural de
aquel momento llenó toda su vida,
iluminando su camino de una
manera profunda y determinante,
sin anular en absoluto su libertad,
sino más bien confirmándola en la
misión que aceptó con plena entrega.
Hasta entonces –así lo decía– no
sabía lo que Dios quería de él. Ahora,
por fin, comprende que Dios le pide
que difunda un modo de entender la
búsqueda de la santidad en el
mundo, un modo que privilegie la
vida ordinaria y el trabajo humano,
que promueva el compromiso
apostólico y coherente de los laicos.
Declarará que este mensaje, del que
a partir de entonces se siente



portador, es tan antiguo y tan nuevo
como el Evangelio.

«Recibí la iluminación sobre toda la
Obra, mientras leía aquellos papeles.
Conmovido me arrodillé –estaba solo
en mi cuarto, entre plática y plática–
di gracias al Señor, y recuerdo con
emoción el tocar de las campanas de
la parroquia de N. Sra. de los Ángeles
(...). Recopilé con alguna unidad las
notas sueltas, que hasta entonces
venía tomando» (Apuntes íntimos, n.
306).

Cuando san Josemaría vio esa
voluntad de Dios, buscó si ya existía
una fundación dedicada a esa misión
o si, en cambio, tenía que
emprenderla él. También le requirió
tiempo discernir quiénes debían
integrarla: si solo varones o también
mujeres, si incluiría sacerdotes y de
qué manera, con qué estructura
canónica y con qué tipo de
compromiso. Podría decirse, quizá



exagerando un poco, que el 2 de
octubre de 1928 san Josemaría
decidió firmemente ser del Opus Dei
y ser Opus Dei, sin saber todavía, en 
todos sus detalles, qué era el Opus
Dei. Fue un tiempo de gestación,
comparable al de una madre que
lleva en su seno una criatura nueva,
a la que ama y con la que dialoga,
pero cuyo rostro y color de ojos aún
no ha visto.

Entender poco a poco en qué
consistía este camino, cuál era el
rostro de la nueva criatura que venía
al mundo, y hablar con Dios de ella
no es otra cosa que la misma vida
interior de san Josemaría en aquellos
años. El Opus Dei va tomando cuerpo
en su vida espiritual, en su relación
con Dios, en su oración y
mortificación. Comienza a delinear
sus fines, señalando también de vez
en cuando los medios para
alcanzarlos. Profundizar en la misión
del Opus Dei, e identificar así su



carisma, significa conocer y poner en
relación entre ellas las distintas
finalidades que san Josemaría medita
y comenta. Esto solo puede hacerse
adentrándose en la vida íntima del
fundador, con respeto y gratitud a
Dios. Este es el itinerario delineado
por la secuencia de sus Apuntes
íntimos, testimonios de su diálogo
personal con el Señor, sobre cuyo
trasfondo se van configurando
costumbres, iniciativas, estilos de
vida.

Reconciliar la tierra con Dios

Los apuntes disponibles en los que
por primera vez parecen definirse
los objetivos de una nueva fundación
datan de 1931. San Josemaría
menciona la idea de extender el
Reino de Cristo en todos los
ambientes, dando gloria a Dios y
cooperando en la salvación de las
almas, probablemente en



continuidad con la encíclica de Pío XI
Quas primas (1925).

«“Christum regnare volumus”, “Deo
omnis gloria”, “Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam”.Con estas tres
frases quedan suficientemente
indicados los tres fines de la Obra:
Reinado efectivo de Cristo, toda la
gloria de Dios, almas» (Apuntes
íntimos, n. 171).

«Fines. –Que Cristo reine, con
efectivo reinado en la sociedad. 
Regnare Christum volumus. –Buscar
toda la gloria de Dios. Deo omnis
gloria. –Santificarse y salvar almas: 
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam» (Apuntes íntimos, n. 206).

Más que una extensión geográfica
del Reino –aunque esto también está
presente en cada nueva iniciativa
que comienza–, el fundador parece
particularmente interesado en una
extensión que abarque todas las
circunstancias de la vida y a todas las



profesiones. Se trata de una misión
destinada a alcanzar todos los
ámbitos de la existencia humana,
especialmente la vida cotidiana y el
trabajo. Este es precisamente el
contenido de la locución divina –una
particular revelación de Dios– del 7
de agosto de 1931:

«Ahora comprenderemos la emoción
de aquel pobre sacerdote, que tiempo
atrás sintió dentro de su alma esta
locución divina: et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jn 12,32); cuando seré
levantado en alto sobre la tierra, todo
lo atraeré a mí. A la vez, vio con
claridad la significación que el Señor,
en aquel momento, quería dar a esas
palabras de la Escritura: hay que
poner a Cristo en la cumbre de todas
las actividades humanas. Entendió
claramente que, con el trabajo
ordinario en todas las tareas del
mundo, era necesario reconciliar la
tierra con Dios, de modo que lo



profano –aun siendo profano– se
convirtiese en sagrado, en
consagrado a Dios, fin último de
todas las cosas» (Carta 3, n. 2).

Con el paso de los años y la
progresiva redacción de las Cartas,
las Instrucciones y otros textos, que
habrían de servir de base a buena
parte de su predicación, san
Josemaría dejó a sus hijos el legado
espiritual e intelectual de una nueva
y consolidada fundación. De este
modo, se fueron explicando mejor los
fines del Opus Dei. Son numerosos
los textos en los que emplea el verbo 
suscitar, atribuyéndolo a la acción de
Dios. Es el amor misericordioso de
Dios el que ha suscitado el Opus Dei,
y lo ha hecho con fines precisos:
estos objetivos constituyen el marco
de su misión.

¿Hay una idea central que pueda
resumir estos fines? Sin duda la hay,
y quizá se podría expresar



afirmando que el Señor suscitó la
Obra para que los cristianos
corrientes pudieran conciliar su
condición laical de ciudadanos del
mundo con una búsqueda de la
santidad y de una vida espiritual que
no les pidiera abandonar el mundo y
sus dinámicas, resolviendo así una
especie de conflicto que muchos
percibían, y que todavía hoy persiste.
Dicho de otro modo, Dios suscitó la
Obra para que, abriendo los caminos
divinos de la tierra, todos pudieran
aspirar a la santidad, a la plenitud de
la filiación divina, a través de la vida
ordinaria, entendida precisamente
como el lugar del trabajo ordinario
de cada uno.

«Al suscitar el Señor su Obra en la
tierra, ha venido a resolver de raíz
ese conflicto, diciendo a muchos
laicos que es precisamente en el
mundo, en el ejercicio de su trabajo
profesional o de su oficio –en
cualquier quehacer humano–, en el



cumplimiento de sus deberes de
estado, donde han de santificarse y
ayudar a santificarse a los demás;
dándoles para eso una ascética, un
espíritu plenamente secular, unos
medios no ya adaptados sino
específicos para su situación» (Carta
23, n. 18).

«Al suscitar en estos años su Obra, el
Señor ha querido que nunca más se
desconozca o se olvide la verdad de
que todos deben santificarse, y de
que a la mayoría de los cristianos les
corresponde santificarse en el
mundo, en el trabajo
ordinario» (Carta 3, n. 2).

«El Opus Dei ha abierto todos los
caminos divinos de la tierra a todos
los hombres –porque ha hecho ver
que todas las tareas nobles pueden
ser ocasión de un encuentro con
Dios, convirtiendo así los humanos
quehaceres en trabajos



divinos–» (Instrucción, mayo 1935/
14-IX-1950, n. 1).

Son estos los objetivos que
constituyen el marco de la misión del
Opus Dei y hacen de ella un fermento
dentro de la Iglesia y de la vida de los
hombres. De manera especial, este
fermento no es otra cosa que la vida
cristiana de los laicos que
transforman desde dentro, con su
trabajo, las realidades terrenas, como
años después señalará el Concilio
Vaticano II (cfr. Lumen gentium, n.
31). Así, la nueva fundación recuerda
lo que tal vez se había olvidado,
aviva lo que estaba tibio y enciende
lo que se había apagado,
colaborando en la Iglesia y en su
misma misión para abrir nuevos
horizontes, despertar entusiasmo y
transmitir paz y alegría.

Con el fin de conocer cómo la
identidad y la misión de la nueva
fundación tomaban forma en la



meditación personal de san
Josemaría, algunos autores[1] han
destacado la importancia de las
afirmaciones del fundador de la Obra
cuando se presentan introducidas
con particular solemnidad por frases
programáticas como: «El Señor ha
suscitado su Obra para...»; «Hemos
venido a recordar que...»; «Desde el 2
de octubre de 1928...», etc. No son
declaraciones circunstanciales, o
meramente ilustrativas, sino que
pertenecen al núcleo del mensaje
predicado y, por tanto, al núcleo de la
misión recibida por Dios.

«Hemos venido a decir, con la
humildad de quien se sabe pecador y
poca cosa −homo peccator sum (Lc
5,8), decimos con Pedro−, pero con la
fe de quien se deja guiar por la mano
de Dios, que la santidad no es cosa
para privilegiados: que a todos nos
llama el Señor, que de todos espera
Amor: de todos, estén donde estén;
de todos, cualquiera que sea su



estado, su profesión o su
oficio» (Carta 1, n. 2).

«Es necesario repetir una y otra vez
que Jesús no se dirigió a un grupo de
privilegiados, sino que vino a
revelarnos el amor universal de Dios.
Todos los hombres son amados de
Dios, de todos ellos espera amor. De
todos, cualesquiera que sean sus
condiciones personales, su posición
social, su profesión u oficio» (Es
Cristo que pasa, n. 110).

En tales citas programáticas, el papel
del trabajo de los comunes fieles
cristianos siempre aparece, directa o
indirectamente, como un lugar de
encuentro con Dios, como una
oportunidad para el ejercicio de las
virtudes, como una ocasión para el
apostolado y el buen ejemplo; en
sustancia, el trabajo aparece como
aquello que hace posible la búsqueda
de la santidad en medio del mundo.



«Al suscitar en estos años su Obra, el
Señor ha querido que nunca más se
desconozca o se olvide la verdad de
que todos deben santificarse, y de
que a la mayoría de los cristianos les
corresponde santificarse en el
mundo, en el trabajo ordinario. Por
eso, mientras haya hombres en la
tierra, existirá la Obra. Siempre se
producirá este fenómeno: que haya
personas de todas las profesiones y
oficios, que busquen la santidad en
su estado, en esa profesión o en ese
oficio suyo, siendo almas
contemplativas en medio de la
calle» (Carta 3, n. 92).

Gracias a estas luces, san Josemaría
parece contemplar, como una gran
tarea a realizar, el objetivo de
ordenar el mundo a Dios; más aún,
de reordenarlo, porque está
sometido al pecado de Adán y a
nuestros pecados. Lo ve como un
objetivo realista, no utópico, como
una meta elevada y futura, pero



ciertamente capaz de motivar y
sostener un real compromiso de
vida.

«Esto es realizable, no es un sueño
inútil. ¡Si los hombres nos
decidiésemos a albergar en nuestros
corazones el amor de Dios! Cristo,
Señor Nuestro, fue crucificado y,
desde la altura de la Cruz, redimió al
mundo, restableciendo la paz entre
Dios y los hombres. Jesucristo
recuerda a todos: et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jn 12,32), si vosotros me
colocáis en la cumbre de todas las
actividades de la tierra, cumpliendo
el deber de cada momento, siendo mi
testimonio en lo que parece grande y
en lo que parece pequeño, omnia
traham ad meipsum, todo lo atraeré
hacia mí. ¡Mi reino entre vosotros
será una realidad! [...] Abrazar la fe
cristiana es comprometerse a
continuar entre las criaturas la
misión de Jesús. Hemos de ser, cada



uno de nosotros, alter Christus, ipse
Christus, otro Cristo, el mismo Cristo.
Solo así podremos emprender esa
empresa grande, inmensa,
interminable: santificar desde dentro
todas las estructuras temporales,
llevando allí el fermento de la
Redención» (Es Cristo que pasa, n,
183).

La misión del Opus Dei entra así
directamente, y no de manera
oblicua, en la misión de la Iglesia de
Jesucristo, levadura en medio de los
pueblos para que el Reino de Dios, ya
presente pero todavía no realizado
plenamente, se extienda por toda la
tierra. Esta es precisamente la misión
del Hijo, eternizada en la historia por
el Espíritu y confiada a su Iglesia:
recapitular, reconciliar, reordenar
todas las cosas, devolviendo el
mundo al Padre, en el Hijo, por el
Espíritu. Una visión explícitamente
transmitida por san Pablo y san Juan,
pero presente en todo el Nuevo



Testamento y preparada por el
Antiguo.

«Quiere el Señor que seamos
nosotros, los cristianos –porque
tenemos la responsabilidad
sobrenatural de cooperar con el
poder de Dios, ya que Él así lo ha
dispuesto en su misericordia
infinita–, quienes procuremos
restablecer el orden quebrantado y
devolver a las estructuras
temporales, en todas las naciones, su
función natural de instrumento para
el progreso de la humanidad, y su
función sobrenatural de medio para
llegar a Dios, para la Redención: venit
enim Filius hominis –y nosotros
hemos de seguir los vestigios del
Señor– salvare quod perierat (Mt
18,11)» (Carta 12, n. 19).



Misión particular dentro de
una misión general

Una vez concebida la misión del
Opus Dei como participación en la
misión del Hijo de recapitular y
reconciliar todas las cosas –
especialmente a través del trabajo, 
quicio de la propia santidad–, se
comprende que san Josemaría
insistiera en su predicación –guiado
por una inspiración divina– en
ciertos puntos esenciales. Entre
otros, el sentido de la filiación divina,
sin la cual esta participación no sería
posible; después, la importancia del
Bautismo, por la dignidad que otorga
y las tareas a las que capacita, en
cuanto sacramento que sella esta
filiación en el Espíritu; luego, la 
centralidad de la santa Misa, donde el
Hijo obra la reconciliación del
mundo con Dios, realizada de una
vez por todas en la cruz; y la
humildad, como condición
indispensable para reinar con Cristo



en el servicio, porque la lógica de la
redención consiste en cancelar la
prevaricación orgullosa de Adán con
la obediencia del humilde Siervo de
Yahvé.

La finalidad de la nueva fundación
posee una necesaria dimensión
apostólica, porque es parte del 
dinamismo de la misión del Hijo, que
el Espíritu Santo prolonga en la
historia y en la Iglesia. Se comprende
entonces por qué san Josemaría
insistió tanto, desde el primer
momento, en la tarea de
evangelización que se exigía a los
miembros que se incorporaban a la
Obra y en la responsabilidad que ello
comportaba: todos están llamados a
ser apóstoles.

La misión del Opus Dei se configura
así como una misión particular
dentro de la misión general de la
Iglesia. La Obra coopera en la misión
confiada a toda la Iglesia –hacer



realidad el Reino, llamando a todos
los hombres y mujeres a la santidad–
mediante una luz particular: hacer
que esta llamada pueda realizarse en
el contexto del trabajo y de las
actividades ordinarias, y que la
realización del Reino se lleve a cabo 
a través de esta tarea.

«Hijas e hijos míos –como parte de la
providencia de Dios en el cuidado de
su Iglesia Santa y en la conservación
del espíritu del Evangelio–, desde el 2
de octubre de 1928, ha encomendado
el Señor al Opus Dei la tarea de hacer
bien patente, de recordar a todas las
almas, con el ejemplo de vuestra vida
y con la palabra, que existe una
llamada universal a la perfección
cristiana y que es posible seguirla.
[...] Dios quiere servirse de vuestra
santidad personal, buscada según el
espíritu de la Obra, para enseñar a
todos, de una manera peculiar y
sencilla, lo que ya vosotros bien
sabéis: que todos los fieles,



incorporados a Cristo por el
bautismo, están llamados a buscar la
plenitud de vida cristiana. El Señor
nos quiere instrumentos suyos, para
recordar prácticamente –viviéndolo
también– que la llamada a la
santidad es universal en concreto y
no exclusiva de unos pocos, ni de un
estado de vida determinado, ni
condicionada en general por el
abandono del mundo: que cualquier
trabajo, cualquier profesión, puede
ser camino de santidad y medio de
apostolado» (Carta 6, nn. 25-26).

Incluso dentro de la misión de
promover la espiritualidad de los
laicos, que ciertamente es tarea de
toda la Iglesia y no solo del Opus Dei,
la nueva fundación inspirada por
Dios conserva su misión particular,
que gira de nuevo en torno al trabajo
santificador y santificado.

«Dentro de la espiritualidad laical, la
peculiar fisonomía espiritual,



ascética, de la Obra aporta una idea,
hijos míos, que es importante
destacar. Os he dicho infinidad de
veces, desde 1928, que el trabajo es
para nosotros el eje, alrededor del
cual ha de girar todo nuestro empeño
por lograr la perfección cristiana. Al
buscar en medio del mundo la
perfección cristiana, cada uno de
nosotros ha de buscar también
necesariamente la perfección
humana, en su propia labor
profesional. Y, a la vez, ese trabajo
profesional es eje alrededor del cual
gira todo nuestro empeño
apostólico» (Carta 31, n. 10).

Al tratarse de una misión particular
dentro de una misión general,
quienes participen en esta nueva
fundación emplean los medios con
los que la Iglesia cuida la vida
cristiana de sus hijos, y que
lógicamente también otras
realidades eclesiales predican y
practican: vida de oración, recepción



frecuente de los sacramentos, celo
evangelizador, promoción de la
familia cristiana, difusión de las
enseñanzas del Magisterio, etc. Estos
medios –necesarios para vivir y
actuar en la Iglesia– no hacen
superflua la misión peculiar del Opus
Dei. Aunque son esenciales para la
salvación, el Opus Dei añade un
enfoque particular: se esfuerza por
orientar esos medios hacia la
santificación de sus miembros a
través de su trabajo, haciendo de
ellos apóstoles que procuran dirigir
las estructuras terrenas hacia Dios.
Aunque en principio todos los fieles
bautizados están llamados a cumplir
esta misión en medio del mundo, la
tarea particular del Opus Dei es
iluminar este camino, encendiendo
en ellos la luz que permita
recorrerlo. Esta es la imagen querida
por san Josemaría: la del farol
apagado, colocado en medio de la
calle, que vuelve a alumbrar como
debe hacer.



Dicho de otro modo, para promover
medios ya habituales para la
santificación de la vida cristiana no
habría necesidad de suscitar el Opus
Dei. Estos medios también están
presentes en el Opus Dei, pero, como
tales, no justificarían su misión. Para
realizarla es necesario que, junto a
estos medios, se proporcione una
formación espiritual, intelectual y
apostólica adecuada a transformar el
mundo y reconciliarlo con Dios a
través del trabajo y de las tareas
ordinarias, para poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas, cumpliendo el deber de
cada momento y siendo testimonios
del Señor (cfr. Es Cristo que pasa, n.
183). Poner en práctica los medios de
vida cristiana sin comprometerse a
todo lo anterior no sería suficiente
para ser parte de la nueva Obra a la
que san Josemaría quiso dar
comienzo. Por eso, muchas de sus
enseñanzas se centraban en la idea
de que para ser del Opus Dei no



basta con ser bueno, sino que es
preciso esforzarse por trabajar bien.

«El trabajo profesional –sea el que
sea– se convierte en un candelero
que ilumina a vuestros colegas y
amigos. Por eso suelo repetir a los
que se incorporan al Opus Dei, y mi
afirmación vale para todos los que
me escucháis: ¡qué me importa que
me digan que fulanito es buen hijo
mío –un buen cristiano–, pero un mal
zapatero! Si no se esfuerza en
aprender bien su oficio, o en
ejecutarlo con esmero, no podrá
santificarlo ni ofrecérselo al Señor; y
la santificación del trabajo ordinario
constituye como el quicio de la
verdadera espiritualidad para los
que –inmersos en las realidades
temporales– estamos decididos a
tratar a Dios» (Amigos de Dios, n. 61).

A lo largo de los siguientes artículos
veremos cómo esta especificidad,
que identifica la misión del Opus Dei



en la Iglesia, estaba y está presente
en el carisma otorgado por Dios a san
Josemaría, y desarrollaremos
también cómo él entendía el
concepto de trabajo ordinario, con
sus innumerables aplicaciones en la
vida cotidiana.

[1] Cfr. Antonio Aranda, El hecho
teológico y pastoral del Opus Dei,
Eunsa, 2021.

Esta serie está coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de
la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/camino-al-
centenario-2-mision-opus-dei-

meditacion-personal-predicacion-san-
josemaria/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-2-mision-opus-dei-meditacion-personal-predicacion-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-2-mision-opus-dei-meditacion-personal-predicacion-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-2-mision-opus-dei-meditacion-personal-predicacion-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-2-mision-opus-dei-meditacion-personal-predicacion-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-ni/article/camino-al-centenario-2-mision-opus-dei-meditacion-personal-predicacion-san-josemaria/

	Camino al centenario (2): La misión del Opus Dei en la meditación personal y en la predicación de san Josemaría
	Reconciliar la tierra con Dios
	Misión particular dentro de una misión general


