opusdei.org

La libertad, don de
Dios

Homilia de san Josemaria,
fundador del Opus Dej, sobre la
libertad. Pronunciada el 10 de
abril de 1956 y publicada en el
volumen de homilias Amigos de
Dios.

27/06/2023

Muchas veces os he recordado
aquella escena conmovedora que nos
relata el Evangelio: Jesus esta en la
barca de Pedro, desde donde ha
hablado a las gentes. Esa multitud
que le seguia ha removido el afan de



almas que consume su Corazon, y el
Divino Maestro quiere que sus
discipulos participen ya de ese celo.
Después de decirles que se lancen
mar adentro —duc in altum! (Lc 'V, 4.)-
sugiere a Pedro que eche las redes
para pescar.

No me voy a detener ahora en los
detalles, tan aleccionadores, de esos
momentos. Deseo que consideremos
la reaccion del Principe de los
Apostoles, a la vista del milagro:
apartate de mi, Sefior, que soy un
hombre pecador (LcV, 8.). Una
verdad -no me cabe duda- que
conviene perfectamente a la
situacion personal de todos. Sin
embargo, 0s aseguro que, al tropezar
durante mi vida con tantos prodigios
de la gracia, obrados a través de
manos humanas, me he sentido
inclinado, diariamente mas
inclinado, a gritar: Sefior, no te
apartes de mi, pues sin Ti no puedo
hacer nada bueno.



Entiendo muy bien, precisamente
por eso, aquellas palabras del Obispo
de Hipona, que suenan como un
maravilloso canto a la libertad: Dios,
que te creo sin ti, no te salvara sin ti
(S. Agustin, Sermo CLXIX, 13 (PL 38,
923).), porque nos movemos siempre
cada uno de nosotros, tu, yo, con la
posibilidad -la triste desventura— de
alzarnos contra Dios, de rechazarle —
quiza con nuestra conducta- o de
exclamar: no queremos que reine
sobre nosotros (Lc XIX, 14.).

Escoger la vida

Con agradecimiento, porque
percibimos la felicidad a que estamos
llamados, hemos aprendido que las
criaturas todas han sido sacadas de
la nada por Dios y para Dios: las
racionales, los hombres, aunque con
tanta frecuencia perdamos la razon;
y las irracionales, las que corretean
por la superficie de la tierra, o
habitan en las entrafias del mundo, o



cruzan el azul del cielo, algunas
hasta mirar de hito en hito al sol.
Pero, en medio de esta maravillosa
variedad, s6lo nosotros, los hombres
-no hablo aqui de los angeles- nos
unimos al Creador por el ejercicio de
nuestra libertad: podemos rendir o
negar al Sefior la gloria que le
corresponde como Autor de todo lo
que existe.

Esa posibilidad compone el
claroscuro de la libertad humana. El
Sefior nos invita, nos impulsa —
jporque nos ama entrafiablemente!-
a escoger el bien. Fijate, hoy pongo
ante ti la vida con el bien, la muerte
con el mal. Si oyes el precepto de Yavé,
tu Dios, que hoy te mando, de amar a
Yavé, tu Dios, de seguir sus caminos y
de guardar sus mandamientos,
decretos y preceptos, vivirds... Escoge
la vida, para que vivas (Dt XXX, 15-16.
19.).



¢Quieres tu pensar —yo también hago
mi examen- si mantienes inmutable
y firme tu eleccion de Vida? ¢Si al oir
esa voz de Dios, amabilisima, que te
estimula a la santidad, respondes
libremente que si? Volvamos la
mirada a nuestro Jesus, cuando
hablaba a las gentes por las ciudades
y los campos de Palestina. No
pretende imponerse. Si quieres ser
perfecto... (Mt XIX, 21.), dice al joven
rico. Aquel muchacho rechazo la
insinuacion, y cuenta el Evangelio
que abiit tristis (MT XIX, 22.), que se
retirg entristecido. Por eso alguna
vez lo he llamado el ave triste: perdio
la alegria porque se nego a entregar
su libertad a Dios.

Considerad ahora el momento
sublime en el que el Arcangel San
Gabriel anuncia a Santa Maria el
designio del Altisimo. Nuestra Madre
escucha, y pregunta para
comprender mejor lo que el Sefior le
pide; luego, la respuesta firme: fiat!



(Lc I, 38.)- —jhagase en mi segun tu
palabral-, el fruto de la mejor
libertad: la de decidirse por Dios.

En todos los misterios de nuestra fe
catdlica aletea ese canto a la libertad.
La Trinidad Beatisima saca de la
nada el mundo y el hombre, en un
libre derroche de amor. El Verbo
baja del Cielo y toma nuestra carne
con este sello estupendo de la
libertad en el sometimiento: heme
aqui que vengo, segun estd escrito de
mi en el principio del libro, para
cumplir, joh Dios!, tu voluntad (Hebr
X, 7.). Cuando llega la hora marcada
por Dios para salvar a la humanidad
de la esclavitud del pecado,
contemplamos a Jesucristo en
Getsemani, sufriendo dolorosamente
hasta derramar un sudor de sangre
(Cfr. Lc XXII, 44.), que acepta
espontanea y rendidamente el
sacrificio que el Padre le reclama:
como cordero llevado al matadero,
como oveja muda ante los



trasquiladores (Is LIII, 7.). Ya lo habia
anunciado a los suyos, en una de esas
conversaciones en las que volcaba su
Corazon, con el fin de que los que le
aman conozcan que El es el Camino —
no hay otro- para acercarse al Padre:
por eso mi Padre me ama, porque doy
mi vida para tomarla otra vez. Nadie
me la arranca, sino que yo la doy de
mi propia voluntad, y yo soy duerio de
darla y duerio de recobrarla (Ioh X,
17-18.).

El sentido de la libertad

Nunca podremos acabar de entender
esa libertad de Jesucristo, inmensa —
infinita- como su amor. Pero el
tesoro preciosisimo de su generoso
holocausto nos debe mover a pensar:
ipor qué me has dejado, Sefior, este
privilegio, con el que soy capaz de
seguir tus pasos, pero también de
ofenderte? Llegamos asi a calibrar el
recto uso de la libertad si se dispone
hacia el bien; y su equivocada



orientacion, cuando con esa facultad
el hombre se olvida, se aparta del
Amor de los amores. La libertad
personal —que defiendo y defenderé
siempre con todas mis fuerzas— me
lleva a demandar con convencida
seguridad, consciente también de mi
propia flaqueza: ;qué esperas de mi,
Sefior, para que yo voluntariamente
lo cumpla?

Nos responde el mismo Cristo:
veritas liberabit vos (Ioh VIII, 32.); la
verdad os hara libre. Qué verdad es
ésta, que inicia y consuma en toda
nuestra vida el camino de la libertad.
Os la resumiré, con la alegria y con la
certeza que provienen de la relacion
entre Dios y sus criaturas: saber que
hemos salido de las manos de Dios,
que somos objeto de la predileccion
de la Trinidad Beatisima, que somos
hijos de tan gran Padre. Yo pido a mi
Sefior que nos decidamos a darnos
cuenta de eso, a saborearlo dia a dia:
asi obraremos como personas libres.



No lo olvidéis: el que no se sabe hijo
de Dios, desconoce su verdad mas
intima, y carece en su actuacion del
dominio y del sefiorio propios de los
que aman al Sefior por encima de
todas la cosas.

Persuadios, para ganar el cielo
hemos de empefiarnos libremente,
con una plena, constante y
voluntaria decision. Pero la libertad
no se basta a si misma: necesita un
norte, una guia. No cabe que el alma
ande sin ninguno que la rija; y para
esto se la ha redimido de modo que
tenga por Rey a Cristo, cuyo yugo es
suavey su carga ligera (Mt XI, 30), y
no el diablo, cuyo reino es pesado
(Origenes, Commentarii in Epistolam
ad Romanos, 5, 6 (PG 14, 1034-
1035).).

Rechazad el engafio de los que se
conforman con un triste vocerio:
ilibertad, libertad! Muchas veces, en
ese mismo clamor se esconde una



tragica servidumbre: porque la
eleccion que prefiere el error, no
libera; el unico que libera es Cristo
(Cfr. Gal IV, 31.), ya que sélo El es el
Camino, la Verdad y la Vida (Cfr. Ioh
X1V, 6.).

Preguntémonos de nuevo, en la
presencia de Dios: Sefior, ¢para qué
nos has proporcionado este poder?;
ipor qué has depositado en nosotros
esa facultad de escogerte o de
rechazarte? Tu deseas que
empleemos acertadamente esta
capacidad nuestra. Sefior, ¢qué
quieres que haga? (Cfr. ActIX, 6.). Y
la respuesta didfana, precisa: amards
al Sefior Dios tuyo con todo tu
corazon, y con toda tu almay con
toda tu mente (Mt XXII, 37.).

¢Lo veis? La libertad adquiere su
auténtico sentido cuando se ejercita
en servicio de la verdad que rescata,
cuando se gasta en buscar el Amor
infinito de Dios, que nos desata de



todas las servidumbres. jCada dia
aumentan mis ansias de anunciar a
grandes voces esta insondable
riqueza del cristiano: la libertad de la
gloria de los hijos de Dios! (Rom VIII,
21.). Ahi se resume la voluntad
buena, que nos ensefia a perseguir el
bien, después de distinguirlo del mal
(S. Maximo Confesor, Capita de
charitate, 2, 32 (PG 90, 995).).

Me gustaria que meditaseis en un
punto fundamental, que nos enfrenta
con la responsabilidad de nuestra
conciencia. Nadie puede elegir por
nosotros: he aqui el grado supremo de
dignidad en los hombres: que por st
mismos, y no por otros, se dirijan
hacia el bien (S. Tomas de Aquino,
Super Epistolas S. Pauli lectura. Ad
Romanos, cap. 11, lect. I11, 217 (ed.
Marietti, Torino, 1953).). Muchos
hemos heredado de nuestros padres
la fe catdlica y, por gracia de Dios,
desde que recibimos el Bautismo,
apenas nacidos, comenzo en el alma



la vida sobrenatural. Pero hemos de
renovar a lo largo de nuestra
existencia —y aun a lo largo de cada
jornada-la determinacion de amar a
Dios sobre todas las cosas. Es
cristiano, digo verdadero cristiano, el
que se somete al imperio del tnico
Verbo de Dios (Origenes, Contra
Celsum, 8, 36 (PG 11, 1571).), sin
sefialar condiciones a ese
acatamiento, dispuesto a resistir la
tentacion diabolica con la misma
actitud de Cristo: adorardas a tu Dios y
Sefiory a El sdlo servirds (Mt IV, 10.).

Libertad y entrega

El amor de Dios es celoso; no se
satisface si se acude a su cita con
condiciones: espera con impaciencia
que nos demos del todo, que no
guardemos en el corazon recovecos
oscuros, a los que no logra llegar el
gozo y la alegria de la gracia y de los
dones sobrenaturales. Quiza
pensaréis: responder que si a ese



Amor exclusivo, ¢no es acaso perder
la libertad?

Con la ayuda del Sefior que preside
este rato de oracion, con su luz,
espero que para vosotros y para mi
quede todavia mas definido este
tema. Cada uno de nosotros ha
experimentado alguna vez que servir
a Cristo Sefior Nuestro comporta
dolor y fatiga. Negar esta realidad,
supondria no haberse encontrado
con Dios. El alma enamorada conoce
que, cuando viene ese dolor, se trata
de una impresion pasajera y pronto
descubre que el peso es ligero y la
carga suave, porque lo lleva El sobre
sus hombros, como se abrazo al
madero cuando estaba en juego
nuestra felicidad eterna (Cfr. Mt XI,
30.). Pero hay hombres que no
entienden, que se rebelan contra el
Creador —una rebelidon impotente,
mezquina, triste—, que repiten
ciegamente la queja inutil que recoge
el Salmo: rompamos sus ataduras y



sacudamos lejos de nosotros su
dominio (Ps II, 3.). Se resisten a
cumplir, con heroico silencio, con
naturalidad, sin lucimiento y sin
lamentos, la tarea dura de cada dia.
No comprenden que la Voluntad
divina, también cuando se presenta
con matices de dolor, de exigencia
que hiere, coincide exactamente con
la libertad, que solo reside en Dios y
en sus designios.

Son almas que hacen barricadas con
la libertad. jMi libertad, mi libertad!
La tienen, y no la siguen; la miran, la
ponen como un idolo de barro dentro
de su entendimiento mezquino. ¢Es
eso libertad? ¢Qué aprovechan de
esa riqueza sin un compromiso serio,
que oriente toda la existencia? Un
comportamiento asi se opone a la
categoria propia, a la nobleza, de la
persona humana. Falta la ruta, el
camino claro que informe los pasos
sobre la tierra: esas almas -las habéis
encontrado, como yo- se dejaran



arrastrar luego por la vanidad pueril,
por el engreimiento egoista, por la
sensualidad.

Su libertad se demuestra estéril, o
produce frutos ridiculos, también
humanamente. El que no escoge -
icon plena libertad!- una norma
recta de conducta, tarde o temprano
se vera manejado por otros, vivira en
la indolencia —como un parasito-,
sujeto a lo que determinen los
demas. Se prestard a ser zarandeado
por cualquier viento, y otros
resolveran siempre por €l. Estos son
nubes sin agua, llevadas de aqui para
alla por los vientos, drboles otofiales,
infructuosos, dos veces muertos, sin
raices (Iudae, 12.), aunque se
encubran en un continuo parloteo,
en paliativos con lo que intentan
difuminar la ausencia de caracter, de
valentia y de honradez.

iPero nadie me coacciona!l, repiten
obstinadamente. ;Nadie? Todos



coaccionan esa ilusoria libertad, que
no se arriesga a aceptar
responsablemente las consecuencias
de actuaciones libres, personales.
Donde no hay amor de Dios, se
produce un vacio de individual y
responsable ejercicio de la propia
libertad: alli —-no obstante las
apariencias- todo es coaccion. El
indeciso, el irresoluto, es como
materia plastica a merced de las
circunstancias; cualquiera lo moldea
a su antojo y, antes que nada, las
pasiones y las peores tendencias de
la naturaleza herida por el pecado.

Recordad la parabola de los talentos.
Aquel Siervo que recibi6é uno, podia —
como sus comparfieros— emplearlo
bien, ocuparse de que rindiera,
aplicando la cualidades que poseia.
¢Y qué delibera? Le preocupa el
miedo a perderlo. Bien. Pero,
cdespués? jLo entierra! (Cfr. Mt XXV,
18.). Y aquello no da fruto.



No olvidemos este caso de temor
enfermizo a aprovechar
honradamente la capacidad de
trabajo, la inteligencia, la voluntad,
todo el hombre. ;Lo entierro —parece
afirmar ese desgraciado—, pero mi
libertad queda a salvo! No. La
libertad se ha inclinado hacia algo
muy concreto, hacia la sequedad mas
pobre y arida. ha tomado partido,
porque no tenia mas remedio que
elegir: pero ha elegido mal.

Nada mas falso que oponer la
libertad a la entrega, porque la
entrega viene como consecuencia de
la libertad. Mirad, cuando una madre
se sacrifica por amor a sus hijos, ha
elegido; y, segun la medida de ese
amor, asi se manifestara su libertad.
Si ese amor es grande, la libertad
aparecerd fecunda, y el bien de los
hijos proviene de esa bendita
libertad, que supone entrega, y
proviene de esa bendita entrega, que
es precisamente libertad.



Pero, me preguntaréis, cuando
alcanzamos lo que amamos con toda
el alma ya no seguiremos buscando:
¢ha desaparecido la libertad? Os
aseguro que entonces es mas
operativa que nunca, porque el amor
no se contenta con un cumplimiento
rutinario, ni se compagina con el
hastio o con la apatia. Amar significa
recomenzar cada dia a servir, con
obras de carifio.

Insisto, querria grabarlo a fuego en
cada uno: la libertad y la entrega no
se contradicen; se sostienen
mutuamente. La libertad solo puede
entregarse por amor; otra clase de
desprendimiento no la concibo. No es
un juego de palabras, mas o menos
acertado. En la entrega voluntaria,
en cada instante de esa dedicacion, la
libertad renueva el amor, y
renovarse es ser continuamente
joven, generoso, capaz de grandes
ideales y de grandes sacrificios.
Recuerdo que me llevé una alegria



cuando me enteré de que en
portugués llaman a los jovenes os
novos. Y eso son. Os cuento esta
anécdota porque he cumplido ya
bastantes afios, pero al rezar al pie
del altar al Dios que llena de alegria
mi juventud (Ps XLII, 4.), me siento
muy joveny sé que nunca llegaré a
considerarme viejo; porque, St
permanezco fiel a mi Dios, el Amor me
vivificara continuamente: se
renovard, como la del dguila, mi
juventud (Cfr. Ps CII, 5.). Por amor a
la libertad, nos atamos. Unicamente
la soberbia atribuye a esas ataduras
el peso de una cadena. La verdadera
humildad, que nos ensefia Aquel que
es manso y humilde de corazon, nos
muestra que su yugo es suavey su
carga ligera (Cfr. Mt XI, 29-30.): el
yugo es la libertad, el yugo es el amor,
el yugo es la unidad, el yugo es la vida,
que El nos gané en la Cruz.

Por amor a la libertad, nos atamos.
Unicamente la soberbia atribuye a



esas ataduras el peso de una cadena.
La verdadera humildad, que nos
ensefia Aquel que es mansoy
humilde de corazon, nos muestra que
Su yugo es suave y su carga ligera: el
yugo es la libertad, el yugo es el
amor, el yugo es la unidad, el yugo es
la vida, que Fl nos gané en la Cruz.

Libertad de las conciencias

Cuando, durante mis afnos de
sacerdocio, no diré que predico, sino
que grito mi amor a la libertad
personal, noto en algunos un gesto
de desconfianza, como si
sospechasen que la defensa de la
libertad entrafiara un peligro para la
fe. Que se tranquilicen esos
pusilanimes. Exclusivamente atenta
contra la fe una equivocada
interpretacion de la libertad, una
libertad sin fin alguno, sin norma
objetiva, sin ley, sin responsabilidad.
En una palabra: el libertinaje.
Desgraciadamente, es eso lo que



algunos propugnan; esta
reivindicacion si que constituye un
atentado a la fe.

Por eso no es exacto hablar de
libertad de conciencia, que equivale a
avalorar como de buena categoria
moral que el hombre rechace a Dios.
Ya hemos recordado que podemos
oponernos a los designios salvadores
del Sefior; podemos, pero no
debemos hacerlo. Y si alguno tomase
esa postura deliberadamente,
pecaria al trasgredir el primero y
fundamental entre los
mandamientos: amaras a Yavé, con
todo tu corazon.

Yo defiendo con todas mis fuerzas la
libertad de las conciencias, que
denota que a nadie le es licito
impedir que la criatura tribute culto
a Dios. Hay que respetar las legitimas
ansias de verdad: el hombre tiene
obligacion grave de buscar al Sefior,
de conocerle y de adorarle, pero



nadie en la tierra debe permitirse
imponer al projimo la practica de
una fe de la que carece; lo mismo que
nadie puede arrogarse el derecho de
hacer dafio al que la ha recibido de
Dios.

Nuestra Santa Madre la Iglesia se ha
pronunciado siempre por la libertad,
y ha rechazado todos los fatalismos,
antiguos y menos antiguos. Ha
sefialado que cada alma es duerfia de
su destino, para bien o para mal: y
los que no se apartaron del bien irdan a
la vida eterna; los que cometieron el
mal, al fuego eterno. Siempre nos
impresiona esta tremenda capacidad
tuya y mia, de todos, que revela a la
vez el signo de nuestra nobleza.
Hasta tal punto el pecado es un mal
voluntario, que de ningtin modo seria
pecado si no tuviese su principio en la
voluntad: esta afirmacion goza de tal
evidencia que estan de acuerdo los
pocos sabios y los muchos ignorantes
que habitan en el mundo.



Vuelvo a levantar mi corazon en
accion de gracias a mi Dios, a mi
Sefior, porque nada le impedia
habernos creado impecables, con un
impulso irresistible hacia el bien,
pero juzgo que serian mejores sus
servidores si libremente le servian.
iQué grande es el amor, la
misericordia de nuestro Padre!
Frente a estas realidades de sus
locuras divinas por los hijos, querria
tener mil bocas, mil corazones, mas,
que me permitieran vivir en una
continua alabanza a Dios Padre, a
Dios Hijo, a Dios Espiritu Santo.
Pensad que el Todopoderoso, el que
con su Providencia gobierna el
Universo, no desea siervos forzados,
prefiere hijos libres. Ha metido en el
alma de cada uno de nosotros —
aunque nacemos proni ad peccatum,
inclinados al pecado, por la caida de
la primera pareja— una chispa de su
inteligencia infinita, la atraccion por
lo bueno, un ansia de paz
perdurable. Y nos lleva a



comprender que la verdad, la
felicidad y la libertad se consiguen
cuando procuramos que germine en
nosotros esa semilla de vida eterna.

Responder que no a Dios, rechazar
ese principio de felicidad nueva y
definitiva, ha quedado en manos de
la criatura. Pero si obra asi, deja de
ser hijo para convertirse en esclavo.
Cada cosa es aquello que segun su
naturaleza le conviene; por eso,
cuando se mueve en busca de algo
extrafio, no actua segun su propia
manera de ser, sino por impulso
ajeno; y esto es servil. El hombre es
racional por naturaleza. Cuando se
comporta segun la razon, procede por
su propio movimiento, como quien es:
y esto es propio de la libertad. Cuando
peca, obra fuera de razon, y entonces
se deja conducir por impulso de otro,
sujeto en confines ajenos, y por eso el
que acepta el pecado es siervo del
pecado (Ioh VIII, 34).



Permitidme que insista en esto; es
muy claro y lo podemos comprobar
con frecuencia a nuestro alrededor o
en nuestro propio yo: ningun
hombre escapa a algun tipo de
servidumbre. Unos se postran
delante del dinero; otros adoran el
poder; otros, la relativa tranquilidad
del escepticismo; otros descubren en
la sensualidad su becerro de oro. Y lo
mismo ocurre con las cosas nobles.
Nos afanamos en un trabajo, en una
empresa de proporciones mas o
menos grandes, en el cumplimiento
de una labor cientifica, artistica,
literaria, espiritual. Si se pone
emperfio, si existe verdadera pasion,
el que se entrega vive esclavo, se
dedica gozosamente al servicio de la
finalidad de su tarea.

Esclavitud por esclavitud —si, de
todos modos, hemos de servir, pues,
admitiéndolo o no, ésa es la
condicion humana—, nada hay
mejor que saberse, por Amor,



esclavos de Dios. Porque en ese
momento perdemos la situacion de
esclavos, para convertirnos en
amigos, en hijos. Y aqui se manifiesta
la diferencia: afrontamos las
honestas ocupaciones del mundo con
la misma pasion, con el mismo afan
que los demas, pero con paz en el
fondo del alma; con alegriay
serenidad, también en las
contradicciones: que no depositamos
nuestra confianza en lo que pasa,
sino en lo que permanece para
siempre, no somos hijos de la esclava,
sino de la libre.

:De donde nos viene esta libertad?
De Cristo, Sefior Nuestro. Esta es la
libertad con la que El nos ha
redimido. Por eso ensefia: si el Hijo
os alcanza la libertad, seréis
verdaderamente libres. Los cristianos
no tenemos que pedir prestado a
nadie el verdadero sentido de este
don, porque la unica libertad que
salva al hombre es cristiana.



Me gusta hablar de aventura de la
libertad, porque asi se desenvuelve
vuestra vida y la mia. Libremente —
como hijos, insisto, no como esclavos
—, seguimos el sendero que el Sefior
ha sefialado para cada uno de
nosotros. Saboreamos esta soltura de
movimientos como un regalo de
Dios.

Libremente, sin coaccion alguna,
porque me da la gana, me decido por
Dios. Y me comprometo a servir, a
convertir mi existencia en una
entrega a los demas, por amor a mi
Sefior Jesus. Esta libertad me anima a
clamar que nada, en la tierra, me
separard de la caridad de Cristo.

Responsables ante Dios

Dios hizo al hombre desde el principio
y lo dejo en manos de su libre albedrio
(Ecclo XV, 14). Esto no sucederia si no
tuviese libre eleccion. Somos
responsables ante Dios de todas las



acciones que realizamos libremente.
No caben aqui anonimatos; el
hombre se encuentra frente a su
Sefior, y en su voluntad esta
resolverse a vivir como amigo o
como enemigo. Asi empieza el
camino de la lucha interior, que es
empresa para toda la vida, porque
mientras dura nuestro paso por la
tierra ninguno ha alcanzado la
plenitud de su libertad.

Nuestra fe cristiana, ademas, nos
lleva a asegurar a todos un clima de
libertad, comenzando por alejar
cualquier tipo de engafiosas
coacciones en la presentacion de la
fe. Si somos arrastrados a Cristo,
creemos sin querer; se usa entonces la
violencia, no la libertad. Sin que uno
quiera se puede entrar en la Iglesia;
sin que uno quiera se puede acercar al
altar; puede, sin quererlo, recibir el
Sacramento. Pero solo puede creer el
que quiere. Y resulta evidente que,
habiendo llegado a la edad de la



razon, se requiere la libertad
personal para entrar en la Iglesia, y
para corresponder a las continuas
llamadas que el Sefior nos dirige.

En la parabola de los invitados a la
cena, el padre de familia, después de
enterarse de que algunos de los que
debian acudir a la fiesta se han
excusado con razonadas sinrazones,
ordena al criado: sal a los caminos y
cercados e impele —compelle intrare
— a los que halles a que vengan. (No
es esto coaccion? ;No es usar
violencia contra la legitima libertad
de cada conciencia?

Si meditamos el Evangelio y
ponderamos las ensefianzas de Jesus,
no confundiremos esas 6rdenes con
la coaccidn. Ved de qué modo Cristo
insinua siempre: si quieres ser
perfecto..., si alguno quiere venir en
pos de mi... Ese compelle intrare no
entrafia violencia fisica ni moral:
refleja el impetu del ejemplo



cristiano, que muestra en su
proceder la fuerza de Dios: mirad
como atrae el Padre: deleita
ensefiando, no imponiendo la
necesidad. Asi atrae hacia El.

Cuando se respira ese ambiente de
libertad, se entiende claramente que
el obrar mal no es una liberacion,
sino una esclavitud. El que peca
contra Dios conserva el libre albedrio
en cuanto a la libertad de coaccion,
pero lo ha perdido en cuanto a la
libertad de culpa. Manifestara quiza
que se ha comportado conforme a
sus preferencias, pero no lograra
pronunciar la voz de la verdadera
libertad: porque se ha hecho esclavo
de aquello por lo que se ha decidido,
y se ha decidido por lo peor, por la
ausencia de Dios, y alli no hay
libertad.

Os lo repito: no acepto otra
esclavitud que la del Amor de Dios. Y
esto porque, como ya os he



comentado en otros momentos, la
religion es la mayor rebeldia del
hombre que no tolera vivir como una
bestia, que no se conforma —no se
aquieta— si no trata y conoce al
Creador. Os quiero rebeldes, libres
de toda atadura, porque os quiero —
inos quiere Cristo!— hijos de Dios.
Esclavitud o filiacion divina: he aqui
el dilema de nuestra vida. O hijos de
Dios o esclavos de la soberbia, de la
sensualidad, de ese egoismo
angustioso en el que tantas almas
parecen debatirse.

El Amor de Dios marca el camino de
la verdad, de la justicia, del bien.
Cuando nos decidimos a contestar al
Sefior: mi libertad para ti, nos
encontramos liberados de todas las
cadenas que nos habian atado a
cosas sin importancia, a
preocupaciones ridiculas, a
ambiciones mezquinas. Y la libertad
—tesoro incalculable, perla
maravillosa que seria triste arrojar a



las bestias- se emplea entera en
aprender a hacer el bien.

Esta es la libertad gloriosa de los
hijos de Dios. Los cristianos
amilanados —cohibidos o envidiosos
— en su conducta, ante el libertinaje
de los que no han acogido la Palabra
de Dios, demostrarian tener un
concepto miserable de nuestra fe. Si
cumplimos de verdad la Ley de
Cristo —si nos esforzamos por
cumplirla, porque no siempre lo
conseguiremos—, nos descubriremos
dotados de esa maravillosa gallardia
de espiritu, que no necesita ir a
buscar en otro sitio el sentido de la
mas plena dignidad humana.

Nuestra fe no es una carga, ni una
limitacion. jQué pobre idea de la
verdad cristiana manifestaria quien
razonase asi! Al decidirnos por Dios,
no perdemos nada, lo ganamos todo:
quien a costa de su alma conserva su
vida, la perderd; y quien perdiere su



vida por amor mio, la volvera a
hallar.

Hemos sacado la carta que gana, el
primer premio. Cuando algo nos
impida ver esto con claridad,
examinemos el interior de nuestra
alma: quiza exista poca fe, poco trato
personal con Dios, poca vida de
oracion. Hemos de rogar al Sefior —a
través de su Madre y Madre nuestra
— (ue nos aumente su amor, que nos
conceda probar la dulzura de su
presencia; porque sélo cuando se
ama se llega a la libertad mas plena:
la de no querer abandonar nunca,
por toda la eternidad, el objeto de
nuestros amores.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/audio-la-
libertad-don-de-dios/ (06/02/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/audio-la-libertad-don-de-dios/
https://opusdei.org/es-ni/article/audio-la-libertad-don-de-dios/
https://opusdei.org/es-ni/article/audio-la-libertad-don-de-dios/

	La libertad, don de Dios
	Escoger la vida
	El sentido de la libertad
	Libertad y entrega
	Libertad de las conciencias
	Responsables ante Dios


