
opusdei.org

Viaje del Papa
Francisco a
Indonesia, Papúa
Nueva Guinea,
Timor Oriental y
Singapur

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
a Indonesia, Papúa Nueva
Guinea, Timor Oriental y
Singapur (2-13 de septiembre
de 2024). Actualizado el día 13 a
las 18:00.

13/09/2024



Martes, 3 de septiembre Yakarta

Recepción oficial 

Miércoles, 4 de septiembre

—Reunión con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático en el salón "Istana
Negara" del Palacio Presidencial

—Encuentro con los obispos, los
sacerdotes, los diáconos, con los y las
consagradas, seminaristas y
catequistas en la Catedral de Nuestra
Señora de la Asunción

Jueves, 5 de septiembre de 2024

—Encuentro interreligioso en la
mezquita "Istiqlal”

—Encuentro con asistentes de
realidades benéficas

—Santa Misa en el estadio “Gelora
Bung Karno”



Sábado, 7 de septiembre de 2024
Port Moresby

—Reunión con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático en la APEC Haus

—Visita a los niños de "Ministerio de
Calle" y "Servicios de Callan"

—Encuentro con los obispos de
Papúa Nueva guinea y de las Islas
Salomón, sacerdotes, diáconos, los
consagrados, las consagradas, los
seminaristas y catequistas en el
Santuario de María Auxiliadora

Domingo 8 de septiembre de 2024
Port Moresby - Vanimo

—Santa Misa en el estadio “Sir John
Guise”

—Ángelus

—Encuentro con los fieles de la
diócesis de Vanimo en la explanada
frente a la Catedral de la Santa Cruz



Lunes 9 de septiembre de 2024 Port
Moresby - Dili

—Encuentro con los jóvenes en el
estadio “Sir John Guise”

—Reunión con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático en el salón del Palacio
Presidencial

Martes, 10 de septiembre de 2024
Dili

—Visita a los niños discapacitados de
la Escuela “Irmãs Alma”

—Encuentro con los obispos, los
sacerdotes, los diáconos, los
consagrados, las consagradas, los
seminaristas y los catequistas en la
Catedral de la Inmaculada
Concepción

—Santa Misa en la explanada de
Tasitolu



Miércoles, 11 de septiembre de
2024 Dili - Singapur

—Encuentro con los jóvenes en el
“Centro de Convenções”

Jueves, 12 de septiembre de 2024
Singapur

—Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático

—Santa Misa en el estadio nacional
del “Singapore Sports Hub”

Viernes 13 de septiembre de 2024
Singapur - Roma

—Encuentro interreligioso con
jóvenes en el “Colegio Católico
Junior”

Miércoles, 4 de septiembre



Reunión con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático en el salón "Istana
Negara" del Palacio Presidencial

Señor Presidente,

distinguidas autoridades,

eminentísimos señores Cardenales,

señores Obispos,

distinguidos Representantes de las
comunidades religiosas y de las
diversas religiones,

ilustres representantes de la
sociedad civil,

miembros del Cuerpo diplomático:

Le agradezco cordialmente a usted,
señor Presidente, la grata invitación
a visitar el país, así como sus
amables palabras de saludo. Deseo
expresar al Presidente electo mis
más cordiales deseos de una



fructífera labor al servicio de
Indonesia, extenso archipiélago de
miles y miles de islas bañadas por el
mar que comunica Asia con Oceanía.

Casi se podría afirmar que, al igual
que el océano es el elemento natural
que une todas las islas indonesias, así
el respeto mutuo de las
particularidades culturales, étnicas,
lingüísticas y religiosas específicas,
de todos los grupos humanos que
componen Indonesia, es el hilo
conductor indispensable que hace
que el pueblo indonesio se mantenga
unido y se sienta orgulloso.

Vuestro lema nacional “Bhinneka
tunggal ika” (“Unidad en la
diversidad”, que literalmente
significa “Muchos, pero uno”) pone de
manifiesto esta realidad multiforme
de pueblos que son diversos, pero
firmemente integrados en una sola
nación. Y muestra también que, al
igual que la gran biodiversidad



presente en este archipiélago es
fuente de riqueza y esplendor,
análogamente, las diferencias
específicas contribuyen a formar un
magnífico mosaico, en el que cada
pieza es un elemento insustituible en
la composición de una obra original
y preciosa. Y este es vuestro tesoro,
es vuestra mayor riqueza.

La armonía en el respeto a las
diferencias se logra cuando cada
opinión particular tiene en cuenta
las necesidades que son comunes y
cuando cada etnia y confesión
religiosa actúa con espíritu de
fraternidad, persiguiendo el noble
objetivo de servir al bien de todos. El
ser conscientes de que se está
participando en una historia
compartida en la que cada uno
brinda su propia contribución, y
donde la solidaridad de cada cual
hacia el conjunto es fundamental,
ayuda a identificar las soluciones
adecuadas, a evitar la polarización



de las diferencias y a transformar la
confrontación en colaboración
eficaz.

Este sabio y delicado equilibrio entre
la multiplicidad de culturas, las
diferentes visiones ideológicas y las
razones que fundamentan la unidad,
debe ser defendido continuamente
contra cualquier desajuste. Se trata
de un trabajo artesanal, repito, un
trabajo artesanal que corresponde a
todos, pero de manera especial a la
tarea que realiza la política, cuando
se propone como fin la armonía, la
equidad, el respeto de los derechos
fundamentales de los seres humanos,
el desarrollo sostenible, la
solidaridad y la consecución de la
paz, tanto en el seno de la sociedad
como en la relación con los demás
pueblos y naciones. Y aquí reside la
grandeza de la política. Ya lo dijo un
sabio, que la política es la forma más
elevada de la caridad. Esto es
maravilloso.



A fin de favorecer una armonía
pacífica y constructiva que garantice
la paz y unifique los esfuerzos para
vencer los desequilibrios y bolsas de
miseria que aún persisten en algunas
zonas, la Iglesia desea incrementar el
diálogo interreligioso. De este modo,
se podrán eliminar los prejuicios y se
fomentará un clima de respeto y de
confianza mutua, factores
imprescindibles para afrontar los
retos comunes, entre los cuales, el de
contrastar el extremismo y la
intolerancia, que —tergiversando la
religión— intentan imponerse
sirviéndose del engaño y la violencia.
En cambio, la cercanía, el escuchar la
opinión de los demás, eso crea la
fraternidad de una nación. Y eso es
algo muy bonito, muy hermoso.

La Iglesia católica se pone al servicio
del bien común y desea fortalecer la
cooperación con las instituciones
públicas y otras organizaciones de la
sociedad civil, pero nunca haciendo



proselitismo, nunca; sino que respeta
la fe de cada persona. Y con esto
estimula la formación de un tejido
social más equilibrado y garantizar
una distribución más eficiente y
equitativa de la asistencia social.

Permítanme ahora hacer una alusión
al Preámbulo de vuestra Constitución
de 1945, que ofrece valiosas
indicaciones sobre la dirección del
camino que ha elegido la Indonesia
democrática e independiente. Esta es
una historia muy bella; cuando uno
la lee, percibe que fue escogida por
todos.

En sólo unas pocas líneas, el
Preámbulo hace referencia dos veces
a Dios Todopoderoso y a la necesidad
de que su bendición descienda sobre
el naciente Estado de Indonesia. Del
mismo modo, el texto de
introducción a vuestra Ley
Fundamental alude dos veces a la
justicia social, auspiciando que se



instaure un orden internacional
fundamentado en ella, como uno de
los principales objetivos a alcanzar
en beneficio de todo el pueblo
indonesio.

Unidad en la multiplicidad, justicia
social, bendición divina son, pues, los
principios fundamentales destinados
a inspirar y guiar los programas
específicos, son como la estructura
de soporte, la base sólida sobre la
cual construir la casa. ¿Y cómo no
notar que estos principios se
corresponden muy bien con el lema
de mi visita a Indonesia: “Fe,
fraternidad y compasión”?

Sin embargo, lamentablemente
existen en el mundo actual algunas
tendencias que obstaculizan el
desarrollo de la fraternidad
universal (cf. Carta enc. Fratelli tutti,
9). En diversas regiones vemos surgir
conflictos violentos, que a menudo
son el resultado de la falta de respeto

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


mutuo, del deseo intolerante de
hacer prevalecer a toda costa los
propios intereses, la propia posición
o la propia visión parcial de la
historia, aunque eso suponga un
sufrimiento interminable para
comunidades enteras y dé lugar a
auténticas guerras sangrientas.

A veces también surgen tensiones
violentas en el interior de los mismos
estados, porque los que detentan el
poder quieren uniformarlo todo,
imponiendo su visión incluso en
asuntos cuya decisión debería
dejarse a la autonomía de cada
individuo o de los grupos.

Por otra parte, a pesar de las
persuasivas declaraciones políticas,
hay muchas situaciones en las que
falta un efectivo compromiso, de
amplias miras, para construir la
justicia social. Como consecuencia,
una parte considerable de la
humanidad queda relegada al



margen, desprovista de los medios
adecuados para una existencia digna,
y sin defensas para afrontar los
graves y crecientes desequilibrios
sociales causantes de graves
conflictos. ¿Y cómo resuelven esto?,
mediante una legislación de muerte,
es decir, limitando la natalidad,
limitando la mayor riqueza que tiene
un país, que son los nacimientos. En
vuestro país, en cambio, hay familias
de tres, cuatro y hasta cinco hijos que
salen adelante. Y esto se nota en la
media de edad del país. Sigan así. Es
un ejemplo para todas las naciones.
Tal vez esto resulte curioso, pero
algunas familias prefieren tener un
gato o un perro pequeño, y no un
niño. Esto no está bien.

En otros contextos, además, las
personas consideran que pueden o
deben prescindir de la búsqueda de
la bendición de Dios, juzgándola
superflua para el ser humano y para
la sociedad civil, se piensa que estos



deberían promoverse con sus
propias fuerzas, sin embargo, al
hacerlo se encuentran a menudo con
la frustración y el fracaso. Y a la
inversa, hay casos en los que la fe en
Dios se coloca continuamente en
primer plano, pero a menudo,
lamentablemente para ser
manipulada y servir no para
construir la paz, la comunión, el
diálogo, el respeto, la colaboración y
la fraternidad, para construir el país,
sino para fomentar las divisiones y el
odio.

Hermanos y hermanas, de cara a
estas sombras, es grato observar
cómo la filosofía que inspira la
organización del Estado indonesio
manifiesta sabiduría y equilibrio. A
este respecto, hago mías las palabras
que san Juan Pablo II pronunció
durante su visita a este mismo
palacio, en 1989. Entre otras cosas,
afirmó: «En el reconocimiento de la
presencia de una legítima pluralidad,

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1989/travels/documents/trav_far-east.html


en el respeto a los Derechos
Humanos y políticos de todos los
ciudadanos, y en el apoyo al
crecimiento de la unidad nacional
basada en la tolerancia y respeto a
los demás, colocáis los cimientos de
la justa y pacífica sociedad que los
indonesios desean para sí mismos y
quieren legar a sus hijos» (Discurso
al Presidente de la República de
Indonesia, Yakarta, 9 octubre 1989).

En el curso de los acontecimientos
históricos, incluso si a veces los
principios inspiradores, antes
recordados, no siempre han tenido la
fuerza de imponerse en todas las
circunstancias, siguen siendo válidos
y confiables, como un faro que nos
indica la dirección que hay que
tomar y nos advierte acerca de los
errores más peligrosos que hay que
evitar.

Señor Presidente, señoras y señores,
deseo que todos, en su quehacer

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891009_pres-indonesia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891009_pres-indonesia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1989/october/documents/hf_jp-ii_spe_19891009_pres-indonesia.html


cotidiano, sepan inspirarse en estos
principios y hacerlos efectivos en el
desempeño ordinario de sus
respectivas funciones, porque opus
justitiae pax, la paz es fruto de la
justicia. La concordia, en efecto, se
alcanza cuando cada uno se
compromete, no sólo en función de
sus propios intereses y de su propia
visión, sino con vistas al bien de
todos, para construir puentes, para
favorecer los acuerdos y crear
sinergias, para aunar esfuerzos y
derrotar toda forma de miseria
moral, económica y social, y para
promover la paz y la concordia.

Queridos hermanos y hermanas,
continúen por este camino, que es
bueno y acertado, y que así trae la
bendición a todo el pueblo: que Dios
bendiga a Indonesia con la paz, para
un futuro lleno de esperanza. ¡Y que
Dios los bendiga a todos!



Encuentro con los obispos, los
sacerdotes, los diáconos, con los y
las consagradas, seminaristas y
catequistas en la Catedral de
Nuestra Señora de la Asunción

Queridos hermanos y hermanas,
buenas tardes.

Aquí hay cardenales, obispos,
sacerdotes, religiosas, laicos y niños,
pero todos somos hermanos y
hermanas. Los títulos del Papa, el
cardenal y el obispo no son tan
importantes, todos somos hermanos
y hermanas. Cada uno tiene su
propia tarea para hacer crecer al
pueblo de Dios.

Saludo al cardenal, a los obispos, a
los sacerdotes y diáconos, a las
consagradas y consagrados, a los
seminaristas y a los catequistas
presentes. Agradezco al Presidente
de la Conferencia Episcopal sus
palabras, así como también a los
hermanos y hermanas que han



compartido sus testimonios con
nosotros.

Como ya se ha mencionado, el lema
elegido para esta Visita apostólica es
“Fe, fraternidad, compasión”. Pienso
que son tres virtudes que expresan
bien tanto vuestro camino de Iglesia
como vuestro carácter en cuanto
pueblo, étnica y culturalmente bien
diversificado, pero al mismo tiempo
caracterizado por una innata
tendencia hacia la unidad y la
convivencia pacífica, como
testimonian los principios
tradicionales de la Pancasila. Por eso,
quisiera reflexionar con ustedes
sobre estas tres palabras.

La primera es fe. Indonesia es un
país grande, con abundantes
recursos naturales, sobre todo en
flora, fauna, recursos energéticos y
materia prima, entre otros. Si se
considera superficialmente, una gran
riqueza como esta podría convertirse



en motivo de orgullo o arrogancia,
pero, si la vemos con una mente y un
corazón abiertos, esta riqueza puede
en cambio recordarnos a Dios, su
presencia en el cosmos y en nuestra
vida, como nos enseña la Sagrada
Escritura (cf. Gn 1; Si 42,15-43,33). Es
el Señor, en efecto, quien nos da todo
esto. No hay un centímetro del
maravilloso territorio indonesio, ni
un instante de la vida de cada uno de
sus millones de habitantes que no
sea don suyo, signo de su amor
gratuito y providente de Padre. Y
mirar todo esto con humildes ojos de
hijos nos ayuda a creer, a
reconocernos pequeños y amados (cf.
Sal 8), y a cultivar sentimientos de
gratitud y responsabilidad.

Agnes nos ha hablado de esto, a
propósito de nuestra relación con la
creación y con los hermanos,
especialmente los más necesitados, a
vivir con un estilo personal y
comunitario caracterizado por el



respeto, el civismo y la humanidad;
con sobriedad y caridad franciscana.

Después de la fe, la segunda palabra
del lema es fraternidad. Una poetisa
del siglo pasado usó una expresión
muy hermosa para describir esta
actitud; escribió que ser hermanos
quiere decir amarse reconociéndose
«diferentes cual dos gotas de
agua»[1]. Y es justo así. No hay dos
gotas de agua iguales, ni hay dos
hermanos, ni siquiera gemelos,
completamente idénticos. Vivir la
fraternidad, entonces, significa
acogerse mutuamente
reconociéndose iguales en la
diversidad.

También esto es un valor estimado
en la tradición de la Iglesia
indonesia, y se manifiesta en la
apertura con la que esta se relaciona
con las diferentes realidades que la
componen y la rodean, tanto en el
ámbito cultural, étnico, social y



religioso, como valorando el aporte
de todos y ofreciendo generosamente
el suyo en cada contexto. Este
aspecto es importante, porque
anunciar el Evangelio no significa
imponer o contraponer la propia fe a
la de los demás, sino dar y compartir
la alegría del encuentro con Cristo
(cf. 1 P 3,15-17), siempre con gran
respeto y afecto fraterno por cada
persona. Y en esto los invito a
mantenerse siempre así: abiertos y
amigos de todos —“tomados de la
mano”, como dijo don Maxi—
profetas de comunión en un mundo
donde, sin embargo, parecería que
crece cada vez más la tendencia a
dividirse, imponerse y provocarse
mutuamente (cf. Exhort. ap.
Evangelii gaudium, 67).

Y sobre este punto, quiero decirles
algo: ¿saben quién es el ser más
divisor del mundo? El gran divisor, el
que siempre divide, pero es Jesús



quien une. El diablo es el que divide,
así que ¡cuidado!

Es importante que intentemos llegar
a todos, como nos recordó sor Rina,
con el deseo de poder traducir en
Bahasa Indonesia, no sólo los textos
de la Palabra de Dios, sino también
las enseñanzas de la Iglesia, para que
lleguen al mayor número de
personas posible. Y lo señaló también
Nicholas, describiendo la misión del
catequista con la imagen de un
“puente” que une. Esto me llamó la
atención, y me hizo pensar en el
maravilloso espectáculo que sería, en
el gran archipiélago indonesio, la
presencia de miles de “puentes del
corazón” que unen a todas las islas, y
aún más, en millones de esos
“puentes” que unen a todas las
personas que las habitan. Hay otra
hermosa imagen de la fraternidad:
un bordado inmenso de hilos de
amor que atraviesan el mar, superan
las barreras y abrazan todo tipo de



diversidad, haciendo de todos «un
solo corazón y una sola alma» (Hch
4,32). ¡Es el lenguaje del corazón, no
lo olviden!

Y llegamos a la tercera palabra:
compasión, que está muy vinculada
con la fraternidad. Como sabemos,
en efecto, la compasión no consiste
en dar limosna a hermanos y
hermanas necesitados mirándolos de
arriba hacia abajo, desde la “torre”
de las propias seguridades y
privilegios, sino al contrario, en
hacernos cercanos unos a otros,
despojándonos de todo lo que puede
impedir inclinarnos para entrar
realmente en contacto con quien está
caído, y así levantarlo y .. y
devolverle la esperanza (cf. Carta
enc. Fratelli tutti, 70). Y no sólo eso,
significa además abrazar sus sueños
y sus deseos de redención y de
justicia, ocuparnos de ellos, ser sus
promotores y cooperadores,
involucrando también a los demás,



extendiendo la “red” y las fronteras
en un gran dinamismo comunicativo
de caridad (cf. ibíd., 203). Esto no
significa ser comunista, sino que
significa caridad, significa amor.

Hay quienes le temen a la
compasión, porque la consideran
una debilidad. En cambio, exaltan,
como si fuera una virtud, la astucia
de los que sirven a sus propios
intereses, manteniéndose distantes
de los demás, sin dejarse “tocar” por
nada ni por nadie, creyendo que así
son más lúcidos y libres para lograr
sus objetivos.

Recuerdo con tristeza a una persona
muy rica de Buenos Aires, que
siempre tenía el hábito de acumular,
y acumular, cada vez más dinero.
Murió dejando una gran herencia. La
gente bromeaba diciendo: "Pobre
hombre, ¡no le pudieron cerrar el
ataúd!". Quería llevarse todo, pero no
se llevó nada. Puede hacernos reír,



pero no olviden que ¡el diablo entra
por los bolsillos, siempre! Aferrarse a
las riquezas como seguridad es una
manera incorrecta de ver la realidad.
Lo que mueve al mundo no son los
cálculos del interés propio, que
generalmente terminan destruyendo
la creación y dividiendo a las
comunidades, sino la caridad
ofrecida a los demás. Esto es lo que
nos hace avanzar: la caridad que se
da a sí misma. La compasión no
nubla la verdadera visión de la vida.
Al contrario, nos hace ver mejor las
cosas, a la luz del amor, y verlas con
más claridad con los ojos del
corazón. Me gustaría repetirlo: por
favor, ¡cuidado, y no olviden que el
diablo entra por los bolsillos!

A este respecto, me parece que el
portal de esta catedral, en su
arquitectura, resume muy bien lo
que hemos dicho, en clave mariana.
Este, en efecto, está sostenido, en el
centro del arco ojival, por una



columna sobre la que está colocada
una estatua de la Virgen María. Nos
muestra así a la Madre de Dios ante
todo como modelo de fe, mientras
simbólicamente sostiene, con su
pequeño “sí” (cf. Lc 1,38), todo el
edificio de la Iglesia. Su cuerpo frágil,
apoyado en la columna, en la roca
que es Cristo, parece llevar con Él
sobre sí el peso de toda la
construcción, como diciendo que esta
obra, fruto del trabajo y del ingenio
del hombre, no puede sostenerse
sola. María aparece luego como
imagen de fraternidad, en el gesto de
acoger, en medio del pórtico
principal, a todos los que quieren
entrar. Y, por último, María es
también icono de compasión, en su
velar y proteger al pueblo de Dios
que, con las alegrías y los dolores, las
fatigas y las esperanzas, se congrega
en la casa del Padre.

Queridos hermanos y hermanas, me
gustaría concluir esta reflexión



retomando lo que san Juan Pablo II
manifestó al visitar este lugar hace
algunas décadas, dirigiéndose
precisamente a los sacerdotes y
religiosos. Citaba el versículo del
salmo: «Laetentur insulae multae» –
«Regocíjense las islas
incontables» (Sal 96,1) e invitaba a
sus oyentes a hacerlo «testimoniando
la alegría de la Resurrección y dando
la [...] vida, de modo que también las
islas más lejanas puedan
“regocijarse” escuchando el
Evangelio, del que vosotros sois
predicadores, maestros y
testigos» (Encuentro con los obispos,
el clero y los religiosos de Indonesia,
Yakarta, 10 de octubre de 1989).

Yo también renuevo esta
exhortación, y los animo a seguir su
misión fortalecidos en la fe, abiertos
a todos en la fraternidad y cercanos a
cada uno en la compasión. Fuertes
en la fe, abiertos para acoger a todos.
¡Qué hermosa es aquella parábola



del Evangelio en la que los invitados
a la boda no querían acudir! ¿Qué
hizo el Señor? ¿Se amargó? No, envió
a sus servidores y les dijo que fueran
a los cruces de los caminos para
invitar a todos. Con ese mismo estilo
tan hermoso, sigan adelante con
fraternidad, con compasión y con
unidad. Pienso en las muchas islas de
aquí, tantas islas, y el Señor les dice a
ustedes, buenas personas, “a todos, a
todos”. De hecho, el Señor dice
“¡buenos y malos!”, ¡a todos!

Renuevo esta exhortación y los
animo a continuar su misión: fuertes
en la fe, abiertos a todos en la
fraternidad y cercanos a los demás
en la compasión. Fe, fraternidad y
compasión. Les dejo estas tres
palabras, y ustedes podrán
reflexionar más tarde sobre ellas. Fe,
fraternidad y compasión. Los
bendigo y les agradezco por tantas
cosas buenas que hacen cada día en
todas estas hermosas islas. Rezaré



por ustedes y les pido, por favor, que
recen por mí. Tengan cuidado con
una cosa: ¡recen por, no en contra!
¡Gracias!

Jueves, 5 de septiembre de 2024

Encuentro interreligioso en la
mezquita "Istiqlal”

Queridos hermanos y hermanas,
buenos días.

Me siento feliz de estar aquí, junto
con todos ustedes, en la mezquita
más grande de Asia. Saludo al Gran
Imán y le agradezco las palabras que
me ha dirigido, recordando que este
lugar de culto y de oración es
también “una gran casa para la
humanidad”, en la que cada uno
puede entrar para hacer una pausa
consigo mismo, dar espacio a ese
anhelo de infinito que lleva en el
corazón, buscar el encuentro con lo
divino y experimentar la alegría de
la amistad con los demás.



Me agrada recordar que esta
mezquita fue diseñada por el
arquitecto Friedrich Silaban, que era
cristiano y ganó el concurso. Esto
prueba que en la historia de esta
nación y de la cultura que aquí se
respira, la mezquita, como también
los demás lugares de culto, son
espacios de diálogo, de respeto
recíproco, de convivencia armoniosa
entre las religiones y las diferentes
sensibilidades espirituales. Este es un
gran regalo, que están llamados a
cultivar cada día, para que la
experiencia religiosa sea punto de
referencia para una sociedad
fraterna y pacífica y nunca motivo de
incomprensión y de choque.

A este respecto cabe mencionar la
construcción de un túnel
subterráneo ―el túnel de la
amistad―, que comunica la Mezquita
Istiqlal con la Catedral de Santa
María de la Asunción. Se trata de un
signo elocuente, que permite que



estos dos grandes lugares de culto
estén no sólo “uno frente al otro”,
sino también “comunicados” entre sí.
En efecto, este pasaje permite un
encuentro, un diálogo, una
posibilidad real de «descubrir y
transmitir la mística de vivir juntos,
de mezclarnos, de encontrarnos […],
de participar de esa marea algo
caótica que puede convertirse en una
verdadera experiencia de
fraternidad,en una caravana
solidaria, en una santa
peregrinación» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 87). Los animo a continuar
por este camino: que todos, todos
juntos, cultivando cada uno la propia
espiritualidad y practicando la
propia religión, podamos caminar en
la búsqueda de Dios y contribuir a
construir sociedades abiertas,
cimentadas en el respeto recíproco y
en el amor mutuo, capaces de aislar
las rigideces, los fundamentalismos y
los extremismos, que son siempre
peligrosos y nunca justificables.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


En esta perspectiva, simbolizada por
el túnel subterráneo, quisiera
dejarles dos consignas, para impulsar
el camino de la unidad y de la
armonía que ya han iniciado.

La primera es ver siempre en
profundidad, porque solamente así se
puede encontrar lo que une, más allá
de las diferencias. En efecto,
mientras en la superficie se
encuentran las áreas de la mezquita
y de la catedral, bien delimitadas y
frecuentadas por sus respectivos
feligreses, bajo la tierra, a lo largo del
túnel, esas mismas personas
diferentes se encuentran y pueden
acceder al mundo religioso de los
otros. Esta imagen nos recuerda algo
importante: que los aspectos visibles
de las religiones ―los ritos, las
prácticas, etc.― son un patrimonio
tradicional que hay que proteger y
respetar; pero lo que está “debajo”, lo
que corre bajo tierra, como el “túnel
de la amistad”, podríamos decir la



raíz común de todas las
sensibilidades religiosas es una sola:
la búsqueda del encuentro con lo
divino, la sed de infinito que el
Altísimo ha puesto en nuestro
corazón, la búsqueda de una alegría
más grande y de una vida más fuerte
que la muerte, que anima el viaje de
nuestras vidas y nos impulsa a salir
de nosotros mismos para ir al
encuentro de Dios. Recordemos esto:
mirando en profundidad,
percibiendo lo que fluye en lo más
íntimo de nuestra vida, el deseo de
plenitud que vive en lo más
profundo de nuestro corazón,
descubrimos que todos somos
hermanos, todos peregrinos, todos en
camino hacia Dios, más allá de lo que
nos diferencia.

La segunda invitación es cuidar las
relaciones. El túnel fue construido de
una parte a la otra para crear una
conexión entre dos lugares
diferentes y alejados. Esto es lo que



hace el pasaje subterráneo: conecta,
crea un enlace. A veces pensamos
que el encuentro entre las religiones
se trate de una cuestión que tiene
que ver sólo con buscar, a toda costa,
puntos en común entre las diferentes
doctrinas y confesiones religiosas. En
realidad, puede pasar que un
planteamiento de ese tipo termine
por dividirnos, porque las doctrinas
y los dogmas de cada experiencia
religiosa son diferentes. Lo que
realmente nos acerca es crear una
conexión entre nuestras diferencias,
ocuparnos de cultivar lazos de
amistad, de atención, de
reciprocidad. Son relaciones en las
que cada uno se abre al otro, en los
que nos comprometemos a buscar
juntos la verdad, aprendiendo de la
tradición religiosa del otro;
ayudándonos en las necesidades
humanas y espirituales. Son vínculos
que nos permiten trabajar juntos,
caminar unidos en la consecución de
algún objetivo, en la defensa de la



dignidad del hombre, en la lucha
contra la pobreza, en la promoción
de la paz. La unidad nace de los
vínculos personales de amistad, del
respeto recíproco, de la defensa
mutua de los espacios y las ideas
ajenas. Ojalá que puedan siempre
cuidar de ello.

Queridos hermanos y hermanas,
“promover la armonía religiosa para
el bien de la humanidad” es la
inspiración que estamos invitados a
seguir y que le da también título a la
Declaración conjunta preparada para
esta ocasión. En ella asumimos con
responsabilidad las grandes, y
algunas veces, dramáticas crisis que
amenazan el futuro de la
humanidad, particularmente las
guerras y conflictos,
desafortunadamente alimentados
también por las
instrumentalizaciones religiosas;
pero también la crisis
medioambiental, que se ha



convertido en un obstáculo para el
crecimiento y la convivencia de los
pueblos. Y ante este escenario, es
importante que los valores comunes
a todas las tradiciones religiosas se
promuevan y se refuercen, ayudando
a la sociedad a «erradicar la cultura
de la violencia y de la
indiferencia» (Declaración conjunta
de Istiqlal) y a promover la
reconciliación y la paz.

Les agradezco este camino común
que llevan adelante. Indonesia es un
gran país, un mosaico de culturas,
etnias y tradiciones religiosas; una
riquísima diversidad que se refleja
también en la variedad del
ecosistema y del ambiente
circundante. Y si es cierto que poseen
la mina de oro más grande del
mundo, sepan que el tesoro más
valioso es la voluntad de que las
diferencias no sean motivo de
conflicto, sino que se encuentren
armónicamente en la concordia y el



respeto recíproco. La armonía, es
esto que hacen ustedes. No pierdan
este don. No vayan a perder nunca
esta riqueza tan grande, es más,
cultívenla y transmítanla sobre todo
a los jóvenes. Que nadie ceda al
atractivo del integrismo y de la
violencia; que, en cambio, todos
estén fascinados con el sueño de una
sociedad y de una humanidad libre,
fraterna y pacífica.

Gracias, gracias por su sonrisa gentil,
que esplende siempre en sus rostros,
y que es signo de vuestra belleza y
apertura interior. Que Dios les
conceda este don. Con su ayuda y su
bendición vayan adelante, Bhinneka
Tunggal Ika, unidos en la diversidad.
Gracias.

Encuentro con asistentes de
realidades benéficas

Queridos hermanos y hermanas,
buenos días.



Estoy muy contento de encontrarme
con ustedes. Los saludo a todos, y en
particular al Presidente de la
Conferencia Episcopal de Indonesia,
a quien agradezco las palabras que
me ha dirigido. Agradezco también a
Mimi y a Andrew por los testimonios
que nos han compartido.

Me parece muy bien que los obispos
indonesios hayan elegido celebrar el
centenario de su Conferencia
nacional junto con ustedes. Gracias,
gracias. Les agradezco esta elección.
Gracias señor Presidente, se ve que
tu espíritu cartujo nos ayuda a
realizar estas cosas.

Ustedes son pequeñas estrellas
luminosas en el cielo de este
archipiélago, ustedes que son los
miembros más valiosos de esta
Iglesia, sus “tesoros”, como enseñaba
el diácono y mártir san Lorenzo
desde los primeros siglos del
cristianismo. A este propósito, quiero



señalar que comparto plenamente lo
que ha dicho Mimi: Dios “ha creado
los seres humanos con capacidades
únicas para enriquecer la diversidad
de nuestro mundo” -lo has hecho
muy bien Mimi, gracias-. Y ella
misma nos lo ha demostrado,
hablándonos de Jesús de un modo
maravilloso, llamándolo “nuestro
faro de esperanza”. Gracias por esto.

Afrontar juntos las dificultades, dar
cada uno lo mejor de sí es un aporte
irrepetible que nos enriquece y nos
ayuda a descubrir, día a día, cuánto
vale nuestro estar juntos en el
mundo, en la Iglesia y en la familia.
Nos lo ha recordado Andrew, a quien
además felicitamos por su
participación en los juegos
paralímpicos. ¡Muy bien! Démosle un
gran aplauso a Andrew.

Y otro aplauso también para todos
nosotros, que estamos llamados a
ser, unidos, “campeones del amor”



en las grandes “olimpíadas” de la
vida. Un aplauso a todos nosotros.

Queridos amigos, todos necesitamos
de los demás, y esto no es algo malo;
al contrario, nos ayuda a entender
cada vez mejor que el amor es lo más
importante de nuestra existencia (cf. 
1 Co 13,13) y a darnos cuenta de
cuántas personas buenas nos rodean.

Nos recuerda, además, cuánto nos
quiere el Señor, a todos, más allá de
cualquier límite y dificultad (cf. Rm
8,35-39). Cada uno de nosotros es
único a sus ojos, a los ojos del Señor,
y Él no nos olvida nunca. Nunca,
recordémoslo, para tener viva la
esperanza y para que de nuestra
parte no falte el compromiso para
hacer de la propia vida un don para
los demás, sin desfallecer jamás (cf. 
Jn 15,12-13).

Gracias. Gracias por este encuentro y
por lo que hacen, todos juntos. Los
bendigo y rezo por ustedes. Y



también ustedes, por favor, no se
olviden de rezar por mí. Gracias. Hoy
quisiera felicitar a esa mamá que no
pudo venir, está en cama. Pero como
hoy cumple 87 años, le enviamos
nuestras felicitaciones desde aquí,
todos juntos.

Santa Misa en el estadio “Gelora
Bung Karno”

El encuentro con Jesús nos llama a
vivir dos actitudes fundamentales,
que nos hacen capaces de llegar a ser
sus discípulos. La primera actitud es 
escuchar la Palabra y la segunda es 
vivir la Palabra. Primero escucharla,
porque todo nace de la escucha, de
abrirse a Él, de acoger el don
precioso de su amistad. Pero después
es importante vivir la Palabra
recibida, para no ser oyentes
superficiales que se engañan a sí
mismos (cf. St 1,22), para no
arriesgarnos a escuchar sólo con los
oídos sin que la semilla de la Palabra



llegue al corazón y cambie nuestro
modo de pensar, de sentir y de
actuar, y esto no es bueno. La
Palabra que se nos da y que
escuchamos tiene que hacerse vida,
transformar la vida, encarnarse en
nuestra vida.

Estas dos actitudes esenciales: 
escuchar la Palabra y vivir la Palabra,
podemos contemplarlas en el
Evangelio que se acaba de
proclamar.

En primer lugar, escuchar la Palabra.
El evangelista narra que mucha
gente acudía a Jesús y que «la
multitud se amontonaba alrededor
de Jesús para escuchar la Palabra de
Dios» (Lc 5,1). Lo buscaban, tenían
hambre y sed de la Palabra del Señor
y la oyeron resonar en las palabras
de Jesús. Por eso, esta escena, que se
repite tantas veces en el Evangelio,
nos dice que el corazón del hombre
está siempre en búsqueda de una



verdad que sea capaz de alimentar y
saciar su deseo de felicidad, que no
podemos conformarnos sólo con las
palabras humanas, con los criterios
de este mundo o con sus juicios
mundanos. Necesitamos siempre una
luz que venga de lo alto para
iluminar nuestro camino, un agua
viva que pueda calmar la sed de los
desiertos del alma, un consuelo que
no defrauda porque proviene del
cielo y no de las cosas efímeras del
mundo. En medio del aturdimiento y
la vanidad de las palabras humanas,
hermanos y hermanas, necesitamos
la Palabra de Dios, la única que sirve
de brújula en nuestro camino, la
única que, frente a tantas heridas y
pérdidas, es capaz de devolvernos al
significado auténtico de la vida.

Hermanos y hermanas, no olvidemos
esto: la primera tarea del discípulo —
todos nosotros somos discípulos— no
es la de vestir el hábito de una
religiosidad exteriormente perfecta,



ni de hacer cosas extraordinarias o
dedicarse a grandes proyectos. No.
Por el contrario, la primera tarea, el
primer paso, consiste en saber
ponerse a la escucha de la única
Palabra que salva, la de Jesús, como
podemos ver en el episodio del
Evangelio cuando el Maestro sube a
la barca de Pedro para distanciarse
un poco de la orilla y así poder
predicar mejor a la gente (cf. Lc 5,3).
Nuestra vida de fe comienza cuando
acogemos humildemente a Jesús en
la barca de nuestra existencia,
cuando le hacemos un espacio,
cuando nos ponemos a la escucha de
su Palabra y dejamos que esta nos
interpele, nos agite y nos cambie.

Asimismo, hermanos y hermanas, la
Palabra del Señor nos pide que la
encarnemos concretamente en
nosotros, por eso estamos llamados a
vivir la Palabra. Sólo repetir la
Palabra, sin vivirla, nos convierte en
pagayos. Sí, la decimos, pero no la



entendemos, no la vivimos. En
efecto, después de que Jesús terminó
de predicar a la multitud desde la
barca, se dirigió a Pedro y lo exhortó
a asumir el riesgo de apostar por esa
Palabra: «Navega mar adentro, y
echen las redes» (Lc 5,4). La Palabra
del Señor no puede permanecer
como una bonita idea abstracta, o
suscitar sólo la emoción del
momento, más bien nos pide que
cambiemos nuestra mirada, que nos
dejemos transformar el corazón a
imagen del de Cristo; la Palabra nos
llama a echar con valentía las redes
del Evangelio en medio del mar del
mundo, “corriendo el riesgo”, sí,
corriendo el riesgo de vivir el amor
que Él nos ha enseñado y ha vivido
primero. También a nosotros,
hermanos y hermanas, con la fuerza
abrasante de su Palabra, el Señor nos
pide ir mar adentro, alejándonos de
las orillas pantanosas de los malos
hábitos, de los miedos y de las
mediocridades, para atrevernos a



emprender una nueva vida. Al diablo
le gusta la mediocridad, porque se
introduce en nosotros y nos arruina.

Por supuesto, nunca faltan los
obstáculos y las excusas para decir
que no. Pero fijémonos en la actitud
de Pedro: había pasado una noche
difícil en la cual no había pescado
nada, estaba enfadado, estaba
cansado, estaba decepcionado; sin
embargo, en vez de quedarse
paralizado en ese vacío y bloqueado
por su fracaso, dice: «Maestro, hemos
trabajado la noche entera y no
hemos sacado nada, pero si tú lo
dices, echaré las redes» (Lc 5,5). Si tú
lo dices, echaré las redes. Y entonces
sucede lo insólito, el milagro de una
barca que se llena de pescados a tal
grado que casi se hunde (cf. Lc 5,7).

Hermanos y hermanas, frente a las
numerosas ocupaciones de nuestra
vida cotidiana; ante la llamada, que
todos sentimos, de construir una



sociedad más justa, de avanzar en el
camino de la paz y del diálogo —este
camino que aquí en Indonesia se ha
propuesto desde hace tiempo—, a
veces podemos sentirnos
insuficientes, sentir el peso de tanto
compromiso que no siempre da los
frutos esperados o de nuestros
errores que parecen frenar el
camino. Pero con la misma humildad
y la misma fe de Pedro, también a
nosotros se nos pide que no
permanezcamos encerrados en
nuestros fracasos. Esto es algo muy
feo, porque los fracasos nos abruman
y nos pueden hacer sus prisioneros.
No, por favor, no permanezcamos
prisioneros de nuestros fracasos. En
vez de permanecer con nuestra
mirada fija en nuestras redes vacías,
miremos a Jesús y confiemos en Él.
No mires tus redes vacías, mira a
Jesús, mira a Jesús. Él te hará
caminar, Él te guiará, confía en Él.
Siempre podemos arriesgarnos a ir
mar adentro y volver a echar las



redes, aun cuando hayamos pasado a
través de la noche del fracaso, a
través del tiempo de la desilusión en
el cual no hayamos sacado nada.
Ahora, haré un pequeño momento de
silencio y cada uno de ustedes piense
en sus propios fracasos. [pausa] Y
mirando estos fracasos,
arriesguémonos, sigamos adelante
con la valentía de la Palabra de Dios.

Santa Teresa de Calcuta, cuya
memoria hoy celebramos, que
incansablemente cuidó a los más
pobres y se hizo promotora de la paz
y del diálogo, decía: “Cuando no
tengamos nada que dar, demos ese
nada. Y recuerda: aunque no tengas
nada que cosechar, no te canses
nunca de sembrar”. Hermano y
hermana, no te canses jamás de
sembrar, porque esto es vida.

Esto, hermanos y hermanas, quisiera
decírselo también a ustedes, a esta
nación, a este maravilloso y variado



archipiélago, no se cansen de zarpar
no se cansen de echar las redes, no se
cansen de soñar no se cansen de
soñar y de seguir construyendo una
civilización de paz. Atrévanse
siempre a soñar en la fraternidad, la
cual es un verdadero tesoro entre
ustedes. Con la Palabra del Señor, los
animo a sembrar amor, a recorrer
confiados el camino del diálogo, a
seguir manifestando vuestra bondad
y amabilidad con la sonrisa típica
que los caracteriza ¿Les han dicho
que son un pueblo sonriente? Por
favor, no pierdan la sonrisa y sigan
adelante. Y sean constructores de
paz. Sean constructores de
esperanza.

Este es el deseo expresado
recientemente por los obispos del
país, y es el deseo que yo también
quiero dirigir a todo el pueblo
indonesio: caminen juntos por el
bien de la sociedad y de la Iglesia.
Sean constructores de esperanza.



Escúchenme bien, sean constructores
de esperanza. Esa esperanza del
Evangelio que no defrauda (cf. Rm
5,5), que nunca defrauda y que nos
abre a la alegría que no tiene fin.
Muchas gracias.

AGRADECIMIENTO al final de la
Santa Misa

Agradezco al cardenal Ignatius, como
también al Presidente de la
Conferencia Episcopal y a los demás
pastores de la Iglesia en Indonesia,
que junto con los presbíteros y
diáconos sirven al pueblo santo de
Dios en este gran país. Le doy las
gracias a las religiosas, a los
religiosos y a todos los voluntarios; y
con mucho afecto a los ancianos, a
los enfermos y a cuantos sufren, que
han ofrecido sus oraciones. ¡Gracias!

Mi visita en medio de ustedes llega a
su fin y quiero expresar mi gozosa
gratitud por la exquisita acogida que
me han brindado. La renuevo al



señor Presidente de la República, que
hoy está aquí presente, a las demás
autoridades civiles y a las fuerzas del
orden, y la hago extensiva a todo el
pueblo indonesio.

En el libro de los Hechos de los
Apóstoles se dice que el día de
Pentecostés hubo una gran algarabía
en Jerusalén. Y todos predicaban el
Evangelio con gran entusiasmo.
Queridos hermanos y hermanas,
¡hagan lío!, ¡hagan lío!

El Señor los bendiga. ¡Gracias!

Sábado, 7 de septiembre de 2024
Port Moresby

Reunión con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático en la APEC Haus

Señor Gobernador General,

señor Primer Ministro,



distinguidos representantes de la
sociedad civil,

señores embajadores,

señores y señoras:

Me siento contento de estar hoy aquí
con ustedes y de poder visitar Papúa
Nueva Guinea. Agradezco al
Gobernador General sus cordiales
palabras de bienvenida y a todos
ustedes por la cálida acogida que me
han brindado. Dirijo mi saludo a
todos los habitantes del país,
deseándoles paz y prosperidad. Y
expreso desde ahora mi gratitud a las
autoridades por la ayuda que prestan
a muchas actividades de la Iglesia, en
un espíritu de mutua colaboración
para el bien común.

En vuestra patria —un archipiélago
con cientos de islas— se hablan más
de ochocientas lenguas,
correspondientes a otros tantos
grupos étnicos. Esto pone de relieve



una extraordinaria riqueza cultural y
humana, y les confieso que se trata
de un aspecto que me cautiva mucho,
también a nivel espiritual, porque
imagino que esta enorme variedad
sea un desafío para el Espíritu Santo,
que crea la armonía de las
diferencias.

Así pues, vuestro país, además de
islas y lenguas, también es rico en
recursos de la tierra y de las aguas.
Estos bienes están destinados por
Dios a toda la colectividad y, aunque
para su explotación sea necesario
recurrir a competencias más amplias
y a grandes empresas
internacionales, es justo que se tenga
debidamente en cuenta en la
distribución de los ingresos y la
utilización de la mano de obra las
necesidades de las poblaciones
locales, de manera que se produzca
una mejora efectiva de sus
condiciones de vida.



Esta riqueza ambiental y cultural
representa, al mismo tiempo, una
gran responsabilidad, porque
compromete a todos, gobernantes y
ciudadanos juntos, a favorecer todas
las iniciativas oportunas para
valorizar los recursos naturales y los
recursos humanos, de tal modo que
se pueda dar vida a un desarrollo
sostenible y equitativo, que
promueva el bienestar de todos, sin
excluir a nadie, a través de
programas concretamente
ejecutables y mediante la
cooperación internacional, en un
marco de respeto recíproco y con
acuerdos beneficiosos para todos.

La condición necesaria para lograr
dichos resultados duraderos es la 
estabilidad de las instituciones, que se
ve favorecida por la concordia sobre
determinados puntos esenciales
entre las diferentes concepciones y
sensibilidades presentes en la
sociedad. Aumentar la solidez



institucional y construir un consenso
sobre las metas fundamentales es, de
hecho, un requisito previo para el
desarrollo integral y solidario, que
también exige una visión a largo
plazo y un clima de cooperación
entre todos, sin detrimento de la
distinción de los roles y en la
diferencia de las opiniones.

Hago votos, en particular, por el cese
de las agresiones tribales, que
desgraciadamente causan muchas
víctimas, no permiten vivir en paz y
obstaculizan el desarrollo. Por ello,
apelo al sentido de responsabilidad
de todos para que se detenga la
espiral de violencia y se emprenda
decididamente el camino que
conduce a una cooperación
fructífera, en beneficio de todos los
habitantes del país.

En el clima generado por estas
actitudes, la cuestión del status de la
isla de Bougainville también podrá



encontrar una solución definitiva,
evitando el resurgimiento de
antiguas tensiones.

Consolidando la concordia sobre los
cimientos de la sociedad civil y con la
disponibilidad de cada uno a
sacrificar algo de las propias
posiciones en beneficio del bien de
todos, será posible poner en marcha
las fuerzas esenciales para mejorar
la infraestructura, para abordar las
necesidades sanitarias y educativas
de la población y aumentar las
oportunidades de trabajo digno.

Sin embargo ―aunque a veces lo
olvidamos―, el ser humano, además
de lo indispensable para vivir,
necesita tener una gran esperanza en
el corazón, que lo ayude a vivir bien,
le dé el gusto y la fortaleza para
acometer proyectos de amplio
alcance y le permita elevar la mirada
hacia lo alto y hacia horizontes más
extensos.



Sin esta tregua del alma, la
abundancia de bienes materiales no
es suficiente para dar vida a una
sociedad vital y serena, trabajadora y
alegre; al contrario, hace que se
cierre sobre sí misma. La aridez del
corazón le hace perder el rumbo y
olvidar la recta escala de valores, le
quita impulso y la bloquea ―como
pasa en algunas sociedades
opulentas―, hasta el punto que la
hace perder la esperanza en el
porvenir y no encuentra más las
razones para transmitir la vida.

Por esta razón, es necesario orientar
el espíritu hacia realidades más
grandes; es preciso que nuestros
comportamientos estén sustentados
por una fuerza interior que los
proteja del riesgo de corromperse y
de perder, a lo largo del camino, la
capacidad de reconocer el significado
del propio actuar y de realizarlo con
dedicación y constancia.



Los valores del espíritu influencian
en gran medida la construcción de la
ciudad terrena y de todas las
realidades temporales, infunden un
alma ―por así decirlo―, inspiran y
fortalecen todo proyecto. Nos lo
recuerda también el logo y el lema de
mi visita a Papúa Nueva Guinea. El
lema expresa todo con una sola
palabra: “Pray” – “Rezar”. Quizá
algunos, demasiado observantes de
lo “políticamente correcto”, puedan
sorprenderse por esta elección, pero
en realidad se equivocan, porque un
pueblo que reza tiene futuro,
sacando fuerza y esperanza de lo
alto. Y también el emblema del ave
del paraíso, en el logotipo del viaje, es
símbolo de libertad, de esa libertad
que nada ni nadie puede sofocar
porque es interior, y está custodiada
por Dios, que es amor y quiere que
sus hijos sean libres.

A todos los que se profesan cristianos
―que son la gran mayoría de vuestro



pueblo― los exhorto vivamente a
que no reduzcan jamás la fe a una
observancia de ritos y preceptos, sino
a que ésta consista en el amor, en
amar y seguir a Jesucristo, y pueda
convertirse en cultura vivida,
inspirando las mentes y las acciones,
transformándose en un faro de luz
que ilumine el trayecto. De este
modo, la fe podrá ayudar a la
sociedad entera a crecer y encontrar
soluciones, buenas y eficaces, a sus
grandes desafíos.

Ilustres señoras y señores, he venido
aquí para animar a los fieles
católicos a que prosigan su camino y
a confirmarlos en la fe. He venido a
alegrarme con ellos por los progresos
que están haciendo y a compartir sus
dificultades; estoy aquí, como diría
san Pablo, para «aumentarles el
gozo» (2 Co 1,24).

Felicito a las comunidades cristianas
por las obras de caridad que llevan a



cabo en el país, y las exhorto a
buscar siempre la cooperación con
las instituciones públicas y con todas
las personas de buena voluntad,
empezando por los hermanos y
hermanas pertenecientes a otras
confesiones cristianas y a otras
religiones, por el bien común de
todos los ciudadanos de Papúa Nueva
Guinea.

El luminoso testimonio del beato
Pedro To Rot ―como dijo san Juan
Pablo II durante la misa de su
beatificación―, “nos enseña a
ponernos generosamente al servicio
de los demás para que la sociedad se
desarrolle en honestidad y justicia,
en armonía y solidaridad” (cf. 
Homilía, Puerto Moresby, 17 enero
1995). Que su ejemplo, junto con el
del beato Juan Mazzucconi, del
P.I.M.E., y el de todos los misioneros
que han anunciado el Evangelio en
esta tierra vuestra, les den fuerza y
esperanza.



Que san Miguel Arcángel, patrono de
Papúa Nueva Guinea, vele siempre
por ustedes y los defienda de todo
peligro, proteja a las autoridades y a
todos los ciudadanos de este país.

Excelencia, usted ha hablado de las
mujeres. No olvidemos que son ellas
las que llevan adelante un país. Las
mujeres tienen la fuerza de dar vida,
construir, hacer crecer un país. No
olvidemos a las mujeres, que están
en primer lugar en del desarrollo
humano y espiritual.

Excelencia, señoras y señores:

Comienzo mi visita entre ustedes con
alegría. Les doy las gracias por
haberme abierto las puertas de su
hermoso país, tan lejos de Roma y,
sin embargo, tan cerca del corazón de
la Iglesia católica. Porque en el
corazón de la Iglesia está el amor de
Jesucristo, que en la cruz abrazó a
todos los hombres. Su Evangelio es
para todos los pueblos, no está atado



a ningún poder terrenal, sino que es
libre para poder fecundar todas las
culturas y hacer crecer en el mundo
el Reino de Dios. El Evangelio se
incultura y las culturas tienen que
ser evangelizadas. Que este Reino de
Dios encuentre plena acogida en esta
tierra, para que todos los pueblos de
Papúa Nueva Guinea, con la variedad
de sus tradiciones, convivan en 
armonía y den al mundo un signo de 
fraternidad. Muchas gracias.

Visita a los niños de "Ministerio de
Calle" y "Servicios de Callan"

Felicitaciones a todos ustedes que
cantaron y bailaron. ¡Lo hacen muy
bien!

Queridas hermanas y hermanos,
buenas tardes.

Saludo a Su Eminencia, a quien
agradezco las palabras que me ha
dirigido. Agradezco también a la
superiora de la comunidad, a la



directora, a los laicos y religiosos, y a
todos los presentes, especialmente a
ustedes, niños, que son estupendos.

Me alegra encontrarme con ustedes y
compartir este momento festivo.
Agradezco también a sus
compañeros, que me han hecho dos
preguntas difíciles.

Uno de ellos me ha preguntado:
“¿Por qué no soy como los demás?”.
En verdad, la única respuesta que
encuentro a esta pregunta es:
“porque ninguno de nosotros es
como los demás, porque todos somos
únicos delante de Dios”. Por eso, no
sólo reafirmo que “hay esperanza
para todos” —como se ha dicho—
sino que agrego también que cada
uno de nosotros tiene un papel y una
misión en el mundo que nadie más
puede llevar a cabo, y aunque esto
trae consigo penurias, al mismo
tiempo produce mucha alegría, de un



modo distinto para cada uno.La paz
y el gozo son para todos.

Ciertamente todos tenemos límites,
hay cosas que sabemos hacer mejor y
otras que en cambio nos cuestan o
que no somos capaces de hacer
nunca, sin embargo, esto no
determina nuestra felicidad. Es más
bien el amor que ponemos en todo lo
que hacemos, damos o recibimos.
Dar amor, siempre, acoger con los
brazos abiertos el amor que
recibimos de las personas que nos
quieren. Esto es lo más bonito y lo
más importante de nuestra vida, en
cualquier condición y para cualquier
persona, incluso para el Papa, ¿lo
sabían? Nuestra alegría no depende
de nada más, nuestra alegría
depende del amor.

Y esto nos lleva a la otra pregunta:
“¿Cómo podemos hacer más hermoso
y feliz nuestro mundo?”. Desde luego
que con la misma “receta”,



aprendiendo día a día a amar a Dios
y a los demás con todo el corazón y
procurando aprender —incluso en la
escuela— todo lo que podamos, para
así hacerlo de la mejor manera,
estudiando y esforzándonos al
máximo en cada oportunidad que se
nos presenta para crecer, mejorar y
perfeccionar nuestros talentos y
capacidades.

¿Alguna vez han visto cómo se
prepara un gato cuando tiene que
hacer un gran salto? Primero se
concentra y apunta todos sus
esfuerzos y músculos en la dirección
correcta. Y quizá lo hace tan rápido
que ni siquiera lo notamos, pero lo
hace. Y así también nosotros
debemos concentrar todas nuestras
fuerzas dirigiéndolas hacia una
meta, que es el amor a Jesús —y, en
Él, a todos los hermanos y hermanas
que encontramos en el camino—,
para luego con impulso colmar todo
y a todos con nuestro afecto. En este



sentido, ninguno de nosotros es “una
carga” —como han dicho—, todos
somos hermosos regalos de Dios, un
tesoro los unos para los otros.

Gracias, niños, muchas gracias por
este encuentro y gracias a todos
ustedes, que aquí trabajan juntos con
amor. Conserven esta luz siempre
encendida como signo de esperanza,
no sólo para ustedes, sino para todos
aquellos con quienes se encuentran e
incluso para nuestro mundo, a veces
tan egoísta y preocupado por las
cosas banales. Mantengan encendida
la luz del amor y, por favor, recen
también por mí.

Encuentro con los obispos de
Papúa Nueva guinea y de las Islas
Salomón, sacerdotes, diáconos, los
consagrados, las consagradas, los
seminaristas y catequistas en el
Santuario de María Auxiliadora

Queridos hermanos y hermanas,
buenas tardes.



Los saludo a todos con afecto, a los
obispos, sacerdotes, religiosos y
religiosas, seminaristas y catequistas.
Agradezco las palabras del
Presidente de la Conferencia
Episcopal, así como los testimonios
de James, Gracia, sor Lorena y don
Emmanuel.

Estoy contento de estar aquí, en esta
hermosa iglesia salesiana. Los
salesianos saben hacer bien las
cosas. ¡Los felicito! Este es un
Santuario diocesano dedicado a 
María, Auxilio de los cristianos;
María Auxiliadora —yo fui bautizado
en una parroquia de María
Auxiliadora en Buenos Aires—, un
título tan querido por san Juan
Bosco; o María Helpim, como ustedes
cariñosamente la invocan aquí.
Cuando, en 1844, la Virgen inspiró a
don Bosco la construcción de una
iglesia en su honor, en Turín, le hizo
esta promesa: “Aquí está mi casa,
desde aquí saldrá mi gloria”. La



Virgen le prometió que, si tenía el
arrojo de empezar a construir aquel
santuario, le sobrevendrían gracias
abundantes. Y así sucedió: la iglesia
se construyó y es estupenda, ¡aunque
es más linda la de Buenos Aires!, y
esta iglesia se ha convertido en un
centro de irradiación del Evangelio,
de formación de los jóvenes y de
caridad; en un punto de referencia
para muchas personas.

Así pues, este hermoso santuario en
el que nos encontramos, inspirado en
esa historia, puede ser un símbolo
también para nosotros, sobre todo si
hacemos referencia a tres aspectos
de nuestro camino cristiano y
misionero, como lo han resaltado los
testimonios que hemos escuchado: la
valentía de empezar, la belleza de
existir y la esperanza de crecer.

Primero, la valentía de empezar. Los
constructores de esta iglesia
comenzaron la obra haciendo un



gran acto de fe, que dio sus frutos,
pero que sólo fue posible gracias a
otros muchos inicios valientes de sus
predecesores. Los misioneros
llegaron a este país a mediados del
siglo XIX y los primeros pasos de su
labor no fueron fáciles; de hecho,
algunos intentos fracasaron. A pesar
de eso no se rindieron, sino que con
gran fe y celo apostólico continuaron
predicando el Evangelio y sirviendo
a sus hermanos y hermanas,
recomenzando muchas veces a partir
de los fracasos y pasando por
muchos sacrificios.

Así nos lo recuerdan estos vitrales —
que ahora no se ven porque es de
noche—, a través de los cuales la luz
del sol nos sonríe en los rostros de
los santos y beatos: mujeres y
hombres de todas las procedencias,
vinculados a la historia de vuestra
comunidad, como Pedro Chanel; Juan
Mazzucconi y Pedro To Rot, mártires
de Nueva Guinea; y luego Teresa de



Calcuta, Juan Pablo II, María de la
Cruz MacKillop, María Goretti, Laura
Vicuña, Ceferino Namuncurá,
Francisco de Sales, Juan Bosco y
María Dominga Mazzarello. Todos
hermanos y hermanas que, de
distintas maneras y en tiempos
diferentes, comenzando y
recomenzando tantas veces obras y
caminos, han contribuido a llevar el
Evangelio entre ustedes, con una
riqueza multicolor de carismas,
animados por el mismo Espíritu y
por la misma caridad de Cristo (cf. 1
Co 12,4-7; 2 Co 5,14). Gracias a ellos, a
sus “salidas” y “recomienzos”,—los
misioneros son mujeres y hombres
“en salida”, y cuando regresan
“vuelven a salir”. Esta es la vida del
misionero, salir y volver a salir—, es
gracias a ellos que estamos aquí y,
aun a pesar de los desafíos que no
faltan hoy en día, seguimos adelante,
sin miedo, —no estoy seguro que sea
siempre sin miedo—, sabiendo que
no estamos solos, porque es el Señor



quien actúa en nosotros y con
nosotros (cf. Ga 2,20), haciéndonos —
como a ellos— instrumentos de su
gracia (cf. 1 P 4,10). Esta es nuestra
vocación, ser instrumentos.

En este sentido, y a la luz de lo que
hemos escuchado, quisiera indicarles
un rumbo importante hacia el cual
dirigir sus “salidas”: el de las
periferias de este país. Me refiero en
concreto a las personas de los
sectores más desfavorecidos de las
poblaciones urbanas, así como a
aquellas que viven en las zonas más
remotas y abandonadas, donde a
menudo falta lo indispensable.
Pienso también en las personas
marginadas y heridas, tanto moral
como físicamente, a causa de los
prejuicios y las supersticiones, en
ocasiones, hasta el punto de
arriesgar la propia vida, como nos lo
recordaban James y sor Lorena. La
Iglesia quiere estar particularmente
cercana a estos hermanos y



hermanas, porque en ellos, Jesús está
presente de un modo especial (cf. Mt
25,31-40), y donde está Él —nuestra
cabeza— allí estamos también
nosotros, que pertenecemos al
mismo cuerpo, «[el cual] recibe
unidad y cohesión, gracias a los
ligamentos que lo vivifican y a la
acción armoniosa de todos los
miembros» (Ef 4,16).Y por favor, no
olviden: ¡cercanía, cercanía! Ustedes
saben que las tres actitudes más
bellas son la cercanía, la compasión y
la ternura. Si una consagrada o un
consagrado, un sacerdote, un obispo,
los diáconos no son cercanos, no son
compasivos y no son tiernos, no
tienen el Espíritu de Jesús. No
olviden esto: cercanía, compasión,
ternura.

Y esto nos conduce al segundo
aspecto, la belleza de existir. Esta se
puede ver simbolizada en las 
conchas de kina con las que está
decorado el presbiterio de esta



iglesia, y que son signo de
prosperidad. Las conchas nos
recuerdan que, aquí, el tesoro más
hermoso a los ojos del Padre somos
nosotros, acurrucados en torno a
Jesús, bajo el manto de María y
unidos espiritualmente a todos los
hermanos y hermanas que el Señor
nos ha confiado y que no han podido
venir; todos animados por el deseo
de que el mundo entero conozca el
Evangelio y de compartir con
nosotros la fuerza y la luz.

James preguntó cómo se transmite el
entusiasmo de la misión a los
jóvenes. No creo que haya “técnicas”
para esto. Sin embargo, una forma
comprobada es la de cultivar y
compartir con ellos nuestra alegría de
ser Iglesia (cf. Benedicto XVI, Homilía
en la Misa de Inauguración de la V
Conferencia general del Episcopado
latinoamericano y del Caribe,
Aparecida, 13 mayo 2007), de ser un
hogar acogedor hecho de piedras

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html


vivas, escogidas y preciosas,
colocadas por el Señor unas junto a
otras y cimentadas por su amor (cf. 1
P 2,4-5). Así pues, como nos lo ha
recordado Grace al evocar la
experiencia del Sínodo, si nos
estimamos y nos respetamos unos a
otros, y si nos ponemos al servicio de
los demás, podemos mostrarles a
ellos, y a cualquier persona que nos
encontremos, lo hermoso que es
seguir juntos a Jesús y anunciar su
Evangelio.

La belleza de existir, por tanto, no se
experimenta tanto en los grandes
acontecimientos y momentos de
éxito, sino más bien en la lealtad y el
amor con que nos esforzamos por
crecer juntos cada día.

Y así llegamos al tercer y último
aspecto, la esperanza de crecer. En
esta iglesia encontramos una
interesante “catequesis en imágenes”
del paso del Mar Rojo, con las figuras



de Abraham, Isaac y Moisés:
patriarcas fecundos por la fe, que por
haber creído recibieron como don
una descendencia numerosa (cf. Gn
15,5; 26,3-5; Ex 32,7-14). Y este es un
signo importante, porque también a
nosotros nos anima hoy a confiar en
la fecundidad de nuestro apostolado,
a seguir sembrando pequeñas
semillas de bien en los surcos del
mundo. Parecen acciones
minúsculas, como un granito de
mostaza, pero si tenemos confianza y
no nos cansamos de esparcirlas,
brotarán por la gracia de Dios, darán
una cosecha abundante (cf. Mt
13,3-9) y producirán árboles capaces
de dar cobijo a las aves del cielo (cf. 
Mc 4,30-32). Lo dice san Pablo,
cuando nos recuerda que el
crecimiento de lo que sembramos no
es obra nuestra, sino del Señor (cf. 1
Co 3,7), y nos lo enseña nuestra
Madre la Iglesia, al enfatizar que,
incluso a través de nuestros
esfuerzos, es Dios «quien hace que su



Reino venga a la tierra» (Conc. Ecum.
Vat. II, Decr. Ad gentes, 42). Por
consiguiente, sigamos evangelizando,
con paciencia, sin dejarnos
desanimar por las dificultades y las
incomprensiones, ni siquiera cuando
éstas surjan donde menos
quisiéramos encontrarlas; por
ejemplo, en la familia, como hemos
escuchado.

Queridos hermanos y hermanas,
agradezcamos juntos al Señor por la
forma en que se va arraigando y
difundiendo el Evangelio en Papúa
Nueva Guinea y en las Islas Salomón.
Sigan así su misión, como testigos de
la valentía, la belleza y la esperanza.
No se olviden del estilo de Dios:
cercanía, compasión y ternura.
¡Sigamos siempre adelante con este
estilo del Señor! Les doy las gracias
por lo que hacen, los bendigo a todos
de corazón y les pido, por favor, que
no se olviden de rezar por mí,
porque lo necesito. ¡Gracias!

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html


Domingo 8 de septiembre de 2024
Port Moresby - Vanimo

Santa Misa en el estadio “Sir John
Guise”

Las primeras palabras que nos dirige
hoy el Señor son: «¡Sean fuertes, no
teman!» (Is 35,4). El profeta Isaías lo
dice a todos aquellos que tienen el
corazón quebrantado. De este modo,
anima e invita a su pueblo para que,
aún en medio de las dificultades y los
sufrimientos, levante la mirada hacia
un horizonte de esperanza y de
futuro. Les dice que Dios viene a
salvar, que Él vendrá y en aquel día
«se abrirán los ojos de los ciegos y se
destaparán los oídos de los
sordos» (Is 35,5).

Esta profecía se realiza en Jesús. En
el relato de san Marcos,
particularmente, se ponen en
evidencia dos cosas: la lejanía del
sordomudo y la cercanía de Jesús.



La lejanía del sordomudo. Este
hombre se encontraba en una zona
geográfica que, en el lenguaje actual,
llamaríamos “periferia”. El territorio
de la Decápolis se situaba al otro lado
del Jordán y lejos de Jerusalén, que
era el centro religioso. Pero ese
hombre sordomudo experimentaba
además otro tipo de lejanía; se
encontraba lejos de Dios, estaba lejos
de los hombres porque no tenía la
posibilidad de comunicarse. Era
sordo y por eso no podía escuchar a
los demás, era mudo y a causa de ello
no podía hablar con nadie. Este
hombre era un marginado del
mundo, estaba aislado, era un
prisionero de su sordera y de su
mudez y, por lo tanto, no podía
abrirse para comunicarse con los
demás.

Ahora bien, podemos leer esta
condición de sordomudez en otro
sentido, pues pudiera ocurrirnos que
nos encontremos apartados de la



comunión y de la amistad con Dios y
con los hermanos cuando, más que
los oídos y la lengua, sea el corazón
el que esté obstruido. Existe una
sordera interior y un mutismo del
corazón que dependen de todo
aquello que nos encierra en nosotros
mismos, que nos cierra a Dios, nos
cierra a los demás: el egoísmo, la
indiferencia, el miedo a arriesgarse e
involucrarse, el resentimiento, el
odio, y la lista podría continuar. Todo
esto nos aleja de Dios, nos aleja de los
hermanos y también de nosotros
mismos; y nos aleja de la alegría de
vivir.

Hermanos y hermanas, ante esta
lejanía, Dios responde con lo puesto,
con la cercanía de Jesús. En su Hijo,
Dios nos quiere mostrar sobre todo
esto: que Él es el Dios cercano, el Dios
compasivo, que cuida nuestra vida,
que supera toda distancia. Y en el
pasaje del Evangelio, en efecto,
vemos cómo Jesús se dirige a esos



territorios de las periferias saliendo
de Judea para encontrarse con los
paganos (cf. Mc 7,31).

Con su cercanía, Jesús sana la
sordera, sana la mudez del hombre;
en efecto, cuando nos sentimos
alejados, y decidimos distanciarnos
—de Dios, de los hermanos y de
quienes son diferentes a nosotros—,
entonces nos encerramos, nos
atrincheramos en nosotros mismos y
terminamos girando sólo entorno a
nuestro yo, nos hacemos sordos a la
Palabra de Dios y al grito del prójimo
y, por lo tanto, incapaces de dialogar
con Dios y con el prójimo.

Y ustedes hermanos y hermanas, que
habitan en esta tierra tan lejana, tal
vez tienen la impresión de estar
separados, separados del Señor,
separados de los hombres, y esto no
es así, no: ¡ustedes están unidos,
unidos en el Espíritu Santo, unidos
en el Señor! Y el Señor dice a cada



uno de ustedes: “Ábrete”. Esto es lo
más importante: abrirse a Dios,
abrirse a los hermanos, abrirse al
Evangelio y hacer de él la brújula de
nuestra vida.

También a ustedes hoy les dice el
Señor: “¡Ánimo, no temas, pueblo
papú! ¡Ábrete! Ábrete a la alegría del
Evangelio, ábrete al encuentro con
Dios, ábrete al amor de los
hermanos”. Que ninguno de ustedes
permanezca sordo y mudo frente a
esta invitación. En este camino los
acompaña el beato Juan Mazzucconi
que, entre tantos inconvenientes y
hostilidades, trajo a Cristo en medio
de ustedes, para que ninguno
quedara sordo frente al alegre
mensaje de salvación, y a todos se les
pudiera soltar la lengua para cantar
el amor de Dios. Que así sea, hoy,
también para ustedes.

Ángelus

Queridos hermanos y hermanas:



Antes de concluir esta celebración,
nos dirigimos a la Virgen María con
la oración del Ángelus. A ella le
encomiendo el camino de la Iglesia
en Papúa Nueva Guinea y en las Islas
Salomón. Que María, Auxilio de los
cristianos —María Helpim— los
acompañe y los proteja siempre; que
fortalezca la unión de las familias;
que haga hermosos y valientes los
sueños de los jóvenes; que sostenga y
consuele a los ancianos; que conforte
a los enfermos y a los que sufren.

Y desde esta tierra tan bendecida por
el Creador, quisiera invocar junto a
ustedes, por intercesión de María
Santísima, el don de la paz para
todos los pueblos. En particular, lo
pido para esta gran región del
mundo entre Asia, Oceanía y el
Océano Pacífico. Paz, paz para las
naciones y también para la creación.
No al armamentismo ni a la
explotación de la casa común. Sí al
encuentro entre los pueblos y las



culturas; sí a la armonía del hombre
con las criaturas.

María Helpim, Reina de la paz,
ayúdanos a convertirnos a los
designios de Dios, que son designios
de paz y de justicia para la gran
familia humana.

En este domingo, que es la fiesta
litúrgica de la Natividad de María,
nuestro pensamiento va al santuario
de Lourdes, que por desgracia ha
sido afectado por una inundación.

Encuentro con los fieles de la
diócesis de Vanimo en la
explanada frente a la Catedral de
la Santa Cruz

Queridos hermanos y hermanas,
buenas tardes.

Le agradezco al señor obispo las
palabras que me ha dirigido. Saludo
a las autoridades, a los sacerdotes, a
las religiosas y religiosos, a los



misioneros, a los catequistas, a los
jóvenes, a los fieles ―algunos
venidos desde muy lejos― y a
ustedes, queridos niños. Le doy las
gracias a María Joseph, Steven, sor
Jaisha Joseph, David y María por lo
que nos han compartido. Estoy
contento de encontrarme en esta
tierra maravillosa, tierra joven y
misionera.

Como hemos escuchado, desde
mediados del siglo XIX la misión en
estas tierras nunca se ha
interrumpido. Religiosas, religiosos,
catequistas y misioneros laicos
nunca han dejado de predicar la
Palabra de Dios y de ofrecer ayuda a
los hermanos en la atención pastoral,
en la instrucción, en la asistencia
médica y en muchos ámbitos más,
debiendo afrontar no pocas
dificultades, para ser instrumentos
“de paz y de amor” para todos, como
nos dijo sor Jaisha Joseph.



De esta manera, las escuelas, los
hospitales y los centros misioneros
testimonian alrededor nuestro que
Cristo vino a traer salvación para
todos, para que cada uno florezca en
toda su belleza en beneficio del bien
común (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 182).

Ustedes aquí son “expertos” de
belleza porque están rodeados de
ella. Viven en una tierra magnífica,
rica en una gran variedad de plantas
y aves, donde uno se queda con la
boca abierta ante los colores, sonidos
y olores, y el grandioso espectáculo
de una naturaleza rebosante de vida,
que evoca la imagen del Edén.

Sin embargo, esta riqueza se las
confía el Señor como un signo y un
instrumento, para que ustedes
también puedan vivir así, unidos en
armonía con Él y con los hermanos,
respetando la casa común y
cuidándose mutuamente (cf. Mensaje

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html


para la Jornada Mundial de Oración
por el Cuidado de la Creación, 1
septiembre 2019).

Mirando a nuestro alrededor, vemos
cuán dulce es el panorama de la
naturaleza. Pero volviendo a
nosotros mismos, nos damos cuenta
de que hay un espectáculo aún más
hermoso: el de lo que crece en
nosotros cuando nos amamos
mutuamente, como nos lo han
testimoniado David y María,
hablando de su camino de esposos,
en el sacramento del matrimonio. Y
nuestra misión es precisamente ésta:
difundir por doquier, mediante el
amor de Dios y de nuestros
hermanos, la belleza del Evangelio
de Cristo (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 120).

Hemos escuchado cómo algunos de
ustedes, para hacer esto, afrontan
largos viajes, para llegar incluso a las
comunidades más lejanas, a veces

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/cura-creato/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


dejando sus casas, como nos contó
Steven. Llevan a cabo algo muy
lindo, y es importante que no se
queden solos, sino que toda la
comunidad los apoye, para que
puedan cumplir su mandato con
serenidad, sobre todo cuando tienen
que conciliar las exigencias de la
misión con las responsabilidades
familiares.

Sin embargo, también podemos
ayudarles de otra manera, y es que
cada uno de nosotros promueva el
anuncio misionero allí donde vive
(cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Ad
gentes, 23), es decir, en la casa, en la
escuela, en los ambientes de trabajo;
para que, en todas partes, en la selva,
en las aldeas o en los pueblos, a la
belleza del paisaje corresponda la
belleza de una comunidad en la que
las personas se aman, como nos
enseñó Jesús cuando dijo: «En esto
todos reconocerán que ustedes son
mis discípulos: en el amor que se

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_sp.html


tengan los unos a los otros» (Jn 13,35;
cf. Mt 22,35-40).

Formaremos así, cada vez más, como
una gran orquesta ―como tanto le
gusta a María Joseph, nuestra
violinista―, capaz, con sus notas, de
acabar con las rivalidades, de vencer
las divisiones ―personales,
familiares y tribales―, de expulsar
del corazón de las personas el miedo,
la superstición y la magia; de
terminar con los comportamientos
destructivos como la violencia, la
infidelidad, la explotación, el
consumo de alcohol y drogas ―males
que aprisionan y hacen infelices a
tantos hermanos y hermanas,
también aquí―.

No lo olvidemos: el amor es más
fuerte que todo esto y su belleza
puede sanar al mundo, porque tiene
sus raíces en Dios (cf. Catequesis, 9
septiembre 2020). Por ello, debemos
difundirlo y defenderlo, aun cuando

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200909_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200909_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200909_udienza-generale.html


hacerlo pueda costarnos alguna
incomprensión, alguna oposición.
Nos lo ha testimoniado, con sus
palabras y su ejemplo, el beato Pedro
To Rot ―esposo, padre, catequista y
mártir de esta tierra―, que entregó
su propia vida por defender la
unidad de la familia de aquello que
quería socavarle sus cimientos.

Queridos amigos: muchos turistas,
después de haber visitado vuestro
país, regresan a sus casas diciendo
que han visto “el paraíso”. Se
refieren, sobre todo, a los atractivos
paisajísticos y medioambientales de
los que han disfrutado. Sin embargo,
sabemos, como hemos dicho, que el
mayor tesoro no es ese. Hay otro,
más bello y fascinante, que se
encuentra en vuestros corazones y
que se manifiesta en la caridad con
la que se aman.

Este es el regalo más valioso que
pueden compartir y dar a conocer a



todos, haciendo famosa a Papúa
Nueva Guinea no sólo por su
variedad de flora y fauna, sus
encantadoras playas y su mar
cristalino, sino también y sobre todo
por las personas buenas que allí se
encuentran; y se lo digo
especialmente a ustedes, niños, con
vuestras sonrisas contagiosas y
vuestra alegría desbordante, que
fluye en todas direcciones. Ustedes
son la imagen más hermosa que
quienes parten de aquí pueden
llevarse y conservar en el corazón.

Los animo, pues, a embellecer cada
vez más esta tierra venturosa con
vuestra presencia de Iglesia que ama.
Los bendigo y rezo por ustedes. Y les
pido, por favor, que también ustedes
recen por mí. Gracias.

Lunes 9 de septiembre de 2024 Port
Moresby - Dili

Encuentro con los jóvenes en el
estadio “Sir John Guise”



Queridos jóvenes, buenos días.

Les confieso una cosa, me siento
contento por estos días pasados en
este país, donde conviven el mar, las
montañas y los bosques tropicales;
pero, sobre todo, un país joven
habitado por muchos jóvenes. Y el
rostro joven del país lo hemos podido
contemplar todos, también a través
de la hermosa representación que
hemos visto aquí. ¡Gracias! Gracias
por vuestra alegría, por cómo han
narrado la belleza de Papúa, “donde
el océano se encuentra con el cielo,
donde nacen los sueños y surgen los
desafíos”. Y, sobre todo, gracias
porque han manifestado a todos los
demás una aspiración importante:
“enfrentar el futuro con sonrisas de
esperanza”. Con sonrisa y alegría.

Queridos jóvenes, no quería irme de
aquí sin encontrarme con ustedes,
porque ustedes son la esperanza del
futuro.



¿Cómo se construye el futuro? ¿Qué
sentido queremos darle a nuestra
vida? Quisiera dejarme interpelar
por estas preguntas a partir de una
narración que está al comienzo de la
Biblia: el relato de la Torre de Babel.
En él vemos que se contraponen dos
modelos, dos modos opuestos de vivir
y de construir la sociedad. Uno lleva
a la confusión y a la dispersión,
mientras el otro, a la armonía del
encuentro con Dios y con los
hermanos. Confusión por un lado y
armonía por el otro. Esto es
importante.

Y ahora yo les pregunto, ¿qué elijen
ustedes? ¿El modelo de la dispersión
o el modelo de la armonía? ¿Qué
elijen ustedes? [Responden:
¡armonía!]. ¡Ustedes son geniales!
Hay una historia que nos cuenta la
Escritura y dice que, después del
diluvio universal, los descendientes
de Noé se diseminaron por diferentes
islas, cada uno «con su lengua, sus



clanes y sus nacionalidades» (Gn
10,5). Sin anular las diferencias, Dios
les concedió un modo para ponerse
en comunicación y para unirse; de
hecho, «todo el mundo hablaba una
misma lengua » (Gn 11,1). Esto
significa que el Señor, nos creó para
tener una buena relación con los
demás. ¡Cuidado!, no nos ha creado
para la confusión, sino para tener
una buena relación con todos. Y eso
es muy importante.

Y frente a estas diferencias de
idiomas, que dividen, que dispersan,
necesitamos tener un solo idioma
que nos ayude a estar unidos. Yo les
pregunto, ¿cuál es el idioma que
favorece la amistad, que abate los
muros de división y nos abre el
camino para entrar, todos, en un
abrazo fraterno?

¿Cuál es este idioma? Me gustaría oír
a algún valiente de entre ustedes.
¿Quién es capaz de decirme cuál es



este idioma? ¿Quién es el más
valiente?, que levante la mano y
venga aquí adelante. [Un joven
responde: el amor]. ¿Están
convencidos de esto? [Los jóvenes
responden: ¡sí!]. Piensen un poco.
¿Qué existe como opuesto al amor?
El odio. Pero quizás hay algo más feo
que el odio, y es la indiferencia hacia
los demás. ¿Entendieron lo que es el
odio y lo que es la indiferencia? ¿Lo
entendieron? [Los jóvenes
responden: ¡sí!]. La indiferencia es
algo muy malo, porque dejas a los
demás en la calle y no te interesa
ayudarlos. La indiferencia hunde sus
raíces en el egoísmo.

Escuchen esto queridos jóvenes, en
vuestra vida, deben tener en el
corazón la inquietud de cuidar a los
demás. Deben tener la inquietud de
tender lazos de amistad entre
ustedes. Pongan atención a algo que
les diré ahora, que quizás les parezca
un poco extraño —una cosa que voy



a decir ahora y que quizás parezca
un poco extraña—. Hay una relación
muy importante en la vida del joven,
que es la cercanía con los abuelos.
¿Están de acuerdo con esto? [Los
jóvenes responden: ¡sí!]. Ahora,
repitamos todos juntos: “¡vivan los
abuelos!” [Los jóvenes responden]:
¡vivan los abuelos! Muchas gracias.
Gracias. Gracias.

Volvamos a la narración bíblica de
los descendientes de Noé. Cada uno
hablaba un idioma diferente, incluso
muchos dialectos. Les pregunto,
¿cuántos dialectos hay aquí? ¿Uno?,
¿dos?, ¿tres? ¿Pero ustedes tienen un
idioma común? Piensen bien la
respuesta, ¿tienen un lenguaje
común? [Los jóvenes responden:
¡sí!]. ¡El idioma del corazón! ¡El
lenguaje del amor! ¡El lenguaje de la
cercanía! Y también, el lenguaje del
servicio.



Les agradezco su presencia aquí. Y
espero que todos ustedes hablen el
idioma más profundo, ¡que todos
ustedes sean “wantok” del amor!

Queridos jóvenes, estoy contento de
vuestro entusiasmo y estoy contento
de todo lo que hacen y de lo que
piensan. Pero me pregunto —¡estén
atentos a la pregunta!—: ¿un joven
puede equivocarse? [Los jóvenes
responden: ¡sí!]. Y una persona
adulta, ¿puede equivocarse? [Los
jóvenes responden: ¡sí!]. ¿Y un viejo
como yo, puede equivocarse? [Los
jóvenes responden: ¡sí!]. Todos
podemos equivocarnos, ¡todos! Pero
lo importante es darse cuenta del
error. Esto es importante. No somos 
superman. Podemos equivocarnos.
Esto nos da también una certeza: que
siempre debemos enmendarnos. En
la vida todos podemos caer, ¡todos!
Hay una canción muy bonita, me
gustaría que la aprendieran, es una
canción que cantan los jóvenes



cuando están subiendo a los Alpes, a
las montañas. La canción dice así:
“en el arte de subir, lo importante no
es caer, más bien no permanecer
caído”. ¿Entendieron esto? [Los
jóvenes responden: ¡sí!]. En la vida
todos podemos caer, ¡todos! Les
pregunto, ¿es importante no caer? —
¿es importante no caer?—. [Los
jóvenes responden: ¡no!]. ¿Qué es
más importante? [Los jóvenes
responden: ¡levantarse!]. No
permanecer caído. Y si ves a un
amigo, un compañero, una amiga,
una compañera de tu edad que ha
caído, ¿qué tienes que hacer? ¿Reírte
de eso? [Los jóvenes dicen: ¡no!].
Tienes que mirarlo y ayudarlo a
levantarse. Piensen que en una sola
situación de nuestra vida podemos
mirar al otro desde arriba hacia
abajo: cuando tenemos que ayudarlo
a levantarse —para ayudarlo a
levantarse—. ¿Están de acuerdo con
esto o no están de acuerdo? [Los
jóvenes responden: ¡sí!]. Si uno de



ustedes ha caído o está mal en la vida
moral, ¿tú le darías un puntapié, así?
[Los jóvenes responden: ¡no!]. Bien,
bien.

Ahora repetimos juntos, para
terminar. En la vida lo importante no
es no caer, lo importante es no
permanecer caído. Repitan. Muchas
gracias.

Queridos jóvenes, les agradezco su
alegría, su presencia, sus ilusiones.

Rezo por ustedes —rezo por ustedes
—. Y ustedes no se olviden de rezar
por mí, porque el trabajo no es fácil.
Muchas gracias por su presencia.
Muchas gracias por su esperanza.

Y ahora, todos juntos, oremos.
Oremos por todos nosotros.

[Se reza el Padre Nuestro en inglés].

Muchas Gracias. Me olvidaba [de
decirles], si uno cae, ¿debe quedarse



caído? [Los jóvenes responden: ¡no!].
Muy bien. Y si vemos a un amigo,
una amiga, un compañero, una
compañera, que cae: ¿debemos
dejarlo allí o darle un puntapié? [Los
jóvenes responden: ¡no!]. ¿Qué
debemos hacer? [Los jóvenes
responden: ¡ayudarle a levantarse!].

Muchas gracias. Que Dios los
bendiga. No se olviden de rezar por
mí.

* * *

Palabras a brazo después de la
bendición:

Antes del canto final, me he olvidado
de una cosa. Me gustaría
preguntarles —no me acordaba—:
cuando ustedes encuentran a alguien
que se ha caído en el camino, que se
ha caído por tantos problemas, ¿qué
cosa deben hacer, darle un puntapié?
[Los jóvenes responden: ¡no!] ¿Cuál
es el gesto que deben hacer ante



alguien que se ha caído? [Los jóvenes
responden: ¡levantarlo!] ¡Hagamos el
gesto juntos! Muchas gracias.

Palabras a brazo después del canto
final:

Quisiera agradecerles a todos los que
han preparado este hermoso
encuentro. Esto me lo ha recordado
este Obispo salesiano que llegó con
ustedes vestido como un auténtico
obrero. Ahora, todos juntos, démosle
un aplauso a los que han preparado
el encuentro. Y hay una cosa que me
olvidaba: ¿qué gesto se debe hacer?
¿Así? [levantar a una persona caída].

Reunión con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático en el salón del Palacio
Presidencial

Señor Presidente,

señor Primer Ministro,



distinguidos miembros del Gobierno
y del Cuerpo diplomático,

señor cardenal, señores obispos,

representantes de la sociedad civil,

señoras y señores:

Muchas gracias por la cordial y
alegre bienvenida a esta hermosa
tierra de Timor-Leste. Agradezco al
señor Presidente, José Ramos-Horta,
las amables palabras que me acaba
de dirigir.

En este lugar Asia y Oceanía se rozan
y, en cierto sentido, se encuentran
con Europa, lejana geográficamente,
pero cercana por el papel que ha
tenido en estas latitudes durante los
últimos cinco siglos. —No quiero
hablar de los piratas holandeses—.
De hecho, los primeros misioneros
dominicos llegaron desde Portugal
en el siglo XVI, trayendo consigo el
catolicismo y la lengua portuguesa; y



esta última junto con el idioma tetum
son actualmente los dos idiomas
oficiales del Estado.

El cristianismo, nacido en Asia, llegó
a estas regiones del continente a
través de misioneros europeos, lo
que da testimonio de su vocación
universal y su capacidad de
armonizarse con las más diversas
culturas, que, al encontrarse con el
Evangelio, llegan a una síntesis
nueva, más elevada y más profunda.
El cristianismo se incultura, toma las
culturas y ahí los diversos ritos
orientales, de los diversos pueblos,
porque una de las dimensiones
importantes del cristianismo es la
inculturación de la fe. Y, a la vez,
evangeliza las culturas. Este binomio
para la vida cristiana es importante:
inculturación de la fe y
evangelización de la cultura. No es
una fe ideológica, es una fe
enraizada en la cultura.



Esta tierra, adornada con montañas,
selvas y llanuras, rodeada de un mar
que es maravilloso, por lo que pude
ver, rica en tanta cosa, tantos frutos y
maderas. Con todo, esta tierra ha
atravesado en su pasado reciente una
fase dolorosa, experimentando las
convulsiones y la violencia que
suelen producirse cuando un pueblo
se lanza en busca de su plena
independencia y esa búsqueda de
autonomía es negada o frustrada.

Desde el 28 de noviembre de 1975
hasta el 20 de mayo de 2002, es decir,
desde la declaración de la
independencia hasta su restauración
definitiva, Timor-Leste ha vivido los
años de su pasión y de su prueba
más grande. Ha sufrido. A partir de
ahí, el país supo resurgir,
encontrando un camino de paz y
apertura hacia una nueva fase, que
pretende ser de desarrollo, de
mejoría en sus condiciones de vida,
de potencialización —a través de



todos los niveles— del esplendor
natural de este territorio, como de los
recursos naturales y humanos.

Demos gracias a Dios porque, cuando
tuvieron que atravesar un período
tan dramático de su historia, ustedes
no perdieron la esperanza, y también
porque, después de días oscuros y
difíciles, finalmente ha despuntado
un amanecer de paz y de libertad.

Para alcanzar estas importantes
metas, les ha sido de gran ayuda el
estar arraigados en la fe , como lo
puso de relieve san Juan Pablo II
cuando visitó vuestro país. En su
homilía en Tasi-Tolu, recordó que los
católicos de Timor-Leste tienen «una
tradición en la que la vida familiar,
la cultura y las costumbres sociales
están profundamente radicadas en el
Evangelio»; una tradición «rica de las
enseñanzas y del espíritu de las
bienaventuranzas», una tradición
rica de «humilde confianza en Dios,



de perdón y, misericordia y, cuando
necesario, de sufrimiento paciente en
la tribulación» (12 octubre 1989). Y
esto mismo, —traducido al día de hoy
— yo diría que ustedes son un pueblo
sufrido, pero sabio en el sufrimiento.

A este propósito, quisiera recordar y
elogiar, de modo particular, vuestro
diligente compromiso para alcanzar
una reconciliación con los hermanos
de Indonesia, disposición que
encontró su primera y más pura
fuente en las enseñanzas del
Evangelio. Ustedes mantuvieron
firme su esperanza incluso en medio
de la aflicción y, gracias al carácter
de vuestro pueblo y a vuestra fe,
transformaron el dolor en gozo.
Ojalá que también en otras
situaciones de conflicto, en diversas
partes del mundo, prevalezca el
deseo de la paz, porque la unidad es
superior al conflicto, siempre —la
paz de la unidad es superior al
conflicto—. Y para esto también se



requiere una cierta purificación de la
memoria, para sanar heridas,
combatir el odio con la
reconciliación y la confrontación con
la colaboración. Es lindo hablar de
“la política de la mano tendida”, que
es muy sabia, no es tonta, ¡no!
Porque cuando la mano tendida se ve
traicionada, sabe pelear, sabe llevar
adelante las cosas.

También es un motivo de
reconocimiento y gratitud que, con
ocasión del vigésimo aniversario de
la independencia del país, hayan
incorporado como documento
nacional la Declaración sobre la
Fraternidad Humana —cosa que
agradezco, señor Presidente—, que
firmé junto al Gran Imán de Al-
Azhar, en Abu Dabi. Y, tal como lo
pide la misma Declaración, lo han
hecho para que pueda adoptarse e
incorporarse en el plan de estudios
de las escuelas, que es fundamental.



Quiero también exhortarlos a
continuar, con renovada confianza,
la sabia construcción y consolidación
de las instituciones de vuestra
República, de modo que los
ciudadanos puedan sentirse
efectivamente representados en ellas
y sean plenamente idóneas para
servir al pueblo de Timor-Leste.

Ahora se ha abierto ante ustedes un
nuevo horizonte, sin nubes oscuras,
pero con nuevos desafíos que
afrontar y nuevos problemas que
resolver. Por esta razón quisiera
pedirles que la fe sea, esa fe que los
ha iluminado y sostenido en el
pasado, la que siga inspirando
vuestro presente, vuestro futuro:
«que a vossa fé seja a vossa cultura!».
Es decir, que ella inspire los criterios,
los proyectos y las decisiones según
el Evangelio.

Entre los muchos retos actuales,
pienso en el fenómeno de la 



emigración, que constituye siempre
un indicador de un insuficiente o
inadecuado uso de los recursos, así
como de la dificultad de ofrecer a
todos un empleo que produzca un
beneficio justo y que garantice a las
familias los ingresos que
correspondan a sus necesidades
básicas. Y no siempre es un
fenómeno externo. Por ejemplo, en
Italia está la emigración del sur hacia
el norte y tenemos toda una región
del sur que se va despoblando.

Pienso también en la pobreza
presente en muchas zonas rurales,
en la consiguiente necesidad de una
acción coral amplia que implique a
las múltiples fuerzas y distintas
responsabilidades, civiles, religiosas
y sociales, para ponerle remedio y
ofrecer alternativas viables a la
emigración.

Y por último, pienso en aquellas
situaciones que pueden ser



consideradas verdaderas plagas
sociales, como el abuso en el 
consumo de bebidas alcohólicas entre
los jóvenes. ¡Por favor, cuiden eso!
¡Denles ideales a los jóvenes para
que salgan de estas trampas! Y
también hay un fenómeno de
incorporación a ciertas bandas que,
envalentonadas por el conocimiento
de las artes marciales, en lugar de
utilizarlo al servicio de los
indefensos, se aprovechan de él para
exhibir el poder efímero y dañino de
la violencia. La violencia siempre es
un problema en los pueblos. Y no
olvidemos a tantos niños y
adolescentes heridos en su dignidad.
Este fenómeno está aflorando en
todo el mundo. Todos estamos
llamados a actuar con
responsabilidad para prevenir todo
tipo de abuso y garantizar un
crecimiento sereno a nuestros
jóvenes.



Para solucionar estos problemas, así
como para una mejor gestión de los
recursos naturales del país, entre los
que destaco las reservas de petróleo
y gas, que podrían ofrecer
posibilidades de desarrollo sin
precedentes, es imprescindible 
preparar adecuadamente, con una
formación especializada, a aquellos
que están llamados a ser, en un
futuro no lejano, la clase dirigente del
país. Me gustó lo que me contó el
señor Presidente sobre la educación
aquí. De esta manera, podrán
disponer de los instrumentos
indispensables para diseñar un
proyecto de amplio alcance, en el
interés exclusivo del bien común.

La Iglesia pone a disposición su 
doctrina social como base para este
proceso de formación, que constituye
un pilar insustituible sobre el cual
desarrollar los conocimientos
específicos, y en el que siempre es
preciso apoyarse para verificar si los



nuevos logros beneficiarán
verdaderamente al desarrollo
integral o si serán, por el contrario,
un obstáculo que produce
desequilibrios inaceptables y una
elevada proporción de descartados,
que quedan a un lado. La Doctrina
Social de la Iglesia no es una
ideología, está basada en la
fraternidad. Una doctrina que tiene
que favorecer —favorece el
desarrollo de los pueblos—, en
especial los más pobres.

Sin embargo, a pesar de que siempre
habrá dificultades ―como sucede en
todos los pueblos y en todas las
épocas―, los animo a que tengan
confianza y mantengan una mirada
esperanzada hacia el futuro. Y hay
una cosa que yo les quisiera decir,
que no está en el discurso, porque la
llevo muy adentro. Este es un país
lindo, pero ¿qué es lo mejor que tiene
este país? El pueblo. Cuiden a su
pueblo, amen a su pueblo, hagan



crecer este pueblo. Este pueblo es
maravilloso —es maravilloso—. En
las pocas horas que llevo aquí, he
visto cómo el pueblo se expresa, el
pueblo de ustedes se expresa con
dignidad y con alegría. Es un pueblo
alegre.

Ustedes son un pueblo joven, no en
razón de su cultura o por el tiempo
de asentamiento en esta tierra, que
son muy antiguos, sino porque cerca
del 65% de la población de Timor-
Leste tiene menos de 30 años. Pienso
en dos países de Europa donde la
edad media es de 46 y 48 años. Y
entre ustedes, el 65% tiene menos de
30 años, por lo cual podemos pensar
que la edad media será alrededor de
los 30 años —un poco menos—. Eso
es una riqueza. Esta cifra nos dice
que el primer ámbito en el que
ustedes tienen que invertir es en la
educación. Estoy contento por lo que
me enteré, a través del señor
Presidente, que están haciendo.



Sigan adelante. Creo que ya hay
varias universidades, aunque por ahí
son demasiadas, hay varios colegios
secundarios, cosa que quizás hace 20
años no había. Eso es un ritmo de
crecimiento muy grande. Inviertan
en la educación, en la educación en
la familia y en la educación en la
escuela. Una educación que ponga en
el centro a los niños y a los jóvenes, y
promueva su dignidad. Yo me quedé
feliz viendo a los chicos sonreír, con
esos dientes blancos. Estaba lleno de
chicos por todos lados. El
entusiasmo, la frescura, la
proyección hacia el futuro, la
valentía y el ingenio, típicos de los
jóvenes, unidos a la experiencia y a
la sabiduría de los mayores, forman
una mezcla providencial de
conocimientos e impulsos generosos
hasta el mañana. Y aquí me permito
dar un consejo: junten a los niños
con los abuelos. El encuentro de
niños y abuelos provoca sabiduría.
Piénsenlo.



Juntos, este entusiasmo juvenil y esta
sabiduría suponen un gran recurso
que no admite la pasividad y menos
aún, el pesimismo. —Ya estoy
terminando—.

La Iglesia católica, su doctrina social,
sus instituciones de asistencia y
caridad para los pobres, también las
educativas y las de asistencia médica,
están al servicio de todos y
constituyen un recurso valioso que
permite mirar el futuro con ojos
llenos de esperanza. En este sentido,
es importante constatar que el
compromiso de la Iglesia con el bien
común se ve favorecido por la
cooperación y el apoyo del Estado, en
el marco de las cordiales relaciones
desarrolladas entre la Santa Sede y la
República Democrática de Timor-
Leste, reconocidas en el Acuerdo de
las Partes que entró en vigor el 3 de
marzo de 2016. Relaciones
excelentes.



Timor-Leste, que ha sabido afrontar
momentos de gran tribulación con
paciente determinación y heroísmo,
vive hoy como un país pacífico, un
país democrático, que está
comprometido en la construcción de
una sociedad que es fraterna y
desarrolla relaciones pacíficas con
sus vecinos en el ámbito de la
comunidad internacional. Mirando a
vuestro pasado reciente y a cuanto se
ha logrado hasta ahora, hay motivos
para confiar en que vuestra nación
también será capaz de afrontar las
dificultades y los problemas actuales
con inteligencia, claridad y
creatividad. Confíen en la sabiduría
del pueblo. El pueblo tiene su
sabiduría. Confíen en esa sabiduría.

Encomiendo Timor-Leste y todos sus
habitantes a la protección de la
Inmaculada Concepción, su Patrona
celestial invocada con el título de 
Virgem de Aitara. Que ella los
acompañe y ayude siempre en la



misión de edificar un país libre,
democrático, solidario y alegre,
donde ninguno se sienta excluido y
todos puedan vivir en paz y con
dignidad. Deus abençoe Timor-Leste!
Maromak haraik bênção ba Timor-
Lorosa’e!

Martes, 10 de septiembre de 2024
Dili

Visita a los niños discapacitados de
la Escuela “Irmãs Alma”

Hay una cosa que a mí siempre me
hace pensar: cuando Jesús habla del
juicio final, le dice a unos: “Vengan
conmigo”, pero no les dice “Vengan
conmigo porque estuvieron
bautizados, porque estuvieron
confirmados, porque se casaron por
la Iglesia, porque no mintieron,
porque no robaron”. No, “vengan
conmigo porque me cuidaron”, me
cuidaron. Y Jesús dice: “Vengan
conmigo porque me cuidaron
cuando tuve hambre y me dieron de



comer, cuando tuve sed y me dieron
de beber, cuando estaba enfermo y
me visitaron”, y así sigue. Esto lo
llamo el sacramento de los pobres.
Un amor que anima, que construye y
que fortalece.

Y esto es lo que uno encuentra aquí:
amor. Sin amor esto no se entiende.
Y así entendemos el amor de Jesús
que dio su vida por nosotros. No
podemos entender el amor de Jesús
si nosotros no entramos a practicar
el amor. Compartir la vida con las
personas que tienen más necesidad
es un programa, un programa de
ustedes, es un programa de todo
cristiano. Quiero agradecerles lo que
hacen y quiero agradecer también a
las nenas y a los muchachos y a los
chicos y a las chicas que nos dan el
testimonio de dejarse cuidar
[Aplausos]. Porque ellos nos enseñan
a nosotros cómo debemos dejarnos
cuidar por Dios. Dejarnos cuidar por
Dios y no por tanta ideas, o planes, o



caprichos. Dejarnos cuidar por Dios.
Y ellos son nuestros maestros.
Gracias a ustedes por esto.

Estoy viendo a este [niño], ¿cómo se
llama? Silvano, traelo acá. ¿Y qué nos
enseña Silvano?, ¿qué nos enseña?
Nos enseña a cuidar. Cuidándolo a él
aprendemos a cuidar. Y si le
miramos la cara, está tranquilo,
paciente, durmiendo en paz. Y así
como él se deja cuidar, nosotros
también tenemos que aprender a
dejarnos cuidar. Dejarnos cuidar por
Dios, que nos quiere tanto, dejarnos
cuidar por la Virgen, que es nuestra
Madre.

Y ahora… Ahora rezamos a la Virgen
un Avemaría y les doy la bendición.

(Oración del Avemaría y bendición)

Después de la bendición:

Y no se olviden. Y no se olviden de
que tenemos que aprender a



dejarnos cuidar, todos, como ellos se
dejan cuidar. Gracias.

[Aplausos]

Gracias.

Intercambio de dones

Y este. Este es el regalo que dejo a
esta casa. Miren bien: San José cuida
a la Virgen, la Virgen cuida a Jesús. El
más importante es el que se deja
cuidar más: Jesús. Se deja cuidar por
María y por José.

Encuentro con los obispos, los
sacerdotes, los diáconos, los
consagrados, las consagradas, los
seminaristas y los catequistas en la
Catedral de la Inmaculada
Concepción

Queridos hermanos obispos,

queridos sacerdotes y diáconos,

religiosas, religiosos, seminaristas,



queridos catequistas,

hermanos y hermanas todos, buenos
días.

Muchos de los más jóvenes
(seminaristas, religiosas jóvenes) se
quedaron afuera. Y ahora, cuando vi
al obispo [le dije] que tiene que hacer
más grande la catedral porque es una
gracia el tener tantas vocaciones.
Agradezcamos al Señor y
agradezcamos también a los
misioneros que estuvieron antes que
nosotros. Cuando vimos a este
hombre [Florentino de Jesús Martins
de 89 años, al que el Papa le dijo que
“había competido con el apóstol san
Pablo”], que fue catequista toda la
vida, podemos entender la gracia de
la misión encomendada.
Agradezcamos al Señor esta
bendición a esta Iglesia.

Y estoy contento de encontrarme
aquí en medio de ustedes, en el
marco de un viaje en el que yo me



veo más bien como peregrino en las
tierras de Oriente. Agradezco a
Mons. Norberto de Amaral por las
palabras que me ha dirigido,
recordando que Timor-Leste es un
país “en los confines del mundo”. Yo
también vengo de los confines del
mundo, pero ustedes más que yo. Y
me gusta decir: precisamente porque
está en los confines del mundo, se
encuentra en el centro del Evangelio.
Y esta es una paradoja que tenemos
que aprender: en el Evangelio, los
confines son el centro y una Iglesia
que no tiene capacidad de confines y
que se esconde en el centro es una
Iglesia muy enferma. En vez, cuando
una Iglesia piensa afuera, envía
misioneros, se mete en esos confines
que son el centro, el centro de la
Iglesia. Gracias por estar en los
confines. Porque sabemos bien que
en el corazón de Cristo las periferias
de la existencia se encuentran en el
centro. El Evangelio está poblado de
personas que se hallan en los



márgenes, en los confines, pero que
son convocados por Jesús y se
vuelven protagonistas de la
esperanza que Él nos vino a traer.

Me alegro con ustedes y por ustedes
porque son los discípulos del Señor
en esta tierra. Pensando en los
esfuerzos de ustedes y en los desafíos
que tienen que enfrentar, se me vino
a la mente un pasaje muy sugestivo
del Evangelio de san Juan, que nos
narra una escena tierna e íntima que
tuvo lugar en la casa de los amigos de
Jesús; Lázaro, Marta, María (cf. Jn
12,1-11). En cierto momento, durante
la cena, María «tomando una libra de
perfume de nardo puro, de mucho
precio, ungió con él los pies de Jesús
y los secó con sus cabellos. La casa se
impregnó con la fragancia del
perfume» (v. 3).

María ungió los pies de Jesús y ese
perfume se difundió en la casa. Sobre
esto quisiera detenerme con ustedes:



el perfume, el perfume de Cristo, el
perfume de su Evangelio, es un don
que ustedes tienen, un don que se les
dio gratuitamente, pero que tienen
que custodiar y que todos juntos
estamos llamados a difundir. 
Custodiar el perfume, custodiar el
perfume, este don del Evangelio que
el Señor dio a esta tierra del Timor-
Leste, y difundir el perfume.

Primero, custodiar el perfume.
Siempre necesitamos volver al
origen, al origen del regalo, del don
recibido. Custodiar el perfume.
Siempre necesitamos volver al origen
del don recibido, de nuestro ser
cristianos, nuestro ser sacerdotes,
religiosos o catequistas. Hemos
acogido la misma vida de Dios por
medio de Jesús, su Hijo, que murió
por nosotros, nos dio el Espíritu
Santo. Hemos sido ungidos —somos
ungidos— con el óleo de la alegría y
el apóstol Pablo escribe: «Nosotros



somos la fragancia de Cristo al
servicio de Dios» (2 Co 2,15).

Queridas hermanas, queridos
hermanos, ¡ustedes son el perfume
de Cristo! Y este símbolo no les es
ajeno; precisamente aquí en Timor
crece en abundancia el sándalo, cuya
madera desprende una fragancia
altamente valorada y buscada por
otros pueblos y naciones. La misma
Biblia alaba su valor, cuando narra
que la reina de Sabá visitó al rey
Salomón, ofreciéndole como regalo la
madera de sándalo (cf. 1 R 10,12). Yo
no sé si la reina de Sabá, antes de
llegar a Salomón, hizo escala en
Timor-Lest —quizá—, y agarró el
sándalo de aquí.

Hermana, hermanos, ustedes son el
perfume de Cristo, un perfume
mucho más costoso que los perfumes
franceses. Ustedes son el perfume de
Cristo, ustedes son el perfume del
Evangelio en este país. Como un



árbol de sándalo, siempre verde,
siempre fuerte, que crece y produce
frutos, también ustedes son
discípulos misioneros perfumados
por el Espíritu Santo para impregnar
la vida del Santo Pueblo Fiel de Dios.

Sin embargo, no podemos olvidarnos
de una cosa: el perfume recibido del
Señor debe ser custodiado, debe ser
cuidado, con mucha atención, como
María de Betania lo había guardado,
lo había conservado para Jesús. Del
mismo modo nosotros debemos
custodiar el amor, custodiar el amor.
No se olviden de esta frase: debemos
custodiar el amor con el que el Señor
ha perfumado nuestra vida, para que
no se disipe ni pierda su aroma. ¿Y
esto qué significa? Significa ser
conscientes del don recibido —todo
lo que tenemos es un regalo, ser
conscientes de eso—, recordando que
el perfume no sirve para
perfumarnos nosotros sino para
ungir los pies de Cristo, anunciando



el Evangelio, sirviendo a los pobres;
significa vigilar sobre nosotros
mismos, porque la mediocridad y la
tibieza espiritual siempre están al
acecho. Y me viene a la mente una
cosa que el Cardenal De Lubac decía
sobre la mediocridad y la
mundanidad: “Lo peor que puede
suceder a las mujeres y a los
hombres de Iglesia es caer en la
mundanidad, en la mundanidad
espiritual”. Estén atentos, conserven
ese perfume que nos da tanta vida.

Y agrego otra cosa: nosotros miramos
con gratitud la historia que nos ha
precedido, la semilla de la fe
esparcida aquí por los misioneros,
estos tres que nos han hablado: esa
religiosa que toda su vida consagrada
la hizo aquí, ese cura que supo
acompañar a su pueblo en momentos
difíciles de la dominación extranjera
y ese diácono que no se le paralizó la
boca para anunciar el Evangelio,
para bautizar. Pensemos en estos



tres modelos que son representativos
de la historia de nuestra Iglesia y
amemos nuestra historia. Es la
semilla esparcida aquí. [También lo
son] las escuelas de formación [para
los agentes pastorales y tantas cosas
más]. Pero, ¿es suficiente esto? En
realidad, siempre debemos alimentar
la llama de la fe. Por eso quisiera
decirles: no dejen de profundizar la
doctrina del Evangelio, no dejen de
madurar en la formación espiritual,
catequética, teológica; porque todo
esto es necesario para anunciar el
Evangelio en esta cultura vuestra y,
al mismo tiempo, purificarla de
formas arcaicas y, a veces,
supersticiosas. La predicación de la
fe tiene que inculturarse en la
cultura de ustedes y la cultura de
ustedes tiene que ser evangelizada. Y
esto vale para todos los pueblos, no
solo para ustedes. Si es una Iglesia
que es incapaz de inculturar la fe,
que es incapaz de expresar la fe en
los valores propios de esa tierra, será



una Iglesia eticista y sin fecundidad.
Hay muchas cosas preciosas en la
cultura de ustedes. Pienso
especialmente en la creencia en la
resurrección y en la presencia de las
almas de los muertos. Sin embargo,
todo esto debe ser purificado
siempre a la luz del Evangelio, a la
luz de la doctrina de la Iglesia.
Comprométanse, por favor, en esto,
pues «toda cultura y todo grupo
necesitan ser purificados y necesitan
madurar.

Y ahora veamos el segundo punto: 
difundir el perfume. La Iglesia existe
para evangelizar, y nosotros estamos
llamados a llevar a los demás el
dulce perfume de la vida, la vida
nueva del Evangelio. María de
Betania no usó el nardo precioso
para embellecerse a sí misma, sino
para ungir los pies de Jesús y, de este
modo, esparció el aroma por toda la
casa. Es más, el Evangelio de Marcos
especifica que María, para ungir a



Jesús, rompió el frasco de alabastro
que contenía el bálsamo perfumado
(cf. 14,3). La evangelización se hace
posible cuando nos atrevemos a
“romper” el frasco que contiene el
perfume; romper el “caparazón” que
frecuentemente nos encierra en
nosotros mismos y salir de una
religiosidad mediocre, cómoda,
vivida sólo para necesidad personal.
Y me gustó mucho la expresión que
utilizó Rosa, me gustó mucho.
Cuando dijo: una Iglesia en marcha,
una Iglesia que no se detiene, que no
gira en torno a sí misma, no, que no
gira en torno a sí misma, sino que
arde a causa de la pasión por llevar
la alegría del Evangelio a todos.

Y también vuestro país, arraigado en
una larga historia cristiana, necesita
hoy de un renovado impulso de
evangelización, para que llegue a
todos el perfume del Evangelio: un
perfume de reconciliación y de paz
después de los sufridos años de la



guerra; un perfume de compasión,
que ayude a los pobres a levantarse y
suscite el compromiso de mejorar la
suerte económica y social del país;
un perfume de justicia contra la
corrupción. Estén atentos, ¡eh!
Muchas veces, la corrupción puede
entrar en nuestras comunidades, en
nuestras parroquias. Y, de manera
especial, el perfume del Evangelio
necesita ser difundido contra todo
aquello que humilla, aquello que
degrada y que incluso destruye la
vida humana; contra las plagas que
generan vacío interior y sufrimiento,
como son el alcoholismo, la violencia
y la falta de respeto de la mujer. El
Evangelio de Jesús tiene la fuerza de
transformar estas realidades oscuras
y de generar una sociedad nueva. Y
el mensaje que ustedes, religiosas,
dan frente al fenómeno de la falta de
respeto a la mujer es que las mujeres
son lo más importante de la Iglesia
porque se toman cuidado de los más
necesitados: los curan, los



acompañan. Vengo de hacer la visita
a esa hermosa casa de cura [Escuela
“Irmãs Alma” para niños con
discapacidad, la visita previa a este
encuentro]de los más pobres, los más
necesitados. Hermanas: sean madres
del Pueblo de Dios, anímense a
“parir” comunidades, sean madres.
Eso es lo que quiero de ustedes.

Queridas hermanas, queridos
hermanos, necesitamos un impulso
del Evangelio y hoy, por lo tanto, es
necesario que haya religiosas,
religiosos, sacerdotes, catequistas
apasionados, catequistas preparados
y creativos. Es necesaria la
creatividad en la misión. Agradezco
el testimonio como catequista al Sr.
Florentino, edificante, ha dedicado
gran parte de su vida a este hermoso
ministerio. Y, a los sacerdotes, en
particular, quisiera decirles: me
enteré que el pueblo se dirige a
ustedes afectuosamente llamándolos
“Amu”, que aquí es el título más



importante, significa “señor”. Pero
esto no tiene que hacerlos sentirse
superiores al pueblo, ustedes vienen
del pueblo, nacieron de madres del
pueblo, crecieron con el pueblo, no
olviden la cultura del pueblo que han
recibido. No son superiores.
Tampoco tiene que llevarlos a la
tentación de la soberbia y del poder.
¿Y saben cómo empieza la tentación
del poder? Ah, entendieron, ¿no? Mi
abuela me decía: “El diablo entra
siempre por los bolsillos”. Por ahí
entra el diablo. Siempre entra por los
bolsillos. Por favor, no piensen en el
ministerio como en un prestigio
social. No, el ministerio es un
servicio. Y si alguno de ustedes no se
siente servidor del pueblo, vaya a
pedir consejo a algún sabio sacerdote
para que lo ayude a tener esta
dimensión tan importante.
Recordemos que con el perfume
debemos ungir los pies de Cristo, que
son los pies de nuestros hermanos en
la fe, empezando por los más pobres.



Los más privilegiados son los más
pobres. Y con ese perfume tenemos
que cuidarlos. Es elocuente aquí el
gesto que los fieles realizan cuando
se encuentran con ustedes,
sacerdotes: toman la mano
consagrada, la acercan a su frente
como un signo de bendición. Es
bonito constatar el afecto del Pueblo
santo de Dios en este signo, porque el
sacerdote es un instrumento de
bendición. Jamás, jamás el sacerdote
debe aprovecharse de su oficio, sino
que siempre debe bendecir, consolar,
ser ministro de compasión y signo de
la misericordia de Dios. Y quizás el
signo de que es todo esto es el cura
pobre. Amen la pobreza como su
esposa.

Queridos hermanos, un diplomático
portugués del siglo XVI, Tomé Pires,
escribió lo siguiente: “Los
comerciantes malayos dicen que Dios
creó Timor para conseguir
sándalo” (cf. The Summa Oriental,



Londres 1944, 204). Pero nosotros
sabemos que también hay otro
perfume: además del sándalo hay
otro, que es el perfume de Cristo, el
perfume del Evangelio, que
enriquece la vida y la llena de
alegría.

Ustedes, sacerdotes, diáconos,
religiosas, ¡no se desanimen! Como
nos recordó el padre Sancho en su
conmovedor testimonio: “Dios sabe
bien cómo cuidar a aquellos que ha
llamado y enviado a la misión”. En
los momentos de mucha dificultad
piensen en esto: Él nos acompaña.
Dejémonos acompañar por el Señor
con espíritu de pobreza y con
espíritu de servicio. Los bendigo de
todo corazón. Y, por favor, les pido
que no se olviden de rezar por mí
pero recen a favor, no en contra.
Gracias.

[Aplausos]

Después de los aplausos:



Y también quisiera terminar con un
gracias, un gran agradecimiento por
vuestros ancianos, sacerdotes
ancianos que ha gastado su vida
aquí, religiosas ancianas que están
aquí, que son extraordinarias, que
han gastado la vida. Ellos son
nuestro modelo. Gracias y gracias.

(Oración del Ave María)

(Bendición)

(Canto final)

Santa Misa en la explanada de
Tasitolu

«Un niño nos ha nacido, un hijo se
nos ha dado» (Is 9,5).

Estas son las palabras con las que el
profeta Isaías se dirige, en la primera
lectura, a los habitantes de Jerusalén,
en una época de prosperidad para la
ciudad, pero lamentablemente



caracterizada, por una gran
decadencia moral.

Hay mucha riqueza, pero el bienestar
ciega a los poderosos, los engaña
haciéndoles creer que se pueden
bastar a sí mismos, que no necesitan
al Señor; y su presunción los lleva a
ser egoístas injustos. Por eso, a pesar
de que hay abundancia de bienes, los
pobres están abandonados y sufren
de hambre, la infidelidad a Dios se
extiende y la práctica religiosa se
reduce cada vez más a una mera
formalidad. La engañosa apariencia
de un mundo, a primera vista
perfecto, esconde así una realidad
mucho más oscura mucho más dura
y cruel, en la que hay una gran
necesidad de conversión, de
misericordia y de sanación.

Por eso el profeta anuncia a sus
compatriotas un horizonte nuevo,
que Dios abrirá ante ellos, un futuro
de esperanza, un futuro de alegría,



donde el abuso y la guerra serán
desterrados para siempre (cf. Is
9,1-4). Hará surgir para ellos una
gran luz (cf. v. 1) que los librará de
las tinieblas del pecado por el que
están oprimidos, y lo hará no con el
poder de ejércitos, por el poder de
armas o riquezas, sino mediante el
don de un hijo (cf. vv. 5-6).

Detengámonos a reflexionar sobre
esta imagen. Dios hace brillar su luz
salvadora a través del don de un hijo.

En todas partes el nacimiento de un
hijo es un momento luminoso, un
momento de alegría y de fiesta, y a
veces nos provoca también buenos
deseos: de renovarnos en el bien,
volver a la pureza y a la sencillez.
Ante un recién nacido, incluso el
corazón más duro se conmueve y se
llena de ternura. La fragilidad de un
niño lleva siempre un mensaje tan
fuerte que toca incluso los ánimos
más endurecidos, trayendo consigo



movimientos y propósitos de
armonía y serenidad. ¡Es
maravilloso, hermanos y hermanas,
lo que pasa cuando nace un bebé!

La cercanía de Dios es a través de un
niño. Dios se hace niño y no es sólo
para asombrarnos y conmovernos,
sino también para abrirnos al amor
del Padre y dejarnos modelar por Él.
Para que Él pueda sanar nuestras
heridas, arreglar nuestras
divergencias, poner en orden la
existencia.

Esta realidad se revela hermosa en
Timor-Leste, porque hay muchos
niños; y ustedes son un país joven en
el que en cada rincón la vida se
siente palpitar y bullir. Y la presencia
de tanta juventud y de tantos niños
es un regalo, es un don inmenso,
renueva constantemente nuestra
energía y nuestra vida. Pero todavía
es un signomás fuerte, porque hacer
espacio a los niños, a los pequeños,



acogerlos, cuidarlos; y hacernos
también nosotros pequeños ante Dios
y ante los hermanos, son
precisamente las actitudes que nos
abren a la acción del Señor. Al
hacernos niños, permitimos la acción
de Dios en nosotros.

Hoy veneramos a la Santísima Virgen
como Reina, es decir, la madre de un
Rey que quiso nacer pequeño,
hacerse nuestro hermano, pidiendo
el “sí” de una joven humilde y frágil
(cf. Lc 1,38).

María entendió, hasta el punto que
eligió permanecer pequeña durante
toda su vida, se hizo cada vez más
pequeña, sirviendo, rezando,
desapareciendo para hacer lugar a
Jesús, incluso cuando esto le costó
mucho.

Por eso, queridos hermanos,
queridas hermanas, no tengamos
miedo de hacernos pequeños ante
Dios y ante los unos frente a los



otros; no tengamos miedo de perder
nuestra vida, de dar nuestro tiempo,
de rever nuestros programas y
redimensionar, cuando se requiera,
nuestros proyectos, no para
minimizarlos, sino para hacerlos
todavía mejores a través del don de
nosotros mismos y la acogida a los
demás.

Todo esto está muy bien simbolizado
por dos hermosas joyas tradicionales
de esta tierra, el Kaibauk y el Belak.
Ambas son de metal precioso; eso
quiere decir que son importantes.

La primera simboliza los cuernos del
búfalo y la luz del sol, y se coloca en
lo alto, como adorno de la frente, así
como en la parte superior de las
viviendas. Simboliza fuerza y energía
y el calor. Puede representar el poder
de Dios que da la vida. Además,
puesto a la altura de la cabeza y en la
cima de las casas, nos recuerda que,
con la luz de la Palabra del Señor y



con la fuerza de su gracia, también
nosotros podemos colaborar con
nuestras opciones y acciones al gran
designio de la redención.

La segunda, el Belak, que se pone en
el pecho, complementa la primera.
Recuerda la delicada luz de la luna,
que refleja humildemente en la
noche la luz del sol, envolviéndolo
todo con una fluorescencia ligera.
Nos habla de paz, de fertilidad, de
dulzura, a la vez que simboliza la
ternura de la madre, que con los
delicados reflejos de su amor vuelve
resplandeciente lo que toca por la
misma luz que, a su vez, recibe de
Dios.

Kaibauk y Belak, fuerza y ternura del
Padre y la Madre. Así manifiesta el
Señor su realeza, hecha caridad y
misericordia.

Y cada uno de nosotros, pidamos
juntos, en esta Eucaristía, como
mujeres y hombres, como Iglesia,



como sociedad, saber reflejar en el
mundo la luz potente, la luz tierna
del Dios del amor, de ese Dios que,
como rezamos en el Salmo
responsorial, «levanta del polvo al
desvalidoyalza al pobre de su
miseria, para hacerlo sentar entre los
nobles» (Sal 113,7-8).

* * *

Queridos hermanos y hermanas,
estuve pensando mucho, ¿qué es lo
mejor que tiene Timor? El sándalo, la
pesca, no es lo mejor eso. Lo mejor es
su pueblo. No puedo olvidar ese
pueblo al costado del camino con los
niños. ¡Cuántos chicos tienen
ustedes! Ese pueblo, que lo mejor que
tiene el pueblo, es la sonrisa de sus
niños. Y un pueblo que enseña a
sonreír a esos niños, es un pueblo
con futuro.

Pero estén atentos, porque me
dijeron que, en algunas playas,
vienen los cocodrilos. Los cocodrilos



que vienen nadando y tienen la
mordida más fuerte de lo que
manejamos. Estén atentos.

Estén atentos a esos cocodrilos que
quieren cambiarles la cultura, que
quieren cambiarles la historia.
Manténgase fieles. Y no se acerquen
a esos cocodrilos porque muerden, y
muerden mucho.

Les deseo la paz. Les dedeo que sigan
teniendo muchos hijos, que la
sonrisa de este pueblo sean sus
niños. Cuiden a sus niños, pero
también cuiden a sus ancianos que
son la memoria de esta tierra.

Gracias, muchas gracias por vuestra
caridad, por vuestra fe. Sigan
adelante con esperanza.

Y ahora vamos a pedir al Señor que
nos bendiga a todos. Y después,
cantaremos un canto a la Virgen
María.



Miércoles, 11 de septiembre de
2024 Dili - Singapur

Encuentro con los jóvenes en el
“Centro de Convenções”

Dadeer di'ak!

Lo primero de todo, [les] hago una
pregunta, a ver quién me la contesta.
¿Qué hacen los jóvenes? —¿Qué
hacen los jóvenes?—. Tú [indica a
una joven]. “Proclamar a Cristo”
[responde la joven]. Muy bien.

¿Qué otra cosa hacen los jóvenes? —
¿Qué otra cosa?—. “Proclamar la
Palabra de Dios” [responde otro
joven]. Muy bien.

¿Qué otra cosa hacen los jóvenes? 
“Amarse unos a otros” [responde otro
joven]. Amar, los jóvenes tienen una
gran capacidad de amar.

¿Qué otra cosa hacen los jóvenes? 
“Debemos cultivar la paz en nuestro



país” [responde otro joven]. Esto no se
lo olviden nunca. Muy bien, —muy
bien—.

Pero hay una cosa que los jóvenes
hacen siempre, los jóvenes de
diversa nacionalidad, los jóvenes de
diversas religiones. ¿Saben, qué cosa
hacen los jóvenes siempre? Los
jóvenes hacen lío, —los jóvenes
hacen lío—. ¿Están de acuerdo?,
¿están de acuerdo con esto? [Los
jóvenes responden].

Les agradezco los saludos, los
testimonios y las preguntas, les
agradezco los bailes. Porque ustedes
saben que bailar es expresar con
todo el cuerpo un sentimiento.
¿Ustedes conocen algún joven que no
sepa bailar? [Los jóvenes responden].
La vida viene con el baile, y ustedes
son un país de gente joven.

Hay una cosa que yo le decía esta
mañana a un obispo, no me voy a
olvidar más de la sonrisa de ustedes.



No dejen de sonreír. Y ustedes, los
jóvenes, son la mayor parte de la
población de esta tierra, y su
presencia llena de vida esta tierra, la
llena de esperanza y la llena de
futuro. No pierdan el entusiasmo de
la fe. Imagínense un joven sin fe, con
la cara “así”.

¿Pero saben ustedes qué es lo que a
un joven —a una joven— lo tira
abajo? Los vicios. Estén atentos,
porque vienen aquellos que se
llaman vendedores de felicidad y te
venden la droga, te venden tantas
cosas que te dan felicidad por media
hora, nada más. Ustedes conocen
esto mejor que yo. —Ustedes conocen
mejor que yo esta situación—. ¿La
conocen o no? [Los jóvenes
responden]. No escucho [los jóvenes
responden de nuevo]. Muy bien,
gracias.

Yo les deseo que sigan adelante con
la alegría de la juventud. Pero, no se



olviden de una cosa, que ustedes son
herederos de aquellos que los
precedieron fundando esta nación.
Por eso, no pierdan la memoria. La
memoria de aquellos que los
precedieron y con tanto sacrificio
consolidaron esta nación.

Y hay dos cosas que a mí me tocaron
el corazón cuando iba pasando por
sus calles, me tocaron mucho el
corazón: la juventud de este país y la
sonrisa de su pueblo. Ustedes son un
pueblo que sabe sonreír, sigan así, no
se olviden de esto.

Un joven tiene que soñar. Y, ¿cómo se
hace Padre para soñar? ¿se bebe
alcohol? [Los jóvenes responden]. No,
si haces eso vas a tener pesadillas.
Los invito a soñar, a soñar cosas
grandes. Un joven que no sueña es
un jubilado de la vida. Y alguno de
estos jóvenes, alguno de entre
ustedes, ¿es un jubilado? [Los jóvenes
responden]. Los jóvenes tienen que



hacer lío, para mostrar la vida que
tienen. Pero un joven normalmente
se encuentra en medio del camino de
la vida, está en la mitad —en medio
del camino de la vida—. Entre los
niños chicos y los mayores. Y ustedes,
¿saben cuál es una de las riquezas
más lindas, más hermosas, que tiene
una sociedad? ¿Lo saben? Son los
ancianos, los abuelos. Ustedes
jóvenes [son una riqueza] y la otra
punta son los ancianos, pero son los
abuelos —son los ancianos— los que
les dan sabiduría a los jóvenes.
Ustedes, ¿respetan a los ancianos?
[Los jóvenes responden]. Los
ancianos nos preceden siempre en la
historia, a nosotros los jóvenes,
¿verdad? Los ancianos son un tesoro.
Los dos tesoros de un pueblo son los
niños y los ancianos. ¿Entendido?
Haber repítanlo ustedes, ¿cuáles son
los dos tesoros más grandes de un
pueblo? [Los jóvenes responden]. Los
niños y los ancianos. Por eso, una
sociedad que tiene tantos niños,



como la de ustedes, tiene que
cuidarlos. Y [una sociedad] que tiene
tantos ancianos, que son la memoria,
tiene que respetarlos y cuidarlos.

Les voy a contar una historia. Resulta
que en una familia comían juntos el
papá, la mamá, los hijos y el abuelo
muy anciano. Y el abuelo, pobrecito
muy anciano, cuando comía se
ensuciaba, se le caía la comida.
Entonces, el papá decidió poner una
mesa en la cocina para que el abuelo
comiera solo ahí. Y le explicó a la
familia que, teniendo al abuelo fuera,
podrían invitar gente sin pasar
vergüenza por el anciano. Piensen
esto, pasaron unos días y el papá
llegó y encontró a su hijo de cinco
años jugando con unas maderas. Y el
papá le preguntó, ¿qué estás
haciendo con esas maderas? Estoy
haciendo una mesa [le respondió el
niño]. ¿Para qué? Para ti. Para
cuando seas viejo y tengas que comer
solo.



Los dos tesoros más grandes que
tiene una sociedad son los niños y los
abuelos. Repitamos juntos, ¿cuáles
son los dos tesoros más grandes de la
sociedad? [Los jóvenes responden].
Por favor, cuiden a los niños y cuiden
a los abuelos, ¿de acuerdo? Y ahora
un aplauso muy grande a nuestros
abuelos.

Ustedes en este país tan sonriente
tienen una historia maravillosa: de
heroísmo, de fe, de martirio y, sobre
todo, de perdón y de reconciliación.
Les hago una pregunta, ¿quién es la
persona, en toda la historia, que fue
capaz de perdonar y querer
reconciliar? Piensen bien. ¿Quién es
esa persona? —¿quién es?— [Los
jóvenes responden]. ¡Jesús! Jesús
nuestro hermano es quien nos quiere
a todos juntos, y [el tema de la]
reconciliación me lleva a
recomendarles a ustedes tres cosas
—[lo digo] e֫n particular a los jóvenes



—: libertad, compromiso,
fraternidad.

En la lengua tetum hay un dicho que
dice: “ukun rasik-an”, es decir, tener
la capacidad de gobernarse a sí
mismo. Un joven o una joven que no
son capaces de gobernarse a sí
mismos, que no son capaces de vivir
el “ukun rasik-an” ¿Qué son?,
¿repitan? [Los jóvenes responden],
son dependientes. Muy bien. Y un
hombre, una mujer, un joven, una
joven que no se gobierna a sí mismo
es esclavo, es dependiente, no es
libre. Y, ¿de qué puede ser esclavo un
joven? A ver conteste alguno de
ustedes. ¿de qué? Del pecado, del
celular. Después les cuento una cosa
relacionada con el celular. De qué
otras cosas, ¿de qué puede ser
esclavo? Se puede ser esclavo de su
propio deseo, [del] creerse
omnipotente. ¿De qué otra cosa un
joven puede ser esclavo? [Los jóvenes
responden]. Lindo. La arrogancia, un



joven que es siempre así, es un joven
arrogante. Por el contrario, un joven
comprometido, un joven que trabaja,
¿cómo es? Díganme. ¿Cómo es? [Los
jóvenes responden]. Es un joven que
trabaja, que ama la simplicidad.
¿Qué más? Que tiene
responsabilidad. Un joven que ama
la compañía de los hermanos, de las
hermanas, que tiene
responsabilidad, es un joven que
ama la patria. Eso es muy
importante.

Y hay otra cosa [importante que
dijeron] Rogéria y Cecilia Efranio,
refiriéndose a la importancia de
cuidar la casa común y de cultivar la
unidad de la familia. Un joven tiene
que entender que ser libre no es
hacer lo que uno quiere, sino que un
joven tiene responsabilidad. Y una de
las responsabilidades que tiene es
aprender a cuidar la casa común, y
para eso el joven tiene que
comprometerse. Hay un proverbio



oriental que dice: los tiempos
difíciles crean hombres fuertes. Y
miren a sus padres, a sus abuelos,
que tuvieron que enfrentar tiempos
difíciles para construir la libertad del
país. Y por eso ustedes tienen que
aprender a manejar los tiempos
difíciles.

Una última cosa antes de irme, se
trata de un valor que tienen que
aprender, la fraternidad. Ser
hermanos, no ser enemigos. Sus
mayores, sus padres y sus abuelos,
quizás con ideas diversas, fueron
hermanos. Les pregunto: ¿es bueno
que los jóvenes tengan ideas
diversas? [Los jóvenes responden],
¿para qué?, ¿para pelearnos con los
otros?, ¿o para respetarnos? [Los
jóvenes responden]. Yo creo que tú
piensas esto: si yo soy de esta religión
y tú eres de esta otra religión, nos
vamos a pelear. Esto no es así, hay
que respetarse. Repitamos esa
palabra: respetarse.



Les hago una pregunta, ¿el odio es
una buena actitud? [Los jóvenes
responden]. El amor y el servicio,
estas son las verdaderas actitudes.
Ahora todos juntos vamos a repetir:
odio no, amor y servicio sí. [Los
jóvenes responden]. Otra vez, que no
escuche bien. Y si un joven, una
joven, se pelea con otro, ¿qué tiene
que hacer? [Los jóvenes responden].
—No oigo, ¿qué cosa dijeron?—.
Repitamos todos juntos: amor y
reconciliación. No escuche bien.
Amor y reconciliación.

Hay una cosita que yo no sé si en este
país sucede, pero en otros países sí:
el bullying. ¿Aquí hay bullying? El 
bullying es una actitud por medio de
la cual se aprovechan del más débil.
Porque es feo, porque es gordo,
porque camina mal, pero siempre es
una actitud fea porque usa la
debilidad de los demás. Aquí, en
Timor-Leste, ¿hay bullying? Por



favor, de ahora en adelante no más 
bullying.

Queridos jóvenes, sean ustedes
herederos de la historia tan linda que
los precedió, —sea herederos de la
historia tan hermosa que los
precedió—. Y llévenla adelante.
Tengan coraje —tengan coraje para
llevar las cosas adelante—. Y si se
pelean reconcíliense. Yo les
agradezco todo lo que ustedes hacen
por la patria, por el pueblo de Dios. Y
recordemos lo que nos ha dicho
Ilham, que habló recién, que
tenemos que amarnos más allá de
toda diferencia étnica o religiosa.
¿Entendieron esto? [Los jóvenes
responden]. Reconciliación,
convivencia con toda diferencia, esto
es importante. ¿Estamos de acuerdo?
[Los jóvenes responden].

Y antes de terminar, tengo que darles
un consejo, hagan lío —hagan lío—.
Mi segundo consejo, respeten y



escuchen a los ancianos, ¿de
acuerdo? Primer consejo ¿Cuál es?
[Los jóvenes responden]. Muy bien. Y
¿el segundo consejo? [Los jóvenes
responden].

Que Dios los bendiga mucho, gracias
por esta presencia, gracias por el
canto y el baile, muy lindos. ¿Y cómo
dijimos? Perdón, ya me olvidé.
¿Cómo eran los dos consejos?, ¿el
primero?, ¿el segundo? Hagan lío —
hagan lío— y respeten a los ancianos.
Que Dios les conserve esta alegría.
Que Dios se la conserve siempre.

Palabras espontáneas al final del
encuentro, antes de retirarse:

Gracias por vuestra alegría, gracias
por vuestra sonrisa. Yo les di dos
consejos a ustedes. El primero, ¿cuál
es? [Los jóvenes responden]. Hagan
lío. ¿Y el segundo? [Los jóvenes
responden]. Los jóvenes tienen que
hacer lío y los jóvenes tienen que
respetar a los ancianos. ¿De acuerdo?



Todos juntos: primero, hacer lío;
segundo, respeto por los ancianos.

Gracias por la presencia. Me voy de
esta tierra, que es de sonrisas, con el
rostro de ustedes y con las
esperanzas de ustedes en el corazón.
Que Dios me los bendiga a todos.

El primer consejo. [Los jóvenes
responden].

El segundo. [Los jóvenes responden].

Jueves, 12 de septiembre de 2024
Singapur

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático

Señor Presidente,

distinguidas autoridades,

ilustres representantes de la
sociedad civil,



miembros del Cuerpo diplomático:

Agradezco al señor Presidente las
cordiales palabras de bienvenida que
me ha dirigido amablemente y que
renuevan mi reconocimiento por su
reciente visita al Vaticano. A todas
las autoridades les doy las gracias
por la cálida acogida en vuestra
ciudad-estado, confluencia comercial
de gran importancia y lugar de
encuentro entre distintos pueblos.

Quien llega aquí por primera vez
queda impresionado por el bosque
de modernísimos rascacielos que
parecen alzarse del mar. Son un
claro testimonio del ingenio humano,
del dinamismo de la sociedad de
Singapur y de la perspicacia del
espíritu empresarial, que aquí han
encontrado un terreno fértil para
desarrollarse.

La de Singapur es una historia de
crecimiento y resiliencia. Desde sus
orígenes humildes, esta nación ha



alcanzado un alto nivel de desarrollo,
demostrando que eso es el resultado
de decisiones racionales y no del
azar. Es el resultado de un
compromiso constante por llevar a
cabo proyectos e iniciativas bien
ponderadas y en sintonía con las
características específicas del lugar.
Precisamente en estos días se celebra
el centésimo primer aniversario del
nacimiento de Lee Kuan Yew, el
primer Primer Ministro de la
República de Singapur, que ocupó
este cargo de 1959 a 1990 y dio un
gran impulso al rápido crecimiento y
transformación del país.

Además, es importante que Singapur
no sólo haya prosperado
económicamente, sino que se haya
esforzado por construir una sociedad
en la que la justicia social y el bien
común se tengan en gran estima.
Pienso particularmente en vuestra
dedicación para mejorar las
condiciones de vida de los



ciudadanos mediante políticas de
vivienda pública, con una educación
de alta calidad y un sistema sanitario
eficiente. Espero que estos esfuerzos
continúen hasta lograr que todos los
habitantes de Singapur participen
plenamente.

A este propósito, quisiera señalar el
riesgo que conllevan un cierto tipo
de pragmatismo y una cierta
exaltación del mérito, es decir, la
consecuencia involuntaria de
legitimar la exclusión de aquellos
que se encuentran al margen de los
beneficios del progreso.

En este sentido, reconozco y alabo las
variadas políticas e iniciativas
puestas en marcha para sostener a
los más débiles, y espero que se
preste una particular atención a los
pobres, a los ancianos —cuyos
esfuerzos han plantado los cimientos
del Singapur que hoy conocemos— y
también para tutelar la dignidad de



los trabajadores migrantes, que tanto
contribuyen a la construcción de la
sociedad, y a quienes hay que
garantizarles un salario justo.

Las sofisticadas tecnologías de la era
digital y el rápido desarrollo en el
uso de la inteligencia artificial, no
pueden hacernos olvidar que es
esencial cultivar relaciones humanas
reales y concretas; y que estas
tecnologías pueden aprovecharse
precisamente para acercarnos unos a
otros, propiciando la comprensión y
la solidaridad, y no para aislarnos de
manera peligrosa en una realidad
ficticia e intangible.

Singapur es un mosaico de etnias,
culturas y religiones que conviven en
armonía. Esta palabra es muy
importante: armonía. La realización
y la conservación de esta positiva
integración se ven favorecidas por la
imparcialidad de los poderes
públicos, comprometidos en un



diálogo constructivo con todos,
haciendo posible que cada uno
aporte su propia contribución al bien
común y evitando que el extremismo
y la intolerancia cobren fuerza y
pongan en peligro la paz social. El
respeto recíproco, la colaboración, el
diálogo y la libertad de profesar las
propias creencias, acatando la ley
vigente, son condiciones
determinantes del éxito y la
estabilidad alcanzadas por Singapur,
que son requisitos para un desarrollo
no conflictual o caótico, sino
equilibrado y sostenible.

La Iglesia católica en Singapur, desde
el inicio de su presencia, se ha
esforzado por ofrecer su aportación
peculiar al progreso de esta nación,
sobre todo en los sectores de la
educación y de la salud, valiéndose
del espíritu de sacrificio y dedicación
de los misioneros y de los fieles.
Siempre animada por el Evangelio de
Jesucristo, la comunidad católica se



encuentra también a la vanguardia
en las obras de caridad,
contribuyendo en modo significativo
a los esfuerzos humanitarios y
gestionando, con este fin, distintas
instituciones sanitarias y numerosas
organizaciones humanitarias, entre
ellas Cáritas, que todos conocemos.

La Iglesia, además —acorde con las
indicaciones de la Declaración 
Nostra aetate del Concilio Vaticano II,
sobre las relaciones con las
religiones no cristianas—, ha
promovido constantemente el
diálogo interreligioso y la
colaboración entre las distintas
comunidades de fe, con espíritu de
apertura y respeto recíproco,
actitudes fundamentales para la
construcción de una sociedad que
sea justa y pacífica.

Mi visita tiene lugar al cumplirse 43
años del establecimiento de
relaciones diplomáticas entre la

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm


Santa Sede y Singapur. Tiene la
finalidad de confirmar en la fe a los
católicos y exhortarlos a proseguir
con alegría y dedicación su
colaboración con todos los hombres y
las mujeres de buena voluntad, en
favor de la construcción de una
sociedad civil sana y cohesionada,
del bien común y de un testimonio
transparente de su propia fe.

Singapur tiene asimismo un papel
específico que desempeñar en el
orden internacional —no olvidemos
esto—, un orden que hoy se halla
amenazado por conflictos y guerras
sangrientas, y me alegra que con
gran mérito haya promovido el
multilateralismo y un sistema basado
en normas comunes para todos. Los
animo a continuar trabajando por la
unidad y la fraternidad del género
humano, en beneficio del bien
común de todos, de todos los pueblos
y de todas las naciones, con un
espíritu que no sea excluyente ni se



centre únicamente en los intereses
nacionales.

Y quisiera recordar también el papel
que desempeña la familia, el primer
lugar donde cada uno aprende a
relacionarse con los demás, a ser
amado y a amar. En las condiciones
sociales actuales, los cimientos sobre
los que se asientan las familias se
ponen en discusión y corren el riesgo
de quedar debilitados. Es necesario
que se establezcan las condiciones
para que las familias puedan
transmitir los valores que dan
sentido y forma a la vida, y enseñar a
los jóvenes a entablar relaciones
sólidas y sanas. Por ello, alabo los
esfuerzos realizados con el fin de
promover, proteger y sostener la
unidad familiar a través de la
intervención de las diferentes
instituciones.

No podemos esconder el hecho de
que hoy vivimos una crisis



ambiental, y no debemos
infravalorar el impacto que una
pequeña nación como Singapur
puede tener en ese ámbito. Su
ubicación exclusiva les ofrece acceso
a capitales, tecnología y talentos,
recursos que pueden guiar la
innovación para cuidar la salud de
nuestra casa común.

Su compromiso por un desarrollo
sostenible y por la preservación de la
creación es un ejemplo a seguir, y su
búsqueda de soluciones innovadoras
para afrontar los desafíos
ambientales puede animar a otros
países a hacer lo mismo. Singapur es
un brillante ejemplo de lo que la
humanidad puede realizar
trabajando junta en armonía, con
sentido de responsabilidad y con un
espíritu incluyente y fraterno. Esto es
como el resumen del que debe ser
vuestra conducta: trabajar juntos, en
armonía, con sentido de
responsabilidad y con espíritu de



fraternidad y de inclusión. Los animo
a seguir este camino, confiando en la
promesa de Dios y en su amor
paterno por todos.

Señor Presidente, señoras y señores,
que Dios los ayude a responder a las
necesidades y a las expectativas de
vuestra gente, y les anime a
experimentar que, con quien
permanece humilde y agradecido, Él
puede realizar cosas grandes para el
bien de todos.

Que Dios bendiga a Singapur.

Santa Misa en el estadio nacional
del “Singapore Sports Hub”

«El conocimiento llena de orgullo,
mientras que el amor edifica» (1 Co
8,1). San Pablo dirige estas palabras a
los hermanos y hermanas de la
comunidad cristiana de Corinto —
que era una comunidad rica de
múltiples carismas (cf. 1 Co 1,4-5)— a
la cual el mismo Apóstol, en sus



cartas, con frecuencia recomienda
cultivar la comunión en la caridad.

Escuchamos estas mismas palabras
mientras agradecemos juntos al
Señor por la Iglesia de Singapur, que
también es rica de dones, está viva,
en crecimiento y en diálogo
constructivo con las distintas
confesiones y religiones con las que
comparte esta maravillosa tierra.

Precisamente por esto, quisiera
comentar las mismas palabras,
inspirándome en la belleza de esta
ciudad y en las grandes y osadas
arquitecturas que contribuyen a
hacerla tan famosa y fascinante,
comenzando por el impresionante
complejo del Estadio Nacional en el
que nos encontramos. Y quisiera
hacerlo recordando que, en última
instancia, incluso en el origen de
estas imponentes construcciones —
como en el de cualquier otro
proyecto que deja una huella positiva



en este mundo—, no está en primer
lugar, como muchos piensan, el
dinero, ni la técnica, ni siquiera la
ingeniería —todos medios útiles,
muy útiles—, sino en definitiva está
el amor, “el amor que construye”.

Quizás alguno pudiera pensar que se
trata de una afirmación ingenua,
pero si lo reflexionamos
detenidamente, no es así. De hecho,
no existe una obra buena detrás de la
cual no haya, tal vez, personas
brillantes, fuertes, ricas, creativas,
aunque sean siempre mujeres y
hombres frágiles, como nosotros,
para los cuales sin el amor no hay
vida, ni impulso, ni razón para
actuar, ni fuerza para construir.

Queridos hermanos y hermanas, si
algo bueno existe y permanece en
este mundo, es sólo porque, en
múltiples y variadas circunstancias,
el amor ha prevalecido sobre el odio,
la solidaridad sobre la indiferencia,



la generosidad sobre el egoísmo. Si
no fuera por eso, aquí nadie habría
podido hacer crecer una metrópolis
tan grande, los arquitectos no
habrían hecho proyectos, los obreros
no habrían trabajado y nada se
habría podido realizar.

Así pues, lo que nosotros vemos es
un signo, y detrás de cada una de las
obras que tenemos ante nosotros hay
muchas historias de amor por
descubrir. Historias de hombres y
mujeres unidos entre sí en una
comunidad; de ciudadanos
comprometidos con su país; de
madres y padres preocupados por
sus familias; de profesionales y
trabajadores de todo tipo y grado,
implicados sinceramente en sus
diversos roles y tareas. Y es bueno
que aprendamos a interpretar estas
historias, escritas en las fachadas de
nuestras casas y en los trazados de
nuestras calles, y a transmitir su
memoria, para recordarnos que nada



que sea perdurable nace y crece sin
amor.

A veces sucede que la grandeza y la
imponencia de nuestros proyectos
pueden hacernos olvidar esto,
engañándonos al pensar que
podemos ser los autores de nosotros
mismos, de nuestra riqueza, de
nuestro bienestar, de nuestra
felicidad; sin embargo, al final la vida
acaba siempre por devolvernos a la
única realidad, la de que sin amor no
somos nada.

La fe, pues, nos confirma y nos
ilumina aún más sobre esta certeza,
porque nos dice que en la raíz de
nuestra capacidad de amar y de ser
amados está Dios mismo, que con
corazón de Padre nos deseó y nos
llamó a la existencia de modo
totalmente gratuito (cf. 1 Co 8,6) y
que, de manera igualmente gratuita,
nos ha redimido y liberado del
pecado y de la muerte, mediante la



muerte y resurrección de su Hijo
Unigénito. En Él, en Jesús, está el
origen y el cumplimiento de todo lo
que somos y lo que podemos llegar a
ser.

Así, en nuestro amor vemos un
reflejo del amor de Dios, como
afirmó san Juan Pablo II con ocasión
de su visita a esta tierra, añadiendo
una frase importante, a saber, que
“por eso el amor se caracteriza por
un profundo respeto a todos los
hombres, independientemente de su
raza, de su credo o de cualquier
aspecto que les pudiera hacer
diferentes de nosotros” (cf. Homilía
de la Santa Misa en el Estadio
Nacional de Singapur, 20 noviembre
1986).

Hermanos y hermanas, estas son
unas palabras importantes para
nosotros porque, más allá de lo
maravillados que nos sentimos ante
las obras creadas por el hombre, nos



recuerda que hay una maravilla
todavía más grande, que hay que
abrazar con admiración y respeto
aún mayores. Se trata de los
hermanos y hermanas que
encontramos cada día en nuestro
camino, sin preferencias ni
diferencias. Testimonio de ello lo dan
la sociedad y la Iglesia de Singapur,
étnicamente tan diversas y, sin
embargo, tan unidas y solidarias.

¿Cuál es el edificio más hermoso, el
tesoro más precioso, la inversión más
rentable a los ojos de Dios? Somos
nosotros, somos todos nosotros, hijos
amados de un mismo Padre (cf. Lc
6,36), llamados a su vez a difundir el
amor. De ello nos hablan las lecturas
de esta Santa Misa que desde
distintos puntos de vista describen la
misma realidad, es decir, que la
caridad es dulce al respetar la
vulnerabilidad de los débiles (cf. 1 Co
8,13), es providente al conocer y
acompañar a los que se sienten



inseguros en el camino de la vida (cf. 
Sal 138), es magnánima y
benevolente al perdonar más allá de
todo cálculo y medida (cf. Lc 6,27-38).

El amor que Dios nos muestra, y que
a su vez nos invita a practicar, actúa
de este modo: “responde
generosamente a las necesidades de
los pobres, se caracteriza por la
piedad hacia los que sufren, está
dispuesto a ofrecer hospitalidad, es
fiel en los momentos difíciles, está
siempre dispuesto a perdonar, a
esperar”, perdonar y esperar hasta el
punto “de corresponder con una
bendición a una blasfemia, esta es la
esencia del Evangelio” (cf. S. Juan
Pablo II, Homilía de la Santa Misa en
el Estadio Nacional de Singapur, 20
noviembre 1986).

Esto lo podemos constatar en
numerosos santos, hombres y
mujeres conquistados por el Dios de
la misericordia, hasta el punto de



convertirse en su reflejo, en su eco,
en su imagen viva. Y quisiera, para
terminar, mencionar a dos de ellos.

La primera es María, cuyo Dulce
Nombre celebramos hoy. ¡A cuántas
personas su apoyo y su presencia
han dado y siguen dando esperanza!,
¡en cuántos labios su nombre ha
aparecido y aparece en momentos de
alegría y también de dolor! Y esto
sucede porque en ella, en María,
vemos el amor del Padre
manifestado en una de las formas
más bellas y totales: la de la ternura
―¡no olvidemos la ternura!― la
ternura de una madre, que todo lo
comprende y lo perdona todo, y que
nunca nos abandona. Por eso nos
encomendamos a ella.

El segundo es un santo muy querido
en esta tierra, que encontró aquí
hospitalidad muchas veces durante
sus viajes misioneros. Hablo de san
Francisco Javier, que fue recibido en



esta tierra en numerosas ocasiones,
la última de ellas el 21 de julio de
1552.

De él nos ha quedado una hermosa
carta dirigida a san Ignacio y a los
primeros compañeros, en la que
expresa su deseo de ir a todas las
universidades de su tiempo «dando
voces, como hombre que tiene
perdido el juicio, […] a los que tienen
más letras que voluntad», para que
se sientan impulsados a hacerse
misioneros por amor a sus
hermanos, diciendo desde el fondo
de su corazón: «“Señor, aquí estoy,
¿qué quieres que yo haga?”» (Carta
desde Cochín, enero de 1544).

También nosotros podríamos hacer
nuestras estas palabras, siguiendo su
ejemplo y el de María: “Señor, aquí
estoy, ¿qué quieres que haga?”. Que
estas palabras nos acompañen no
sólo en estos días, sino siempre,
como un compromiso constante de



escuchar y responder con prontitud
a las invitaciones al amor y a la
justicia, invitaciones que también
hoy nos siguen llegando desde la
infinita caridad de Dios.

Viernes 13 de septiembre de 2024
Singapur - Roma

Encuentro interreligioso con
jóvenes en el “Colegio Católico
Junior”

Muchas gracias. Gracias por vuestras
palabras.

Tres de las palabras que han dicho
me han impactado: «críticos de
salón», «zona de confort» y
«tecnología» como deber de usarla y
también el riesgo de utilizarla. Este
es el discurso que tenía preparado,
pero ahora sigamos
[espontáneamente].

La juventud es valiente y a la
juventud le gusta encaminarse hacia



la verdad. Abrirse camino, ser
creativa. Y la juventud debe tener
cuidado de no caer en lo que tú has
señalado: ser «críticos de salón»,
palabras y más palabras. Sí, un joven
debe ser crítico. Un joven que no
critica no va por buen camino. Pero
debe ser constructivo en su crítica,
porque hay también una crítica
destructiva; la de aquel que hace
muchas críticas, pero no construye
un camino nuevo. Les pregunto a
todos los jóvenes, a cada uno: ¿eres
crítico? ¿Tienes el valor de criticar y
también el valor de dejar que los
demás te critiquen? Porque si tú
criticas el otro también te critica.
Este es el diálogo sincero entre los
jóvenes.

Los jóvenes deben tener el valor
suficiente de construir, de avanzar y
de salir de las zonas “confortables”.
Un joven que elige siempre pasar su
vida de manera “confortable”, es un
joven que engorda. Pero no engorda



su barriga, sino engorda su mente.
Por eso les digo a los jóvenes:
“¡Arriésguense, salgan! ¡No tengan
miedo!” El miedo es una actitud
dictatorial que te vuelve paralítico, te
produce parálisis. Es verdad que los
jóvenes se equivocan muchas veces,
muchas, y sería bueno que cada uno
de nosotros, cada uno de ustedes,
jóvenes, pensara: ¿cuántas veces me
he equivocado? Me he equivocado
porque empecé a caminar y cometí
errores en el camino. Y esto es
normal; lo importante es darse
cuenta de que uno se ha equivocado.
Les hago una pregunta, a ver quién
de ustedes me la contesta. ¿Qué es
peor? ¿Cometer un error porque he
tomado un camino, o no cometerlo
porque me quedo encerrado en casa?
Todos, ¡lo segundo! Un joven que no
se arriesga, que tiene miedo de
equivocarse es un viejo ¿Entienden?
Ustedes han hablado de los medios
de comunicación, hoy hay muchas
facilidades, muchas posibilidades de



utilizar los medios de comunicación,
el teléfono móvil, la televisión. Les
pregunto: ¿es bueno utilizar los
medios de comunicación o no es
bueno? Pensemos: un joven que no
usa los medios, ¿cómo es ese joven?
Cerrado. Y un joven que vive
totalmente esclavizado a los medios,
¿cómo es? Es un joven desordenado.
Todos los jóvenes deben utilizar los
medios de comunicación, pero
utilizar los medios de comunicación
para que los ayuden a ir adelante, no
para que los esclavicen. Understood?
¿Están de acuerdo o en desacuerdo?

Una de las cosas que más me ha
impresionado de ustedes, los jóvenes,
que están aquí, es la capacidad de
diálogo interreligioso. Y esto es muy
importante, porque si empiezan a
discutir —“mi religión es más
importante que la tuya”, “La mía es
la verdadera, en cambio la tuya no es
verdadera”—. ¿Adónde lleva todo
esto? ¿A dónde?, que alguien



responda ¿a dónde? [alguien
responde: “A la destrucción”]. Y así
es. Todas las religiones son un
camino para llegar a Dios. Y, hago
una comparación, son como
diferentes lenguas, como distintos
idiomas, para llegar allí. Porque Dios
es Dios para todos. Y por eso, porque
es Dios para todos, todos somos hijos
de Dios. “¡Pero mi Dios es más
importante que el tuyo!” ¿Eso es
cierto? Sólo hay un Dios, y nosotros,
nuestras religiones son lenguas,
caminos para llegar a Dios. Uno es
sijs, otro, musulmán, hindú,
cristiano; aunque son caminos
diferentes. Understood? Sin embargo,
para el diálogo interreligioso entre
los jóvenes se requiere valentía.
Porque la juventud es la edad de la
valentía. Pero mientras podrías tener
esa valentía para hacer cosas que no
te ayudarían, sería mejor tener
valentía para avanzar y para el
diálogo.



Una cosa que ayuda mucho es el
respeto, el dialogo. Les diré algo. No
sé si pasa aquí, en esta ciudad, pero
en otras ciudades sí. Entre los
jóvenes hay una cosa muy fea, que es
el bullying. Les pregunto, ¿quién es el
más valiente o la más valiente para
decirme lo que piensa sobre el 
bullying? ―[algunos jóvenes
responden]―. Me gusta, cada uno ha
dado una definición con un aspecto
diferente del bullying. Pero siempre,
ya sea acoso verbal o físico, siempre
es una agresión. Siempre. Y piensen,
en las escuelas o en los grupos de
jóvenes o de niños, el bullying se lo
hacen a los que son más débiles. Por
ejemplo, con un niño o una niña
discapacitados. ¡Y nosotros hemos
visto aquí ese hermoso baile con
niños discapacitados! Cada uno
tenemos nuestras propias
capacidades y también
discapacidades. ¿Tenemos todos
capacidades? [responden: “Yes!”] ¿Y
tenemos todos discapacidades?



[responden: “Yes!”] ¿Incluso el Papa? 
Yes, all, all! Y así como tenemos
nuestras discapacidades, debemos
respetar las discapacidades de los
demás. Do you agree? Y esto es
importante; ¿por qué lo digo? Porque
superar estas cosas ayuda en lo que
ustedes hacen, el diálogo
interreligioso. Porque el diálogo
interreligioso se construye con el
respeto a los demás. Y esto es muy
importante.

¿Alguna pregunta?, ¿No? Quiero
darles las gracias y repetir lo que nos
dijo Raaj: nos ha dicho que hagamos
todo lo posible por mantener una
actitud valiente y promover un
espacio en el que los jóvenes puedan
entrar y dialogar. Porque vuestro
diálogo es un diálogo que genera un
camino, que marca el camino. Y si
ahora dialogan como jóvenes,
dialogarán también como adultos,
como ciudadanos, como políticos. Y
quisiera decirles algo que la historia



nos enseña: que todas las dictaduras
que ha habido, lo primero que hacen
es cortar el diálogo.

Les agradezco estas preguntas y me
siento contento de encontrar a los
jóvenes, de encontrar a estos
valientes, casi “sinvergüenzas”, ¡pero
son buenos! Les deseo a todos
ustedes, jóvenes, que sigan adelante
con esperanza y que no retrocedan.
¡Asuman riesgos! De lo contrario, ¡les
crecerá la barriga! God bless you and
pray for me, I do for you.

Y ahora, en silencio, recemos unos
por otros. En silencio.

Que Dios nos bendiga a todos. Y
cuando pase algún tiempo y ustedes
ya no sean jóvenes, se harán
mayores y serán también abuelos;
enséñenles todas estas cosas a los
niños. God bless you and pray for me,
don’t forget! But pray for me, not
against!



Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/asia-papa-
francisco-viaje-apostolico/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/asia-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-ni/article/asia-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-ni/article/asia-papa-francisco-viaje-apostolico/

	Viaje del Papa Francisco a Indonesia, Papúa Nueva Guinea, Timor Oriental y Singapur

