opusdei.org

«La fidelidad en la
espera afina los
sentidos
espirituales»

Durante la catequesis sobre la
ancianidad el Papa se detuvo en
las figuras de Simeodn y Ana.
Ambos son presentados en el
Evangelio como dos ancianos
que cuya “razon de vivir” era
“esperar la visita de Dios”. Dijo
que era importante mirar el
modo en el que lo hicieron:
“llenos de vitalidad espiritual,
en una actitud de oracion y
servicio”. Tanto es asi que
supieron reconocer al final de
sus vidas al mesias.



30/03/2022

Queridos hermanos y hermanas:

En nuestro itinerario de catequesis
sobre el tema de la ancianidad, hoy
miramos al tierno cuadro pintado
por el evangelista san Lucas, que
llama a escena a dos figuras de
ancianos, Simedn y Ana. Su razén de
vida, antes de despedirse de este
mundo, es la espera de la visita de
Dios. Esperaban que Dios viniera a
visitarles, es decir Jesus. Simedn
sabe, por una premonicion del
Espiritu Santo, que no morira antes
de haber visto al Mesias. Ana iba
cada dia al templo dedicandose a su
servicio. Ambos reconocen la
presencia del Sefior en el nifio Jesus,
que colma de consuelo su larga
espera y serena su despedida de la
vida. Esta es una escena de
encuentro con Jesus, y de despedida.



¢Qué podemos aprender de estas dos
figuras de ancianos llenos de
vitalidad espiritual?

Primero, aprendemos que la
fidelidad de la espera afina los
sentidos. Por otro lado, lo sabemos, el
Espiritu Santo hace precisamente
esto: ilumina los sentidos. En el
antiguo himno Veni Creator Spiritus,
con el que invocamos todavia hoy al
Espiritu Santo, decimos: «Accende
lumen sensibus», enciende una luz
para los sentidos, ilumina nuestros
sentidos. El Espiritu es capaz de
hacer esto: agudiza los sentidos del
alma, no obstante los limites y las
heridas de los sentidos del cuerpo. La
vejez debilita, de una manera u otra,
la sensibilidad del cuerpo: uno es
mas ciego, otro mas sordo... Sin
embargo, una vejez que se ha
ejercitado en la espera de la visita de
Dios no perdera su paso: es mas,
estara también mas preparada a


https://multimedia.opusdei.org/dm/dev5.html#i205

acogerla, tendra mas sensibilidad
para acoger al Sefior cuando pasa.

Recordemos que una actitud del
cristiano es estar atento a las visitas
del Sefior, porque el Sefior pasa en
nuestra vida con las inspiraciones,
con la invitacion a ser mejores. Y san
Agustin decia: “Tengo miedo de Dios
cuando pasa” — “¢Pero por qué tienes
miedo? — “Si, tengo miedo de no
darme cuenta y dejarlo pasar”. Es el
Espiritu Santo que prepara los
sentidos para entender cuando el
Sefior nos esta visitando, como hizo
con Simeon y Ana.

Hoy mas que nunca necesitamos
esto: necesitamos una vejez dotada de
sentidos espirituales vivos y capaz de
reconocer los signos de Dios, es mas,
el Signo de Dios, que es Jesus. Un
signo que nos pone en Crisis,
siempre: Jesus nos pone en Crisis
porque es «sefial de

contradiccion» (Lc 2,34), pero que



nos llena de alegria. Porque la crisis
no te lleva a la tristeza
necesariamente, no: estar en crisis,
sirviendo al Senor, muchas veces te
da paz y alegria.

La anestesia de los sentidos
espirituales —y esto es feo— la
anestesia de los sentidos espirituales,
en la excitacion y en el
entumecimiento de los corporales, es
un sindrome generalizado en una
sociedad que cultiva la ilusion de la
eterna juventud, y su rasgo mas
peligroso esta en el hecho de que esta
es mayoritariamente inconsciente.
No nos damos cuenta de estar
anestesiados. Y esto sucede: siempre
ha sucedido y sucede en nuestra
época. Los sentidos anestesiados, sin
entender qué sucede; los sentidos
interiores, los sentidos del espiritu
para entender la presencia de Dios o
la presencia del mal, anestesiados, no
distinguen.



Cuando pierdes la sensibilidad del
tacto o del gusto, te das cuenta
enseguida. Sin embargo, la del alma,
esa sensibilidad del alma puedes
ignorarla durante mucho tiempo,
vivir sin darte cuenta de que has
perdido la sensibilidad del alma. Esta
no se refiere simplemente al
pensamiento de Dios o de la religion.

La insensibilidad de los sentidos
espirituales se refiere a la compasion
y la piedad, la vergienza y el
remordimiento, la fidelidad y la
entrega, la ternura y el honor, la
responsabilidad propia y el dolor
ajeno. Es curioso: la insensibilidad
no te hace entender la compasion, no
te hace entender la piedad, no te
hace sentir vergiienza o
remordimiento por haber hecho algo
malo. Es asi: los sentidos espirituales
anestesiados confunden todo y uno
no siente, espiritualmente, cosas del
estilo. Y la vejez se convierte, por asi
decir, en la primera pérdida, la



primera victima de esta pérdida de
sensibilidad.

En una sociedad que ejerce
principalmente la sensibilidad por el
disfrute, disminuye la atencion a los
fragiles y prevalece la competencia
de los vencedores. Y asi se pierde la
sensibilidad. Ciertamente, la retdrica
de la inclusion es la formula de rito
de todo discurso politicamente
correcto. Pero todavia no trae una
real correccion en las practicas de la
convivencia normal: cuesta que
crezca una cultura de la ternura
social. No: el espiritu de la
fraternidad humana —que me ha
parecido necesario reiterar con
fuerza— es como un vestido en
desuso, para admirar, si, pero... en
un museo. Se pierde la sensibilidad
humana, se pierden estos
movimientos del espiritu que nos
hacen humanos.



Es verdad, en la vida real podemos
observar, con gratitud conmovida,
muchos jovenes capaces de honrar
hasta al fondo esta fraternidad. Pero
precisamente aqui esta el problema:
existe un descarte, un descarte
culpable, entre el testimonio de esta
savia vital de la ternura social y el
conformismo que impone a la
juventud definirse de una forma
completamente diferente. ;Qué
podemos hacer para colmar este
descarte?

De la historia de Simedn y Ana, pero
también de otras historias biblicas de
la edad anciana sensible al Espiritu,
viene una indicacion escondida que
merece ser llevada a primer plano.
¢En qué consiste, concretamente, la
revelacion que enciende la
sensibilidad de Simedn y Ana?
Consiste en el reconocer en un nifno,
que ellos no han generado y que ven
por primera vez, el signo seguro de la
visita de Dios. Ellos aceptan no ser



protagonistas, sino solo testigos. Y
cuando un individuo acepta no ser
protagonista, sino que se involucra
como testigo, la cosa va bien: ese
hombre o esa mujer estd madurando
bien. Pero si tiene siempre ganas de
ser protagonista no madurara nunca
este camino hacia la plenitud de la
vejez.

La visita de Dios no se encarna en su
vida, de los que quieren ser
protagonistas y nunca testigos, no los
lleva a la escena como salvadores:
Dios no se hace carne en su
generacion, sino en la generacion
que debe venir. Pierden el espiritu,
pierden las ganas de vivir con
madurez y, como se dice
normalmente, se vive con
superficialidad. Es la gran
generacion de los superficiales, que
no se permiten sentir las cosas con la
sensibilidad del espiritu. ¢Pero por
qué no se lo permiten? En parte por
pereza, y en parte porque ya no



pueden: la han perdido. Es feo
cuando una civilizacion pierde la
sensibilidad del espiritu.

Sin embargo, es muy bonito cuando
encontramos ancianos como Simeon
y Ana que conservan esta
sensibilidad del espiritu y son
capaces de entender las diferentes
situaciones, como estos dos
entendieron que esta situacion que
estaba ante ellos era la manifestacion
del Mesias. Ningun resentimiento y
ninguna recriminacion por esto,
cuando estoy en este estado de
quietud.

Sin embargo, gran conmocion y gran
consolacion cuando los sentidos
espirituales estan todavia vivos. La
conmocion y la consolacion de poder
ver y anunciar que la historia de su
generacion no se ha perdido o
malgastado, precisamente gracias a
un evento que se hace carne y se
manifiesta en la generacion que



sigue. Y esto es 1o que siente un
anciano cuando los nietos van a
hablar con él: se siente reavivar. “Ah,
mi vida esta todavia aqui”.

Es muy importante ir donde los
ancianos, es muy importante
escucharlos. Es muy importante
hablar con ellos, porque tiene lugar
este intercambio de civilizacion, este
intercambio de madurez entre
jovenes y ancianos. Y asi, nuestra
civilizacion va hacia delante de
forma madura.

Solo la vejez espiritual puede dar
este testimonio, humilde y
deslumbrante, haciéndola autorizada
y ejemplar para todos. La vejez que
ha cultivado la sensibilidad del alma
apaga toda envidia entre las
generaciones, todo resentimiento,
toda recriminacion por una venida
de Dios en la generacion venidera,
que llega junto con la despedida de la
propia. Y esto es lo que sucede a un



anciano abierto con un joven abierto:
se despide de la vida, pero
entregando —entre comillas— la
propia vida a la nueva generacion. Y
esta es la despedida de Simedn y
Ana: “Ahora puedo ir en paz”.

La sensibilidad espiritual de la edad
anciana es capaz de abatir la
competicion y el conflicto entre las
generaciones de forma creible y
definitiva. Supera, esta sensibilidad:
los ancianos, con esta sensibilidad,
superan el conflicto, van mas alla,
van a la unidad, no al conflicto. Esto
ciertamente es imposible para los
hombres, pero es posible para Dios.
iY hoy necesitamos mucho de la
sensibilidad del espiritu, de la
madurez del espiritu, necesitamos
ancianos sabios, maduros en el
espiritu que nos den una esperanza
para la vida!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/ancianos-
fidelidad-papa-francisco/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/ancianos-fidelidad-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ni/article/ancianos-fidelidad-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ni/article/ancianos-fidelidad-papa-francisco/

	«La fidelidad en la espera afina los sentidos espirituales»

