opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (VII): la
vocacion
matrimonial

Dios bendice la normalidad de
la vida familiar y quiere habitar
en ella. Un paseo por el libro de
Tobias puede ayudar a
redescubrirlo.

15/04/2019

Escucha el articulo Algo grande y
que sea amor (VII): 1a vocacion
matrimonial



Descarga el libro electronico: «Algo
grande y que sea amor»

Cuando san Josemaria empezo a
hablar de vocaciéon al matrimonio,
hace ya casi un siglo, la union de
estos dos conceptos solia generar
desconcierto, cuando no hilaridad:
como si hablara de un pajaro sin alas
0 de una rueda cuadrada. «;Te ries
porque te digo que tienes “vocacion
matrimonial”? —Pues la tienes: asi,
vocacion»[1]. En la mentalidad de
entonces, y a veces aun en la de hoy,
“tener vocacion” significaba dejar la
normalidad de la vida para poder
servir a Dios y a la Iglesia. Dejar de
un modo u otro lo habitual, que para
la mayor parte de las personas pasa
por tener familia, hijos, casa, trabajo,
compras, facturas, lavadoras,
imprevistos, risas, peleas entre


https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/

hermanos, tardes en urgencias,
sobras en la nevera.

Todo este sinfin de cosas, variado e
imprevisible como la vida misma, no
solo cabe en esa “rueda cuadrada” de
la vocacion matrimonial sino que
encuentra en ella su mejor version
posible. El «sentido vocacional del
matrimonio»[2] parte precisamente
de la conviccion de que Dios bendice
la normalidad de la vida familiar y
quiere habitar en ella. «Tu eres el
Santo y habitas entre las alabanzas
de Israel», dice el salmo que Jesus
incoa desde la Cruz (Sal 22,4). Dios, el
Santo, quiere vivir en medio de las
vidas normalisimas de las familias.
Vidas llamadas a convertirse, por el
carifio, en alabanzas a El: en cielo,
aun con todos los “defectos de
fabricacion” de esta sede provisional
que es la vida. Por eso, «no dejes ir
un dia / sin cojerle un secreto, grande
0 breve. / Sea tu vida alerta /
descubrimiento cotidiano. / Por cada



miga de pan duro / que te dé Dios, tu
dale / el diamante mas fresco de tu
alma»[3].

Que tengas un buen viaje

Aquel joven se reia al oir hablar de
vocacion matrimonial, pero no pudo
evitar quedarse pensativo. La
“provocacion” iba acompaifada, por
lo demas, de un consejo: «Enco-
miéndate a San Rafael, para que te
conduzca castamente hasta el fin del
camino, como a Tobias»[4]. Aludia
asi san Josemaria al unico relato de
la Biblia que habla de este Arcangel,
por quien tenia un especial carifio;
tanto, que le confié desde muy
pronto su apostolado con los
jovenes[5]. «Es encantador el libro de
Tobias»[6], decia una vez. Aunque
todo el relato del libro gira en torno a
un viaje, de hecho nos permite entrar
de lleno en la vida de dos hogares, y
asistir al nacimiento de un tercero. E
incluso el viaje mismo participa de



ese ambiente casero, con un detalle
que no ha pasado desapercibido a los
artistas a lo largo de los siglos: este
libro es también el unico lugar de la
Escritura en el que aparece un perro
doméstico, que acomparia a Tobias y
a san Rafael de inicio a fin de su
periplo (cfr. Tb 6,1; 11,4).

Al marcharse Tobias, su padre lo
bendice con estas palabras: «Que el
Dios del cielo os proteja y devuelva
sanos. Que su dngel os acompafie y
proteja» (Th 5,17). San Josemaria las
parafraseaba al dar su bendicion a
quienes emprendian un viaje: «que
el Sefior esté en tu camino, y su angel
te acompafie»[7]. Y viaje —el
verdadero viaje, el mas decisivo— es
el camino de la vida, por el que
caminan juntos quienes se entregan
mutuamente en el matrimonio,
respondiendo a un suefio de Dios que
se remonta al origen del mundo[8].
Qué necesario es, pues, descubrir a
los jovenes, y redescubrir también a



la vuelta de muchos afios de viaje, «la
belleza de la vocacion a formar una
familia cristiana»[9]: la llamada a
una santidad que no es de segunda,
sino de primera.

Cuando verdaderamente empieza
la vida

La vocacion personal despierta con
un descubrimiento sencillo pero
cargado de consecuencias: la
conviccion de que el sentido, la
verdad de nuestra vida, no consiste
en vivir para nosotros mismos, para
nuestras cosas, sino para los demas.
Uno descubre que en su vida ha
recibido mucho amor y que esta
llamado a eso mismo: a dar amor. Y
que solo asi se encontrara
verdaderamente a si mismo. Dar
amor, no simplemente en los ratos
libres, como para tranquilizar la
conciencia: convertir el amor en
nuestro proyecto vital, en el centro
de gravedad de todos los demas



proyectos (los que logren quedarse
en Orbita).

Antes y después de su matrimonio
con Sara, el joven Tobias recibe
varios consejos en esa direccion: son
llamadas a lo mas noble que hay en
él. Su padre Tobit, que le envia de
viaje para procurarle un dinero de
cara al futuro (cfr. Tb 4,2), se
preocupa por transmitirle en primer
lugar su herencia mas importante; lo
que €l ha valorado mas en su vida:
«Respeta a tu madre, no la
abandones mientras viva.
Complacela, no entristezcas nunca su
corazon (...). Guardate, hijo, de la
fornicacion (...). Si algo te sobra, dalo
con generosidad al pobre, y que tu
0jo no mire cuando des limosna (...).
Alaba al Sefior Dios en todo tiempo,
ruégale que oriente tu conducta. Asi
tendras éxito en tus empresas y
proyectos» (Th 4,3-19). Semanas mas
tarde, Tobias, recién casado,
emprende el camino de vuelta a la



casa de sus padres, y su nueva suegra
Edna se despide asi de él: «Delante
del Sefior te confio a mi hija. No le
hagas dafio jamas. Ve en paz, hijo.
Desde ahora soy tu madre y Sara tu
mujer» (Th 10,13).

«No entristezcas su corazon (...). No
le hagas dafio jamas». Dios llama a
los esposos a protegerse, a cuidarse,
a desvivirse: ahi radica el secreto de
su realizacion personal, que
precisamente por eso no puede ser
solo autorealizacion. Vivir, en toda la
profundidad del término, significa
dar vida. Asi vivio Jesus: «yo he
venido para que tengan vida y la
tengan en abundancia» (Jn 10,10). Asi
vivieron también San José y Santa
Maria, con el amor mas sencillo,
tierno y delicado que habra existido
sobre la tierra, cuidando el uno del
otro, y cuidando sobre todo de la
Vida hecha carne. Y asi quiere Dios
que vivamos sus discipulos, para que
alli donde estemos irradiemos su



alegria, sus ganas de vivir. Ese es el
nucleo del sentido de mision
cristiano.

«Nuestras ciudades —dice el Papa
Francisco— se han desertificado por
falta de amor, por falta de sonrisas.
Muchas diversiones, muchas,
muchas cosas para perder el tiempo,
para hacer reir, pero falta el amor. Y
es especialmente la familia, y es
jespecialmente la familia! aquel
papa, aquella mama que trabajan y
con los nifios... La sonrisa de una
familia es capaz de vencer esta
desertificacion de nuestras ciudades,
y esta es la victoria del amor de la
familia. Ninguna ingenieria
econdmica y politica es capaz de
reemplazar esta aportacion de las
familias. El proyecto de Babel edifica
rascacielos sin vida. El Espiritu de
Dios, en cambio, hace florecer los
desiertos»[10].



Vivir significa dar vida. Este
descubrimiento, que puede darse ya
en la adolescencia, pero que a veces
no llega hasta muy tarde, marca el
verdadero paso de la infancia a la
madurez humana. Se podria decir
que solo entonces uno empieza a ser
verdaderamente persona; que solo
entonces empieza verdaderamente la
vida. Porque «vivir es desear mas,
siempre mas; desear, no por apetito,
sino por ilusion. La ilusion, ésta es la
senal de vida; amar, esto es la vida.
Amar hasta el punto de poder darse
por lo amado. Poder olvidarse de si
mismo, esto es ser uno mismo; poder
morir por algo, esto es vivir. El que
solo piensa en sino es nadie, esta
vacio; el que no es capaz de sentir el
gusto de morir, es que ya esta
muerto. Solo el que puede sentirlo, el
que puede olvidarse a si mismo, el
que puede darse, el que ama, en una
palabra, esta vivo. Y entonces no
tiene sino que echar a andar»[11].



El alcance de un si

Desde esta luz, la vocacion
matrimonial aparece como algo bien
distinto de «un impulso hacia la
propia satisfacciéon, o un mero
recurso para completar egoistamente
la propia personalidad»[12]. Sin
duda, la personalidad solo se
despliega verdaderamente cuando
uno es capaz de entregarse a otra
persona. La vida matrimonial,
ademas, es fuente de muchas
satisfacciones y alegrias; pero a nadie
se le escapa que trae consigo también
problemas, exigencias, decepciones.
No se le escapa a nadie y, sin
embargo, qué facil es “escaparse” de
esa cara menos bonita del amor: qué
facil es desdefar las migas de pan
duro.

Un contraste puede ayudar a
considerarlo. Por un lado, la
perfeccion sin tacha de ciertas
celebraciones de bodas, estudiadas



hasta el ultimo milimetro para dar
toda la solemnidad posible a un
evento unico en la vida, y quiza
también para afianzar el prestigio
social de la familia. Por otro, el
desencanto y el descuido que
facilmente pueden filtrarse a la
vuelta de los meses o de los anos,
ante la imperfeccion de la vida
familiar en su despliegue cotidiano:
cuando surgen problemas, cuando se
descubren los defectos de la otra
persona, y uno y otro parecen
incapaces de hablar, de escucharse,
de curar heridas, de derrochar
carifio. Puede nublarse entonces el
«sentido vocacional del matrimonio»,
por el que se sabian llamados a dar
lo que son... a ser padre, madre,
marido, mujer... de vocacion. Y qué
lastima entonces: una familia a la
que Dios querria feliz, aun en medio
de las dificultades, se queda solo a
medio camino, “aguantando”. La
novedad que estaba queriendo nacer
en el mundo con su amor mutuo, con



su hogar... la novedad, la verdadera
vida, parece entonces estar en otra
parte. Y sin embargo esta a la vuelta
de la esquina, aunque la esquina esté
algo desconchada, como acaba por
sucederle a cualquier esquina, que
simplemente esta pidiendo un poco
de carifio y atencion.

El dia en que un hombre y una mujer
se casan, responden «si» a la
pregunta acerca de su amor
reciproco. Sin embargo, la verdadera
respuesta llega solo con la vida: la
respuesta se debe encarnar, se debe
hacer a fuego lento en el “para
siempre” de ese si mutuo. «Uno
siempre responde con su vida entera
a las preguntas mas importantes. No
importa lo que diga, no importa con
qué palabras y con qué argumentos
trate de defenderse. Al final, al final
de todo, uno responde a todas las
preguntas con los hechos de su vida
(...): ¢Quién eres?... ;Qué has querido
de verdad? (...) Uno al final responde



con su vida entera»[13]. Y ese side la
vida entera, conquistado una y otra
vez, se va volviendo cada vez mas
profundo y auténtico: va
transformando la inevitable
ingenuidad de los inicios en una
inocencia lucida, pero sin cinismo; en
un «si, carifio» que sabe, pero que
ama.

La profundidad de este si,
irrenunciable para encontrarse de
verdad con el amor, es también el
motivo por el que la Iglesia persiste a
contracorriente en su ensefianza
acerca del noviazgo y de la apertura
de los esposos a la vida. Aunque esto
le valga las criticas de trasnochada y
severa, insiste con paciencia porque
sabe que Dios la llama a custodiar el
amor personal, especialmente en su
«lugar nativo»[14]. La Iglesia no
defiende con esto una verdad
abstracta, como de manual: mas bien
protege la verdad concreta de las
vidas, de las familias; protege las



relaciones entre las personas de la
verdadera enfermedad mortal... un
veneno que se filtra sutilmente,
vestido al inicio de romance y de
triunfo, hasta desenmascararse de
golpe, quiza a la vuelta de los afios,
como una jaula insoportable, sobre
todo si se ha apoderado de los dos: el
egoismo.

Hay, si, una aparente magnanimidad
y alegria de vivir en quien se dice sin
mas: «voy a gozar todo lo que pueda
de mi cuerpo y de quien quiera
disfrutar conmigo». Es un modo de
ver la vida en el que se oye como un
eco del Génesis: la juventud es una
fruta sabrosa... (por qué no habria
de comerla? ;por qué querria Dios
quitarme esa dulzura de la boca?
(cfr. Gn 3,2.6). Los jovenes cristianos
no son de carton: sienten ese mismo
atractivo, pero adivinan algo de
espejismo; quieren ver con mas
profundidad. Con su esfuerzo por
guardar puro su amor, o por



reconquistar la inocencia que quiza
perdieron, se preparan para amar
sin poseer al otro, para amar sin
consumir. De un modo u otro, se
preguntan: «;con quién voy a
compartir estas ganas de vivir que
noto bullir dentro de mi? ;es
realmente esta la persona? ;de
verdad nos vamos a querer, o solo
nos deseamos?». Saben que con su
cuerpo van a dar también su
corazon, su persona, su libertad.
Saben que todo eso solo cabe
realmente dentro de un “si para
siempre”; saben que ni ellos ni nadie
valen menos que un si “sin términos
y condiciones”; y que a falta de una
decision asi no estan preparados
para hacer ese regalo, ni lo estan los
demas para recibirlo: seria un regalo
que los dejaria vacios por dentro,
aunque solo lo descubrieran con el
paso del tiempo.

La misma “logica” de fondo late en la
vocacion del célibe, que también ama



a Dios con su cuerpo, porque se lo
entrega dia a dia. Si, matrimonio y
celibato se iluminan y se necesitan
mutuamente, porque ambos irradian
la 16gica de una gratuidad que solo se
entiende desde Dios, desde la imagen
de si que Dios ha puesto en nosotros,
por la que nos sabemos un don,
vemos en los demas un don, y nos
sabemos llamados a dar vida: a los
padres, a los hijos, a los abuelos, a
todos.

Cuando Jesus revela esta
profundidad del amor, sus discipulos
se quedan perplejos, hasta el punto
de que tiene que decirles: «No todos
entienden esto; solo los que han
recibido ese don» (Mt 19,11). Los
jovenes y los padres cristianos,
aunque a veces puedan percibir
incomprension a su alrededor, deben
saber que en el fondo muchos los
admiran, aunque a veces no sepan
muy bien por qué. Los admiran
porque con su amor sincero estan



irradiando la alegria y la libertad del
amor de Dios, que laten «con
gemidos inefables» (Rm 8,26) en los
corazones de cada hombre y de cada
mujer.

Corazon que no quiera sufrir
dolores

El nombre de Rafael significa «Dios
cura», es decir, «Dios cuida». La
intervencion del Arcangel en la
historia compartida de Tobit, Ana,
Tobias y Sara presenta de modo
visible una realidad habitualmente
imperceptible: la proteccion de Dios
sobre las familias, la importancia que
Fl da a que salgan adelante felices
(cfr. Th 12,11-15). Dios quiere estar
cerca de nosotros, aunque a veces no
le dejemos, porque no queremos
verdaderamente tenerle cerca. En la
historia del hijo prdodigo, que se fue
«a un pais lejano» (Lc 15,13),
podemos reconocer no solo historias
individuales, sino también historias



sociales y culturales: un mundo que
se aleja de Dios y que se convierte asi
en un entorno hostil, en el que
muchas familias sufren, y a veces
naufragan. Con todo, como el padre
de la parabola, Dios no se cansa de
esperar, y siempre acaba dando con
el modo de habitar esas realidades, a
veces tragicas, volviendo al
encuentro de cada persona, aunque
sean muchas las heridas que curar.

También el libro de Tobias nos
muestra como la cercania y la
solicitud de Dios por las familias no
significa un amparo de toda
dificultad, interna y externa. Tobit,
por ejemplo, es un hombre integro,
incluso heroico, y sin embargo, Dios
permite que se quede ciego (cfr. Th
2,10). Su mujer tiene entonces que
conseguir ingresos para la familia, y
sucede que en una ocasion le
regalan, con la paga, un cabrito.
Tobit, quiza desde un humor algo
avinagrado por su minusvalia, cree



que su mujer lo ha robado, y desata
asi, sin querer, una tormenta
domeéstica. Nos lo cuenta él en
primera persona: «No la crei y,
avergonzado por su
comportamiento, insisti en que lo
devolviera a su duefio. Entonces ella
me replico: “¢Donde estan tus
limosnas y buenas obras? Ya ves de
qué te han servido”» (Tb 2,14). Ante
la dureza de esta respuesta, Tobit se
queda «con el alma llena de tristeza»;
se pone entonces a rezar entre
sollozos, y pide a Dios que le lleve
consigo (cfr. Tb 3,1-6).

Con todo, Tobit sigue esforzandose
por contentar a su mujer, aunque no
siempre lo logre. Asi, por ejemplo,
cuando Tobias esta ya emprendiendo
su camino de regreso, felizmente
casado y con el dinero que su padre
le habia encargado recuperar, su
madre Ana, que desde el inicio era
contraria a la idea del viaje, se teme
lo peor: «Mi hijo ha muerto. Mi hijo



ya no vive (...). jAy de mi, hijo, luz de
mis ojos! ¢Por qué te dejaria
marchar?». Tobit, que también esta
preocupado, intenta calmarla:
«jCalla!, mujer, no te preocupes.
Seguro que esta bien. Habran tenido
que retrasarse. Pero su compafiero es
hombre de confianza y pariente
nuestro. No te inquietes por él,
mujer, que volvera pronto». Sin
embargo, sus razones no surten
efecto. «iDéjame! No me vengas con
engafos. Mi hijo ha muerto»,
responde Ana. Con todo, en una
incoherencia muy maternal, sigue
secretamente esperando su regreso:
«dia tras dia se asomaba al camino
por donde su hijo habia marchado.
No hacia caso a nadie. Cuando se
ponia el sol, volvia a casa y pasaba
las noches sin poder dormir,
lamentandose y llorando» (Th 10,1-7).

Conmueve ver que, a distancia de
milenios, los problemas cotidianos de
las familias no han cambiado



demasiado. Incomprensiones, faltas
de comunicacion, angustias por los
hijos... «Tendria un pobre concepto
del matrimonio y del carifio humano
quien pensara que, al tropezar con
esas dificultades, el amor y el
contento se acaban»[15]. El
enamoramiento inicial —esa fuerza
que lleva a ilusionarse con el
proyecto de formar una familia—
tiende a dejar casi todos los defectos
del otro en un angulo muerto. Pero
bastan unas semanas de convivencia
constante para darse cuenta de que
nadie llego perfecto al dia de la boda,
y por eso la vida matrimonial es un
camino de conversion en tdndem, en
equipo. Con tal de que marido y
mujer se sigan dando cada dia una
nueva oportunidad, los corazones de
uno y otro se iran haciendo cada vez
mas bellos, aunque se mantengan, en
incluso cristalicen, algunos de sus
limites.



Dice una antigua cancion: «Corazon
que no quiera sufrir dolores, pase la
vida entera libre de amores»[16]. En
efecto, «<amar, de cualquier manera,
es ser vulnerable. Basta con que
amemos algo para que nuestro
corazon, con seguridad, se retuerzay,
posiblemente, se rompa. Si uno
quiere estar seguro de mantenerlo
intacto, no debe dar su corazon a
nadie, ni siquiera a un animal. Hay
que rodearlo cuidadosamente de
caprichos y de pequeiios lujos; evitar
todo compromiso; guardarlo a buen
recaudo bajo llave en el cofre o en el
ataud de nuestro egoismo»[17].
Ciertamente, no sucede a los
matrimonios como a Tobias y Sara,
que tienen que enfrentar un peligro
de muerte en su primera noche de
bodas, por la accion de un mal
espiritu (cfr. Tb 6,14-15; 7,11). Sin
embargo, el demonio del egoismo —
enfermedad mortal— atenaza
constantemente a todas las familias,
con la tentacion de «convertir en



montafias» 1o que no son mas que
«menudos roces sin
importancia»[18].

Por eso, qué importante es que
marido y mujer hablen con claridad,
aunque se trate de cosas fuertes,
para evitar que cada uno se vaya
atrincherando poco a poco detras de
un muro: para reconstruir una y otra
vez los sentimientos que hacen
posible el amor. Dice san Josemaria
que «refiir, siempre que no sea muy
frecuente, es también una
manifestacion de amor, casi una
necesidad» de los esposos[19]. E1
agua tiene que correr, porque
cuando se estanca se pudre. Qué
importante es también por eso que
los padres «encuentren tiempo para
estar con sus hijos y hablar con ellos,
(...) [para] reconocer la parte de
verdad -o la verdad entera- que
pueda haber en algunas de sus
rebeldias»[20]. Hablar, pues, y



convivir: entre marido y mujer, entre
padres e hijos.

Y hablar, sobre todo, con Dios, para
que pueda darnos sus luces:
«Lampara es tu palabra para mis
pasos, luz en mi sendero» (Sal
119,105). Aunque el relato biblico no
alcanza a mostrarnos los
desencuentros de Tobias y Sara,
podemos imaginar que los tendrian,
como Tobit y Ana, y como todas las
familias. Pero también podemos
imaginarlos muy unidos hasta el
final de sus vidas, porque vemos
nacer y crecer su matrimonio en la
intimidad con Dios. «Bendito seas,
Dios de nuestros padres, y bendito tu
nombre por siempre —rezan en su
noche de bodas—. Ten misericordia
de nosotros y haz que lleguemos
juntos a la vejez» (Tb 8,7).

KoKk

San Juan Pablo II, «el Papa de la
familia»[21], comparaba una vez el



amor esponsal del Cantar de los
Cantares con el amor de Tobias y
Sara. Los esposos del Cantar, decia,
«declaran mutuamente, con palabras
fogosas, su amor humano. Los
nuevos esposos del libro de Tobias
piden a Dios saber responder al
amor»[22]. Al acercar estos dos
retratos del amor matrimonial,
queria suscitar la pregunta: ;cudl de
los dos lo refleja mejor? La respuesta
es sencilla: ambos. El dia en que dos
corazones se encuentran, su
vocacion adquiere un rostro frescoy
joven, como el de los esposos del
Cantar. Pero ese rostro recupera su
juventud cada vez que, a lo largo de
la vida, uno y otro acogen de nuevo
su llamada a responder al amor. Y
entonces, si, ese amor es fuerte como
la muerte[23].

Carlos Ayxela




[1] San Josemaria, Camino, n. 27.

[2] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 30. Cfr. los nn. 22-30, que
comprenden la homilia “El
matrimonio, vocacion cristiana”.

[3] Juan Ramon Jiménez, Eternidades,
Madrid, 1918 p. 126 (a efectos de la j,
se conserva la peculiar ortografia del
original).

[4] Camino, n. 27. Cfr. también
Ibidem, n. 360.

[5] Cfr. San Josemaria, Apuntes
intimos, n. 1697 (10-X-1932), en A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 1, Rialp, Madrid 1997,
p. 477.

[6] San Josemaria, notas de una
meditacion, 12-X-1947, en Mientras
nos hablaba en el camino, p. 41 (AGP,
Biblioteca, P18).



[7] Cfr. Ibidem. «Yo, en el Ceremonial,
haciendo preceder a esta bendicion
una deprecacion a la Virgen, la he
puesto como bendicion del viaje:
Beata Maria intercedente, bene
ambules: et Dominus sit in itinere tuo,
et Angelus eius comitetur tecum [Que
por la intercesion de Santa Maria,
tengas un buen viaje: que el Sefior
esté en tu camino, y que su Angel te
acompaiie]».

[8] San Juan Pablo I llamaba por eso
al matrimonio “sacramento
primordial” (cfr. Audiencia, 20-
X-1982 y 23-V-1984).

[9] F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
I1-2017.

[10] Francisco, Audiencia, 2-IX-2015.

[11] J. Maragall, “Elogio del vivir” en
Vida escrita, Madrid, Aguilar, 1959, p.
105.

[12] Es Cristo que pasa, n. 43.



[13] S. Marali, El ultimo encuentro,
Salamandra, Barcelona, 2007, p. 107.

[14] F. Océriz, Carta pastoral, 4-
VI-2017.

[15] Es Cristo que pasa, n. 24.

[16] “A los arboles altos”, cancién
popular a la que san Josemaria alude
en Camino, n. 145.

[17] C.S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 1991, p. 135.

[18] Es Cristo que pasa, n. 23.
[19] Ibidem, n. 26.
[20] Ibidem, n. 27.

[21] Francisco, Homilia en la
canonizacion, 27-1V-2014.

[22] San Juan Pablo II, Audiencia, 27-
VI-1984.

[23] Cfr. Ibidem, y Ct 8,6.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/algo-grande-y-
que-sea-amor-la-vocacion-matrimonial/
(11/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/algo-grande-y-que-sea-amor-la-vocacion-matrimonial/
https://opusdei.org/es-ni/article/algo-grande-y-que-sea-amor-la-vocacion-matrimonial/
https://opusdei.org/es-ni/article/algo-grande-y-que-sea-amor-la-vocacion-matrimonial/

	Algo grande y que sea amor (VII): la vocación matrimonial

