
opusdei.org

La ternura de Dios
(V): “A mí me lo
hicisteis”: las obras
de misericordia
corporales

Este editorial trata de las obras
de misericordia corporales, que
sugirió Jesucristo. Un cristiano
no puede desentenderse de las
necesidades de los demás,
también de los desconocidos,
porque en ellos es Cristo quien
nos reclama ayuda.

11/08/2016



Nuestro Dios no se ha limitado a
decir que nos quiere. Él mismo nos
modeló a partir del polvo de la
tierra[1]; «fueron las manos de Dios
las que nos crearon: el Dios
artesano»[2]. Nos creó a su imagen y
semejanza, y aun quiso hacerse «uno
de los nuestros»[3]: el Verbo se hizo
carne, trabajó con sus manos, cargó
sobre sus espaldas toda la miseria de
los siglos, y quiso conservar por toda
la eternidad las llagas de su pasión,
como un signo permanente de su
amor fiel Por todo eso los cristianos
no solo nos llamamos hijos de Dios,
sino que lo somos[4]: para Dios, y
para sus hijos, el amor «nunca podrá
ser una palabra abstracta. Por su
misma naturaleza es vida concreta:
intenciones, actitudes,
comportamientos que se verifican en
el vivir cotidiano»[5]. San Josemaría
prevenía así ante «la mentalidad de
quienes ven el cristianismo como un
conjunto de prácticas o actos de
piedad, sin percibir su relación con



las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender las
necesidades de los demás y de
esforzarse por remediar las
injusticias. Diría que quien tiene esa
mentalidad no ha comprendido
todavía lo que significa que el Hijo de
Dios se haya encarnado, que haya
tomado cuerpo, alma y voz de
hombre, que haya participado en
nuestro destino hasta experimentar
el desgarramiento supremo de la
muerte»[6].

Llamados a la misericordia

En la escena del juicio final que Jesús
presenta en el Evangelio, tanto los
justos como los injustos se preguntan
perplejos, y preguntan al Señor,
cuándo le vieron hambriento,
desnudo, enfermo, y le auxiliaron, o
dejaron de hacerlo[7]. Y el Señor les
responde: «En verdad os digo que
cuanto hicisteis a uno de estos mis
hermanos más pequeños, a mí me lo



hicisteis» (Mt 25,40). No es un modo
bonito de decir, como si el Señor solo
nos animara a acordarnos de Él, y a
seguir su ejemplo de misericordia;
Jesús dice con solemnidad: «en
verdad os digo… a mí me lo
hicisteis». Él «se ha unido, en cierto
modo, con todo hombre»[8], porque
ha llevado el amor hasta el final:
«nadie tiene amor más grande que el
de dar uno la vida por sus
amigos» (Jn 15,13) Ser cristianos
significa entrar en esa
incondicionalidad del amor de Dios,
dejarse cautivar por «el amor
siempre más grande de Dios»[9].

En este pasaje del Evangelio, el Señor
habla de hambre, sed, peregrinaje,
desnudez, enfermedad y cárcel[10].
Las obras de misericordia siguen esta
misma pauta; los Padres de la Iglesia
las comentaron con frecuencia, e
iniciaron su desdoblamiento en
obras corporales y espirituales,
obviamente sin ánimo de abarcar



todas las situaciones de indigencia.
Con el correr de los siglos, se añadió
a las primeras el deber de dar
sepultura a los difuntos, con la
correspondiente obra espiritual: la
oración por vivos y difuntos. En los
próximos dos editoriales vamos a
recorrer estas obras en las que la
sabiduría cristiana ha sintetizado
nuestra vocación a la misericordia.
Porque de vocación se trata –y
vocación universal–, cuando el Señor
dice a sus discípulos de todos los
tiempos: «Sed misericordiosos como
vuestro Padre es misericordioso» (Lc
6,36). Las obras de misericordia
despliegan ante nosotros esa
llamada. «Sería bonito que os las
aprendierais de memoria –sugería
recientemente el Papa–, ¡así es más
fácil hacerlas!»[11].

Solidaridad en directo

Cuando, al repasar las obras de
misericordia corporales, miramos a



nuestro alrededor, en bastantes
partes del mundo constataremos
quizá en un primer momento que no
son frecuentes las situaciones para
ejercerlas. Siglos atrás la vida
humana estaba mucho más expuesta
a las fuerzas de la naturaleza, a la
arbitrariedad de los hombres, y a la
fragilidad del cuerpo; hoy, en cambio,
hay muchos países en los que
raramente se presentará –salvo en el
caso de emergencias o catástrofes
naturales– la necesidad inmediata de
dar sepultura a un difunto, o de dar
cobijo a alguien sin techo, porque la
propia organización de los Estados
provee este servicio. Y, sin embargo,
no son pocos los lugares de la tierra
en los que cada una de estas obras de
misericordia está a la orden del día.
E, incluso en los países más
desarrollados, junto a la provisión de
servicios de la asistencia social
existen muchas situaciones de gran
precariedad material –el así llamado 
cuarto mundo–.



A todos nos corresponde tomar
conciencia de estas realidades y
pensar en qué medida podemos
contribuir a remediarlas. «Hay que
abrir los ojos, hay que saber mirar a
nuestro alrededor y reconocer esas
llamadas que Dios nos dirige a través
de quienes nos rodean. No podemos
vivir de espaldas a la muchedumbre,
encerrados en nuestro pequeño
mundo. No fue así como vivió Jesús.
Los Evangelios nos hablan muchas
veces de su misericordia, de su
capacidad de participar en el dolor y
en las necesidades de los demás»[12].

Un primer movimiento de las obras
de misericordia corporales es la
solidaridad con todos los que sufren,
aunque no les conozcamos: «No solo
nos preocupan los problemas de
cada uno, sino que nos solidarizamos
plenamente con los otros ciudadanos
en las calamidades y desgracias
públicas, que nos afectan del mismo
modo»[13]. A primera vista podría



parecer que esta actitud es un
sentimiento loable, pero inútil. Y sin
embargo esta solidaridad es el humus
en el que puede crecer con fuerza la
misericordia. Del latín solidum, 
solidaridad denota la convicción de
pertenecer a un todo, de modo que
percibimos como propias las
vicisitudes de los demás. Aunque el
término tiene sentido ya a nivel
meramente humano, para un
cristiano adquiere toda su fuerza.
«Ya no os pertenecéis», dice san
Pablo a los Corintios (1 Cor 6,19). La
afirmación podría inquietar al
hombre contemporáneo, como una
amenaza a su autonomía. Y, sin
embargo, lo que nos dice es
simplemente, en expresión frecuente
entre los últimos pontífices, que la
humanidad, y en particular la Iglesia,
es una «gran familia»[14]

«Mantened el amor fraterno…
Acordaos de los encarcelados, como
si estuvierais en prisión con ellos, y



de los que sufren, pues también
vosotros vivís en un cuerpo» (Hb
13,1-3). Aunque no sea posible estar
al corriente de las dolencias de cada
hombre, ni remediar materialmente
todos esos problemas, un cristiano
no se desentiende de ellos, porque
los ama con el corazón de Dios: Él «es
más grande que nuestro corazón y
conoce todo» (1 Jn 3,20). Cuando en la
Santa Misa pedimos al Padre que
«fortalecidos con el Cuerpo y la
Sangre de tu Hijo y llenos de su
Espíritu Santo, formemos en Cristo
un solo cuerpo y un solo
espíritu»[15], miramos a la plenitud
de lo que ya es una realidad que
crece silenciosamente, «como un
bosque, donde los árboles buenos
aportan solidaridad, comunión,
confianza, apoyo, seguridad,
sobriedad feliz, amistad»[16].

La solidaridad en cristiano se
concreta, pues, en primer lugar en la
oración por los que sufren, aunque



no les conozcamos. La mayor parte
de las veces no veremos los frutos de
esa oración, hecha también de
trabajo y sacrificio, pero estamos
convencidos de que «todo eso da
vueltas por el mundo como una
fuerza de vida»[17]. Por este mismo
motivo, el Misal romano recoge un
gran número de Misas por varias
necesidades, que atienden a los
motivos de todas las obras de
misericordia. La oración de los fieles,
al final de la liturgia de la Palabra,
despierta también en nosotros «el
desvelo por todas las iglesias» y por
todos los hombres, de modo que
podamos llegar a decir con san
Pablo: «¿Quién desfallece sin que yo
desfallezca? ¿Quién tiene un tropiezo
sin que yo me abrase de dolor?» (2 Co
12,28-29).

La solidaridad también se despliega
en «simples gestos cotidianos donde
rompemos la lógica de la violencia,
del aprovechamiento, del egoísmo»,



frente al «mundo del consumo
exacerbado», que es a la vez «el
mundo del maltrato de la vida en
todas sus formas»[18]. Antiguamente
era costumbre en muchas familias
besar el pan cuando caía al suelo; se
reconocía así el trabajo que suponía
lograr el alimento, y se agradecía la
posibilidad de tener algo que llevarse
a la boca. «Dar de comer al
hambriento» se puede concretar,
pues, en comer lo que nos ponen, en
evitar caprichos innecesarios, en
aprovechar con creatividad las
sobras de comida; «dar de beber al
sediento» quizá nos llevará a evitar
el derroche innecesario del agua, que
en tantos lugares es un bien
escasísimo[19]; «vestir al desnudo»
se concretará también en cuidar la
ropa, heredarla de unos hermanos a
otros, sobreponerse a veces al dernier
cri en moda, etc. De esas pequeñas –o
no tan pequeñas– renuncias podrán
salir limosnas para dar alegrías a los
más necesitados, como enseñaba san



Josemaría a los chicos de san Rafael;
o también donativos para salir al
encuentro de emergencias
humanitarias. Meses atrás el Papa
nos decía a propósito que, «si el
jubileo no llega a los bolsillos, no es
un verdadero jubileo»[20].

Hospitalidad: no abandonar al
débil

Los padres, en primer lugar con su
ejemplo, pueden hacer mucho por
«enseñar a vivir así a sus hijos (…);
enseñarles a superar el egoísmo y a
emplear parte de su tiempo con
generosidad en servicio de los menos
afortunados, participando en tareas,
adecuadas a su edad, en las que se
ponga de manifiesto un afán de
solidaridad humana y divina»[21].
Como la caridad es ordenada –
porque sería falsa la de quien se
volcara en quienes viven lejos y se
desentendiera de quienes le rodean–,
esa superación del egoísmo empieza



habitualmente en el propio hogar.
Todos, pequeños y mayores, tenemos
que aprender a levantar la mirada
para descubrir las menudas
indigencias cotidianas de quienes
viven con nosotros. En particular, es
necesario acompañar a los familiares
y amigos que sufren enfermedades,
sin considerar sus dolencias como
una distorsión para la que habría
que encontrar soluciones meramente
técnicas «“No me rechaces ahora en
la vejez, me van faltando las fuerzas,
no me abandones” (Sal 71,9). Es el
clamor del anciano, que teme el
olvido y el desprecio»[22]. Son
muchos los avances de la ciencia que
permiten mejorar las condiciones de
los enfermos, pero ninguno de ellos
puede reemplazar la cercanía
humana de quien, en lugar de ver en
ellos un peso, adivina a «Cristo que
pasa», Cristo que necesita que le
cuidemos. «Los enfermos son Él»[23],
escribió san Josemaría, en expresión
audaz, que refleja la llamada



exigente del Señor: «en verdad os
digo… a mí me lo hicisteis» (Mt
25,40).

«¿Cuándo te vimos enfermo o en la
cárcel y vinimos a verte?». En
ocasiones, puede costar ver a Dios
detrás de la persona que sufre,
porque esté de mal humor o
disgustado, o porque muestre
exigencias o egoísmos. Pero la
persona enferma, precisamente por
su debilidad, se hace aún más
merecedora de ese amor. Un
resplandor divino ilumina los rasgos
del hombre enfermo que se asemeja
a Cristo doliente, tan desfigurado que
«no hay en él parecer ni hermosura
que atraiga nuestra mirada, ni
belleza que nos agrade de él» (Is
53,2).

La atención de los enfermos, de los
ancianos, de los moribundos,
requiere por eso buenas dosis de
paciencia, y de generosidad con



nuestro tiempo, especialmente
cuando se trata de enfermedades que
se prolongan en el tiempo. El buen
Samaritano «igualmente tenía sus
compromisos y sus cosas que
hacer»[24]. Pero quienes, como él,
hacen de esa atención una tarea
ineludible, sin refugiarse en la
frialdad de soluciones que a fin de
cuentas consisten en descartar a
quienes ya humanamente pueden
aportar poco, el Señor les dice: «si
comprendéis esto y lo hacéis, seréis
bienaventurados» (Jn 13,17). A
quienes han sabido cuidar de los
débiles, Dios les reserva una
bienvenida llena de ternura: «venid,
benditos de mi Padre» (Mt 25,34).

«La grandeza de la humanidad –
escribió Benedicto XVI– está
determinada esencialmente por su
relación con el sufrimiento y con el
que sufre. Esto es válido tanto para el
individuo como para la sociedad.
Una sociedad que no logra aceptar a



los que sufren y no es capaz de
contribuir mediante la compasión a
que el sufrimiento sea compartido y
sobrellevado también interiormente,
es una sociedad cruel e
inhumana»[25]. Por eso, los
enfermos nos devuelven la
humanidad que se lleva a veces por
delante el ritmo agitado del mundo:
nos recuerdan que las personas son
más importantes que las cosas, el ser
que la función.

Algunas personas, porque Dios les ha
llevado por ese camino, o porque lo
han escogido para sí, acaban
dedicando una parte importante de
sus días a cuidar de quienes sufren,
sin esperar que nadie reconozca su
tarea. Aunque no salen en las guías
de viajes, ellos son parte del
auténtico patrimonio de la
humanidad, porque nos enseñan a
todos que estamos en el mundo para
cuidar[26]: ese es el sentido perenne
de la hospitalidad, de la acogida.



Raramente nos tocará enterrar a un
difunto, pero podemos acompañarle
a él y a sus familiares en sus últimos
momentos. Por eso la participación
en un funeral es siempre más que un
cumplido social. Si vamos al fondo de
esos gestos, veremos que guardan el
pulso de la genuina humanidad, que
se abre a la eternidad. «También
aquí la misericordia da la paz a
quien parte y a quien permanece,
haciéndonos sentir que Dios es más
grande que la muerte, y que
permaneciendo en Él incluso la
última separación es un “hasta la
vista”»[27].

Creatividad: trabajar con lo que
hay

Familias que emigran huyendo de la
guerra, personas en desempleo,
«prisioneros de las nuevas
esclavitudes de la sociedad
moderna»[28] como la drogadicción,
el hedonismo, la ludopatía... Son



muchas las necesidades materiales
que podemos detectar a nuestro
alrededor. Uno podría no saber por
dónde o cómo empezar. Y sin
embargo la experiencia demuestra
que muchas pequeñas iniciativas,
dirigidas a resolver alguna carencia
de nuestro entorno más inmediato,
empezadas con lo que se tiene, y con
quien puede –la mayor parte de las
veces con más buen humor y
creatividad que tiempo, recursos
económicos o facilidades de los entes
públicos–, acaban haciendo mucho
bien, porque la gratuidad genera un
agradecimiento que es motor de
nuevas iniciativas: la misericordia
encuentra misericordia[29], la
contagia. Se cumple la parábola
evangélica del grano de mostaza: «es,
sin duda, la más pequeña de todas las
semillas, pero cuando ha crecido es la
mayor de las hortalizas, y llega a
hacerse como un árbol, hasta el punto
de que los pájaros del cielo acuden a
anidar en sus ramas» (Mt 13,32)



Las necesidades de cada lugar y las
posibilidades de cada uno son muy
variadas. Lo mejor es apostar por
algo que esté al alcance de la mano, y
ponerse a trabajar. Con el tiempo,
muchas veces menos de lo que
pensaríamos, se abrirán puertas que
parecía que iban a permanecer
cerradas. Y se llega entonces a los
encarcelados, a los cautivos de tantas
otras adicciones, que están
abandonados como en la alcantarilla
de un mundo que les ha descartado
cuando se han roto.

Hay quien, por ejemplo, está
desbordado de trabajo, y aunque
creía no tener tiempo para estas
labores, descubre el modo de
redirigir parte de sus esfuerzos hacia
realidades que ocupen a otros y les
saquen del bache de quien está en la
vida sin un rumbo. Surgen sinergias:
uno pone poco tiempo pero
capacidad de gestión y relaciones...
otro, con menos capacidad de



organizar, pone horas de trabajo.
Para los jubilados, por ejemplo, se
abre así el panorama de una segunda
juventud, en la que pueden
transmitir mucho de su experiencia
de la vida: «independientemente de
su grado de instrucción o de riqueza,
todas las personas tienen algo para
aportar en la construcción de una
civilización más justa y fraterna. De
modo concreto, creo que todos
pueden aprender mucho del ejemplo
de generosidad y de solidaridad de
las personas más sencillas; esa
sabiduría generosa que sabe “añadir
más agua a los frijoles”, de la cual
nuestro mundo está tan
necesitado»[30].

* * *

Evocando sus primeros años de
sacerdote en Madrid, nuestro Padre
recordaba cómo iba por aquellos
descampados «a enjugar lágrimas, a
ayudar a los que necesitaban ayuda,



a tratar con cariño a los niños, a los
viejos, a los enfermos; y recibía
mucha correspondencia de afecto...,
y alguna que otra pedrada»[31] Y
pensaba en las iniciativas que hoy,
junto a tantas promovidas por los
cristianos y por otras personas, son
una realidad en muchos lugares del
mundo; y que tienen que seguir
creciendo «quasi fluvium pacis, como
un río de paz»[32]: «Hoy para mí esto
es un sueño, un sueño bendito, que
vivo en tantos barrios extremos de
ciudades grandes, donde tratamos a
la gente con cariño, mirando a los
ojos, de frente, porque todos somos
iguales»[33]

Carlos Ayxelá

[1] Cfr. Gn 3,7; Sb 7,1.

[2] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 12-XI-2013.



[3] Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-XII-1965), 22.

[4] Cfr. 1 Jn 3,1.

[5] Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 9.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
236.

[7] Cfr. Mt 25,36.44

[8] Conc. Vat. II, Gaudium et spes, 22.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 6; Cfr. San Juan
Pablo II, Enc. Redemptor hominis (4-
III-1979), 9.

[10] Cfr. Mt 25,35-36.

[11] Francisco, Angelus, 13-III-2016.

[12] Es Cristo que pasa, 146.

[13] Carta 14-II-1950, 20; citado por
Burkhart, E.; López, J., Vida cotidiana



y santidad en la enseñanza de San
Josemaría, II, Rialp, Madrid 2011, p.
314.

[14] Cfr. por ejemplo, Beato Pablo VI,
Mensaje a la Asamblea general de las
Naciones Unidas, 24-V-1978; San Juan
Pablo II, Enc. Dives in misericordia
(30-XI-1980) 4, 12; Benedicto XVI,
Mensaje para la XLI Jornada mundial
de la paz, 8-XII-2007.

[15] Misal Romano, Plegaria
Eucarística III.

[16] Francisco, Discurso, 28-XI-2014.

[17] Francisco, Evangelii gaudium,
279

[18] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 230.

[19] Cfr. ibidem, 27-31.

[20] Francisco, Audiencia, 10-II-2016.

[21] Conversaciones, 111.



[22] Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-III-2016), 191.

[23] San Josemaría, Camino, 419.

[24] Francisco, Audiencia, 27-IV-2016.

[25] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 38

[26] Cfr. Francisco, Evangelii
gaudium, 209.

[27] Francisco, Audiencia, 10-IX-2014.

[28] Francisco, Misericordiae vultus,
16.

[29] Cfr. Mt 5,7.

[30] Francisco, Videomensaje, 1-
I-2015.

[31] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1-X-1967 (citado en
S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la



vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid 1980, 6ª ed., p. 191).

[32] Is 66,12 (Vulg)

[33] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1-X-1967.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/a-mi-me-lo-
hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/
https://opusdei.org/es-ni/article/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/
https://opusdei.org/es-ni/article/a-mi-me-lo-hicisteis-las-obras-de-misericordia-cor/

	La ternura de Dios (V): “A mí me lo hicisteis”: las obras de misericordia corporales

