
opusdei.org

Ejemplos de fe (II):
Vocación y misión de
Moisés

Segundo texto de una serie
sobre los personajes principales
de las Sagradas Escrituras que
son ejemplo de fe en Dios. En
esta ocasión, se habla de
Moisés.

31/07/2014

Dios, al acercarse al hombre e
invitarle a la fe, no le comunica
simplemente una verdad, sino que se
da Él mismo. Acoger el don de la fe



lleva, por eso, a que el hombre se
ponga en marcha hacia Dios, a que se
comprometa totalmente con Él por
amor, aunque en ocasiones haya que
«ir a contrapelo»[1]. Dios nos espera,
nos necesita fieles y no se deja ganar
en generosidad.

Es lo que vemos en la vida de Moisés,
caracterizada por ser una respuesta
de fe a la Revelación de Dios. Así lo
leemos en la Carta a los Hebreos:
«Por la fe, salió de Egipto sin temer la
cólera del rey, y se mantuvo firme
como quien ve al invisible. Por la fe,
celebró la Pascua y la aspersión de la
sangre, para que el exterminador no
tocara a sus primogénitos. Por la fe,
cruzaron el Mar Rojo como si fuera
tierra seca, mientras que los egipcios
que lo intentaron fueron tragados
por las aguas»[2].

Vocación y misión de Moisés

Si Abraham es modelo de obediencia
y confianza en Dios, de modo que



con razón se le puede denominar
padre de todos los creyentes[3],
Moisés nos permite aprender que la
fe es para la entrega, convirtiéndose
en «un nuevo criterio de
pensamiento y de acción que cambia
toda la vida del hombre»[4]. La fe
ilumina la propia existencia, dándole
un sentido de misión. «La fe y la
vocación de cristianos afectan a toda
nuestra existencia, y no sólo a una
parte. Las relaciones con Dios son
necesariamente relaciones de
entrega, y asumen un sentido de
totalidad. La actitud del hombre de
fe es mirar la vida, con todas sus
dimensiones, desde una perspectiva
nueva: la que nos da Dios»[5]. Tener
fe y comprometerse con Dios a vivir
con una misión apostólica son caras
de la misma moneda.

Vivir a la luz de la fe

Moisés nació cuando el faraón había
ordenado asesinar a todos los recién



nacidos varones del pueblo judío.
Pero por «la fe, Moisés, recién
nacido, fue ocultado durante tres
meses por sus padres»[6]. La frase
sugiere que la fe de sus padres hizo
que percibieran que la voluntad de
Dios no era la muerte del niño, y que
fue también la fe la que les dio la
fuerza para infringir el edicto del rey.
No podían imaginar cuánto dependía
de aquel gesto. Cuando creían haber
renunciado a su hijo, la providencia
divina no sólo les permitió verlo
adoptado por una princesa egipcia,
sino que hizo posible que la misma
madre pudiera amamantarlo y
criarlo[7].

Moisés creció en la casa del faraón, y
fue instruido en todas las ciencias de
los egipcios. Pero un episodio turbará
profundamente su vida: al defender
a otro hebreo, quitó la vida a un
egipcio y se convirtió en un
proscrito. En la elección de Moisés
para solidarizarse con sus hermanos



podemos ver una decisión basada en
una convicción de fe, en la
conciencia de pertenecer al pueblo
elegido: «Por la fe, Moisés, ya adulto,
se negó a ser llamado hijo de la hija
del Faraón, y prefirió verse
maltratado con el pueblo de Dios que
disfrutar el goce pasajero del pecado,
estimando que el oprobio de Cristo
era riqueza mayor que los tesoros de
Egipto, porque tenía la mirada
puesta en la recompensa»[8].

A la luz de la fe, Moisés reconoce que
asumir como propio el oprobio y el
desprecio que sufren los israelitas
tiene infinitamente más valor que
poseer los tesoros materiales de
Egipto, pero que llevaban a la
perdición espiritual. «Yo te voy a
decir cuáles son los tesoros del
hombre en la tierra para que no los
desperdicies: hambre, sed, calor, frío,
dolor, deshonra, pobreza, soledad,
traición, calumnia, cárcel...»[9]



Moisés deberá huir de Egipto para no
caer en manos del faraón. Así llegará
a la tierra de Madián, en la península
del Sinaí. Podría parecer que todas
sus buenas disposiciones y su
preocupación por los israelitas
prisioneros en Egipto no le han
traído nada bueno. Sin embargo, los
hombres no son los únicos
protagonistas de la historia del
mundo, ni siquiera son los
principales. Y cuando Moisés se ha
asentado en su nuevo país, y puede
justamente imaginar la normalidad
con que proseguirá su vida, Dios
saldrá a su encuentro y le
manifestará la misión que le ha
reservado desde su nacimiento, y
que configura su vocación, y su ser
más íntimo.

Vocación y respuesta de fe

La misión de Moisés se sitúa en el
contexto de la historia patriarcal.
Dios, ante el lamento de los hijos de



Israel oprimidos en Egipto, se
«acordó de su alianza con Abrahán,
con Isaac y con Jacob»[10] y escogió a
Moisés para liberar a su pueblo de la
esclavitud. El Señor interviene de
nuevo en la historia para ser fiel a la
promesa que hizo a Abraham, y
mientras «Moisés apacentaba el
rebaño de su suegro Jetró, sacerdote
de Madián, (…) el ángel del Señor se
le manifestó en forma de llama de
fuego en medio de una zarza. Moisés
miró: la zarza ardía pero no se
consumía. Y se dijo Moisés: “Voy a
acercarme y comprobar esta visión
prodigiosa: por qué no se consume la
zarza”. Vio el Señor que Moisés se
acercaba a mirar y lo llamó de entre
la zarza»[11]. La vocación de Moisés
nos permite apreciar los elementos
fundamentales que encontramos en
toda llamada a asumir los planes de
Dios: la iniciativa divina, la
autorrevelación de Dios, la
encomienda de una misión, y la



promesa del favor divino para poder
llevarla a término.

Dios se abre camino de modo
sorprendente, a la vez que se
acomoda a su interlocutor: suscita el
asombro de Moisés ante la zarza
incandescente para, a continuación,
llamarle por su nombre: «Moisés,
Moisés»[12]. La repetición del
nombre acentúa la importancia del
acontecimiento y la certeza de la
llamada. En toda vocación aparece
esa conciencia de pertenecer a Dios,
de estar en su mano, que invita a la
paz. Es lo que expresa el profeta
Isaías en un himno, cuando dice: «No
temas, que te he redimido y te he
llamado por tu nombre: tú eres
mío»[13]; palabras que san Josemaría
paladeaba, uniéndolas a la respuesta
de Samuel: «Dile: “ecce ego quia
vocasti me!” –¡aquí me tienes, porque
me has llamado!»[14].



Cuando Dios llama, el hombre
percibe que la vocación no es una
quimera o el fruto de la imaginación.
La vocación de Moisés muestra este
segundo aspecto de la llamada
haciendo hincapié en cómo el Señor
se presenta: «Yo soy el Dios de tu
padre, el Dios de Abrahán, el Dios de
Isaac y el Dios de Jacob»[15], el
mismo en el que han creído sus
antepasados. «Yo soy el que soy»[16].
Toda llamada divina lleva consigo
esta iniciativa de intimidad en la que
el Señor se da a conocer.

Sin embargo, podría sorprender la
reacción de Moisés: a pesar de haber
visto el prodigio de la zarza ardiente,
a pesar de la certeza de lo que está
sucediendo, se excusa: «¿Quién soy
yo para ir al faraón?»[17]. Intenta
evitar lo que el Señor le pide –la
misión encomendada–, porque es
consciente de su propia insuficiencia
y de la dificultad del encargo. Su fe es
aún débil, pero el miedo no le lleva a



alejarse de la presencia de Dios.
Dialoga con Él con sencillez, le dice
sus objeciones, y permite que el
Señor manifieste su poder y dé
consistencia a su debilidad.

En este proceso, Moisés experimenta
en primera persona el poder de Dios,
que empieza obrando en él algunos
de los milagros que después realizará
ante el Faraón[18]. Así, Moisés toma
conciencia de que sus limitaciones
no importan, porque Él no le
abandonará; percibe que será el
Señor quien liberará al pueblo de
Egipto: lo único que le toca hacer es
ser un buen instrumento. En
cualquier llamada a una vida
cristiana auténtica: Dios asegura al
hombre su favor y le muestra su
cercanía: «Yo estaré contigo». Estas
palabras se repiten en todos aquellos
que han recibido una tarea difícil a
favor de los hombres[19].

Fe y fidelidad a la misión de Dios



Moisés, consciente de su misión, se
guió siempre por la confianza en la
promesa divina de llevar al pueblo
elegido hasta la tierra prometida, por
la seguridad de que con el Señor se
superarían todos los obstáculos. «Por
la fe, celebró la Pascua y la aspersión
de la sangre, para que el
exterminador no tocara a sus
primogénitos. Por la fe, cruzaron el
Mar Rojo como si fuera tierra seca,
mientras que los egipcios que lo
intentaron fueron tragados por las
aguas»[20]. Pero esa fe no se
fundamentaba sólo en una llamada
recibida en el pasado, sino que se
alimentaba del diálogo sencillo y
humilde con Dios. Dios es invisible,
pero la fe lo hace en cierto modo
visible, porque la fe es un modo de
conocer las cosas que no se ven[21].
La fe en Dios lleva a vivir la propia
vocación con todas sus
consecuencias.



Como la fe está viva y debe
desarrollarse, el diálogo con Dios
nunca termina. La oración enciende
la fe y permite adquirir la conciencia
del sentido vocacional de la propia
existencia. Surge así la vida de fe,
que conecta la oración con lo
cotidiano, e impulsa a darse a los
demás, a desplegar, en medio de la
vida corriente, la riqueza de la
propia vocación. De ahí la
importancia de aprender o de
enseñar a hacer oración. Como
enseñaba san Josemaría, «muchas
realidades materiales, técnicas,
económicas, sociales, políticas,
culturales..., abandonadas a sí
mismas, o en manos de quienes
carecen de la luz de nuestra fe, se
convierten en obstáculos
formidables para la vida
sobrenatural: forman como un coto
cerrado y hostil a la Iglesia. Tú, por
cristiano –investigador, literato,
científico, político, trabajador...–,
tienes el deber de santificar esas



realidades. Recuerda que el universo
entero –escribe el Apóstol– está
gimiendo como en dolores de parto,
esperando la liberación de los hijos
de Dios»[22].

En Moisés, en suma, se manifiesta de
modo especial la relación entre fe,
fidelidad y eficacia. Moisés es fiel y
eficaz porque el Señor está cerca de
él, y el Señor está cerca porque
Moisés no rehúye su mirada y le
plantea sus dudas, temores,
insuficiencias, con sinceridad.
Incluso cuando todo parece perdido,
como cuando el pueblo recién
salvado fabrica un becerro de oro
para adorarlo, la confianza de Moisés
con su Señor le llevará a interceder
por el pueblo, y el pecado se
convierte en ocasión de un nuevo
comienzo, que manifiesta con más
fuerza la misericordia de Dios[23].
Porque Dios «jamás se cansa de
perdonar, pero nosotros, a veces, nos
cansamos de pedir perdón»[24].



Como hemos venido comentando, la
carta a los Hebreos señala los
momentos de mayor relieve donde
resplandece la fe de Moisés. Pero
podríamos recorrer toda su vida y
advertir muchos otros episodios:
obedeció también, por ejemplo,
cuando subió al Sinaí para recoger
las tablas de la Ley, y cuando
estableció y ratificó la alianza de Dios
con su pueblo. El elogio más certero
y breve lo encontramos al final del
libro del Deuteronomio: «No ha
vuelto a surgir en Israel un profeta
como Moisés, a quien el Señor
trataba cara a cara»[25].

La vida de Moisés estuvo marcada
por su vocación inseparablemente
unida a su misión: Dios llama a
Moisés a liberar a su pueblo y a
conducirlo «a una tierra buena y
espaciosa, a una tierra que mana
leche y miel»[26]. La liberación de
Israel encomendada a Moisés
prefiguraba la redención cristiana,



verdadera liberación. Jesucristo es
quien, con su muerte y resurrección,
ha rescatado al hombre de aquella
esclavitud radical que es el pecado,
abriéndole el camino hacia la
verdadera Tierra prometida, el Cielo.
El antiguo éxodo se cumple ante todo
dentro del hombre mismo, y consiste
en acoger la gracia. El hombre viejo
deja el puesto al hombre nuevo; la
vida anterior queda atrás, se puede
caminar en una vida nueva[27]. Y
este éxodo espiritual es fuente de
una liberación integral, capaz de
renovar cualquier dimensión
humana, personal y social. Si
tomamos conciencia de nuestra
vocación y ayudamos a nuestros
amigos a tomar conciencia de la
suya, llevaremos la liberación de
Cristo a todos los hombres. Como nos
dice el Santo Padre, debemos
«aprender a salir de nosotros mismos
para ir al encuentro de los demás,
para ir hacia las periferias de la
existencia»[28]. «Ignem veni mittere



in terram, fuego he venido a traer a
la tierra»[29], decía el Señor
hablando de su amor ardiente por
los hombres. A lo que san Josemaría
sentía la necesidad de contestar,
pensando en el mundo entero: Ecce
ego: ¡aquí me tienes!

Santiago Ausín – Javier Yániz

[1] San Josemaría, Forja, n. 51.

[2]Hb 11, 27-29.

[3]Rm 4, 11.

[4] Benedicto XVI, Motu proprio 
Porta fidei, 11-X-2011, n. 11.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 46.

[6] Hb 11, 23.

[7] Cfr. Ex 2, 1-10.



[8] Hb 11, 24-26.

[9] San Josemaría, Camino, n. 194.

[10] Ex 2, 24.

[11] Ex 3, 1-4.

[12] Ex 3, 4.

[13] Is 43,1.

[14] San Josemaría, Camino, n. 984.
Cfr. P. Rodríguez (cur.), Camino.
Edición crítico-histórica, comentario
al número.

[15] Ex 3, 6.

[16] Ex 3, 14.

[17] Ex 3, 11.

[18] Cfr. Ex 4, 1-9.

[19] Cfr. Gn 28, 15; Jos 1, 5; etc.

[20] Hb 11, 28-29.



[21] Cfr. Hb 11, 1.

[22] San Josemaría, Surco, n. 311

[23] Cfr. Ex 33, 1-17.

[24] Francisco, Palabras en el
Ángelus, 17-III-2013.

[25] Dt 34, 10.

[26] Ex 3, 8.

[27] Cfr. Rm 6, 4.

[28] Francisco, Audiencia, 27-III-2013.

[29] Lc 12, 49.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/vocacion-y-
mision-de-moises/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/vocacion-y-mision-de-moises/
https://opusdei.org/es-mx/article/vocacion-y-mision-de-moises/
https://opusdei.org/es-mx/article/vocacion-y-mision-de-moises/

	Ejemplos de fe (II): Vocación y misión de Moisés

