
opusdei.org

Vida de María (XI):
Magisterio, Padres,
santos, poetas

El regreso desde Egipto a
Nazaret ha sido contemplado
por numerosos artistas y
santos. Esta es una selección de
textos sobre esa escena.

15/12/2010

LA VOZ DEL MAGISTERIO

«Después de la muerte de Herodes,
cuando la Sagrada Familia regresa a
Nazaret, comienza el largo período de
la vida oculta. La que "ha creído que



se cumplirán las cosas que le fueron
dichas de parte del Señor" (Lc 1, 45)
vive cada día el contenido de estas
palabras. Diariamente junto a Ella
está el Hijo a quien ha puesto por
nombre Jesús; por consiguiente, en la
relación con Él usa ciertamente este
nombre, que por lo demás no podía
maravillar a nadie, usándose desde
hacía mucho tiempo en Israel. Sin
embargo, María sabe que el que lleva
por nombre Jesús ha sido llamado
por el ángel "Hijo del Altísimo" (cfr. 
Lc 1, 32). María sabe que lo ha
concebido y dado a luz "sin conocer
varón", por obra del Espíritu Santo,
con el poder del Altísimo que ha
extendido su sombra sobre Ella (cfr. 
Lc 1, 35), así como la nube velaba la
presencia de Dios en tiempos de
Moisés y de los padres (cfr. Ex 24, 16;
40, 34-35; 1 Rm 8, 10-12). Por lo tanto,
María sabe que el Hijo dado a luz
virginalmente, es precisamente aquel
"Santo", el "Hijo de Dios", del que le
ha hablado el ángel.



»A lo largo de la vida oculta de Jesús
en la casa de Nazaret, también la
vida de María está "oculta con Cristo
en Dios" (cfr. Col 3, 3), por medio de la
fe. Pues la fe es un contacto con el
misterio de Dios. María
constantemente y diariamente está
en contacto con el misterio inefable
de Dios que se ha hecho hombre,
misterio que supera todo lo que ha
sido revelado en la Antigua Alianza.
Desde el momento de la Anunciación,
la mente de la Virgen-Madre ha sido
introducida en la radical "novedad"
de la autorrevelación de Dios y ha
tomado conciencia del misterio. Es la
primera de aquellos "pequeños", de
los que Jesús dirá: "Padre ... has
ocultado estas cosas a sabios e
inteligentes, y se las has revelado a
pequeños" (Mt 11, 25). Pues "nadie
conoce bien al Hijo sino el Padre" (Mt
11, 27).

»¿Cómo puede, pues, María "conocer
al Hijo"? Ciertamente no lo conoce



como el Padre; sin embargo, es la
primera entre aquellos a quienes el
Padre "lo ha querido revelar" (cfr. Mt
11, 26-27; 1 Cor 2, 11). Pero si desde el
momento de la Anunciación le ha
sido revelado el Hijo, que sólo el
Padre conoce plenamente, como
Aquel que lo engendra en el eterno
"hoy" (cfr. Sal 2, 7), María, la Madre,
está en contacto con la verdad de su
Hijo únicamente en la fe y por la fe.
Es, por tanto, bienaventurada,
porque "ha creído" y cree cada día en
medio de todas las pruebas y
contrariedades del período de la
infancia de Jesús y luego durante los
años de su vida oculta en Nazaret,
donde "vivía sujeto a ellos" (Lc 2, 51):
sujeto a María y también a José,
porque éste hacía las veces de padre
ante los hombres; de ahí que el Hijo
de María era considerado también
por las gentes como "el hijo del
carpintero" (Mt 13, 55).



»La Madre de aquel Hijo, por
consiguiente, recordando cuanto le
ha sido dicho en la Anunciación y en
los acontecimientos sucesivos, lleva
consigo la radical "novedad" de la fe: 
el inicio de la Nueva Alianza. Esto es,
el comienzo del Evangelio, o sea, de
la buena y agradable nueva. No es
difícil, pues, notar en este inicio una
particular fatiga del corazón, unida a
una especie de "noche de la fe" —
usando una expresión de San Juan de
la Cruz—, como un "velo" a través del
cual hay que acercarse al Invisible y
vivir en intimidad con el misterio
(cfr. Subida del Monte Carmelo, II,
cap. 3, 4-6). Pues de este modo María,
durante muchos años, permaneció en
intimidad con el misterio de su Hijo, y
avanzaba en su itinerario de fe, a
medida que Jesús "progresaba en
sabiduría ... en gracia ante Dios y
ante los hombres" (Lc 2, 52). Se
manifestaba cada vez más ante los
ojos de los hombres la predilección
que Dios sentía por Él. La primera



entre estas criaturas humanas
admitidas al descubrimiento de
Cristo era María, que con José vivía
en la casa de Nazaret».

Juan Pablo II (siglo XX). Carta
encíclica Redemptoris Mater, 25-
III-1987, n. 17.

***

«Nazaret es la escuela donde
empieza a entenderse la vida de
Jesús, es la escuela donde se inicia el
conocimiento de su Evangelio. Aquí
aprendemos a observar, a escuchar,
a meditar, a penetrar en el sentido
profundo y misterioso de esta
sencilla, humilde y encantadora
manifestación del Hijo de Dios entre
los hombres. Aquí se aprende
incluso, quizá de una manera casi
insensible, a imitar esta vida.

»Aquí se nos revela el método que
nos hará descubrir quien es Cristo.
Aquí comprendemos la importancia



que tiene el ambiente que rodeó su
vida durante su estancia entre
nosotros, y lo necesario que es el
conocimiento de los lugares, los
tiempos, las costumbres, el lenguaje,
las prácticas religiosas, en una
palabra, de todo aquello de lo que
Jesús se sirvió para revelarse al
mundo. Aquí todo habla, todo tiene
un sentido.

»Aquí, en esta escuela,
comprendemos la necesidad de una
disciplina espiritual si queremos se
seguir las enseñanzas del Evangelio y
ser discípulos de Cristo. ¡Cómo
quisiéramos ser otra vez niños y
volver a esta humilde pero sublime
escuela de Nazaret! ¡Cómo
quisiéramos volver a empezar, junto
a María, nuestra iniciación a la
verdadera ciencia de la vida y a la
más alta sabiduría de la verdad
divina! (...).



»Su primera lección es el silencio.
Cómo desearíamos que se renovara y
fortaleciera en nosotros el amor al
silencio, este admirable e
indispensable hábito del espíritu, tan
necesario para nosotros, que estamos
aturdidos por tanto ruido, tanto
tumulto, tantas voces de nuestra
ruidosa y en extremo agitada vida
moderna. Silencio de Nazaret,
enséñanos el recogimiento y la
interioridad, enséñanos a estar
siempre dispuestos a escuchar las
buenas inspiraciones y la doctrina de
los verdaderos maestros. Enséñanos
la necesidad y el valor de una
conveniente formación del estudio,
de la meditación, de una vida
interior intensa de la oración
personal que sólo Dios ve.

»Se nos ofrece además una lección de
vida familiar. Que Nazaret nos
enseñe el significado de la familia, su
comunión de amor, su sencilla y
austera belleza, su carácter sagrado e



inviolable, lo dulce e irreemplazable
que es su pedagogía y lo
fundamental e incomparable que es
su función en el plano social.

»Finalmente, aquí aprendemos
también la lección del trabajo.
Nazaret, la casa del hijo del artesano:
cómo deseamos comprender más en
este lugar la austera pero redentora
ley del trabajo humano y exaltarla
debidamente, restablecer la
conciencia de su dignidad, de
manera que fuera a todos patente;
recordar aquí, bajo este techo, que el
trabajo no puede ser un fin en sí
mismo, y que su dignidad y la
libertad para ejercerlo no provienen
tan sólo de sus motivos económicos,
sino también de aquellos otros
valores que lo encauzan hacia un fin
más noble».

Pablo VI (siglo XX). Alocución en
Nazaret, 5-I-1964

* * *



LA VOZ DE LOS PADRES DE LA
IGLESIA

«Conviene meditar las palabras que
siguen. Dice: "Crecía en sabiduría y
gracia" (Lc 2, 40). Crecer en sabiduría
y gracia no pertenece a la naturaleza
divina: desde el principio estaba
lleno y no le faltaba nada. Pero
tampoco hay que pensar que, según
la naturaleza humana, [Jesús] se ha
fortalecido más o ha sido más lleno
del aquel Espíritu Santo que habitaba
en Él, pues desde el primer momento
tuvo el grado supremo de
inhabitación de la gracia. En efecto,
mediante la unión de las dos
naturalezas, inmediatamente "habitó
en Él la plenitud de la divinidad
corporalmente" (Col 2, 9), como
afirma el santo Apóstol Pablo.

»Así pues, las palabras: "Crecía en
sabiduría y gracia" (Lc 2, 40),
enseñan que desde el primer
momento de la inhabitación de la



humanidad en la divinidad, la
plenitud de gracia y de sabiduría se
manifestaba y resplandecía más y
más, de acuerdo con el desarrollo y
el crecimiento corporal; no recibía
una gracia nueva o una sabiduría
sobreabundante, sino que la plenitud
de gracia y de sabiduría se mostraba
por medio de sus gloriosas acciones
(...). Sin embargo, no convenía que su
sabiduría se manifestase fuera de la
edad. Y como, según el orden de la
naturaleza, se requiere esperar a los
doce años para alcanzar la plenitud
de la razón, así Él consideró cosa
buena alcanzarla al llegar a los doce
años».

San Máximo el Confesor (siglo VII).
Vida de María, n. 60.

***

«El Niño Jesús, que hoy ha hacido
para nosotros, crece en sabiduría,
edad y gracia en aquellos que lo
acogen, pero en medida diversa. No



es idéntico en todos, sino que se
adapta a la disponibilidad y
capacidad de cada uno y, en la
medida en que es acogido, se
muestra como niño, como
adolescente o como adulto. Es como
un racimo en la vid: no aparece
siempre del mismo modo, sino que
cambia con el transcurrir de las
estaciones; germina, florece, se
convierte en fruto, llega a hacerse
vino.

»La vid encierra ya la promesa en el
fruto aún no pronto para el vino,
pero aguarda la estación propicia.
Sin embargo, no se puede decir que
el racimo esté desprovisto de
atractivo. En lugar de deleitar el
gusto, deleita el olfato; y en la espera
de la vendimia, fortalece el corazón
con la esperanza. La fe firme y
segura de la gracia que se espera, es
ya gozo para quien aguarda con
paciencia. Asi sucede con la uva de
Chipre: promete el vino aunque



todavía no lo sea. Y con su flor (la
flor es la esperanza) da garantías de
la gracia futura. Quien se adhiere
plenamente mediante su voluntad a
la ley del Señor, y medita en ella de
día y de noche, crece como un árbol
lozano regado por venas de agua
viva y produce fruto a su tiempo».

San Gregorio de Nisa (siglo IV).
Homilía II sobre el Cantar de los
cantares (PG 44, 802-804).

* * *

LA VOZ DE LOS SANTOS

«Al narrar estas escenas en su
Evangelio, San Mateo pone
constantemente de relieve la
fidelidad de José, que cumple los
mandatos de Dios sin vacilaciones,
aunque a veces el sentido de esos
mandatos le pudiera parecer oscuro
o se le ocultara su conexión con el
resto de los planes divinos (...).



»La fe de José no vacila, su
obediencia es siempre estricta y
rápida. Para comprender mejor esta
lección que nos da aquí el Santo
Patriarca, es bueno que
consideremos que su fe es activa, y
que su docilidad no presenta la
actitud de la obediencia de quien se
deja arrastrar por los
acontecimientos. Porque la fe
cristiana es lo más opuesto al
conformismo, o a la falta de
actividad y de energía interiores.

»José se abandonó sin reservas en las
manos de Dios, pero nunca rehusó
reflexionar sobre los
acontecimientos, y así pudo alcanzar
del Señor ese grado de inteligencia
de las obras de Dios, que es la
verdadera sabiduría. De este modo,
aprendió poco a poco que los
designios sobrenaturales tienen una
coherencia divina, que está a veces
en contradicción con los planes
humanos.



»En las diversas circunstancias de su
vida, el Patriarca no renuncia a
pensar, ni hace dejación de su
responsabilidad. Al contrario: coloca
al servicio de la fe toda su
experiencia humana. Cuando vuelve
de Egipto oyendo que Arquelao
reinaba en Judea en lugar de su padre
Herodes, temió ir allá (Mt 2, 22). Ha
aprendido a moverse dentro del plan
divino y, como confirmación de que
efectivamente Dios quiere eso que él
entrevé, recibe la indicación de
retirarse a Galilea.

»Así fue la fe de San José: plena,
confiada, íntegra, manifestada en
una entrega eficaz a la voluntad de
Dios, en una obediencia inteligente.
Y, con la fe, la caridad, el amor. Su fe
se funde con el Amor: con el amor de
Dios que estaba cumpliendo las
promesas hechas a Abraham, a
Jacob, a Moisés; con el cariño de
esposo hacia María, y con el cariño
de padre hacia Jesús. Fe y amor en la



esperanza de la gran misión que
Dios, sirviéndose también de él —un
carpintero de Galilea—, estaba
iniciando en el mundo: le redención
de los hombres»

San Josemaría (siglo XX). Es Cristo
que pasa, n. 42.

* * *

LA VOZ DE LOS POETAS

El infinito Niño va creciendo,

y con donaire y gracia sobrehumana

hace pinitos de la mano asiendo

a la que huella a la inmortal Diana;

della al justo Josef parte corriendo,

y de los brazos con que el orbe allana

alas haciendo, vuela al dulce nido

del tierno corazón de su querido...



Cuélgase alegre del amado cuello,

y hallándose seguro entre sus brazos,

el rostro grave junta al suyo bello,

premiando sus dulcísimos abrazos:

Tal vez deja los brazos de su madre,

y lleno de amoroso regocijo

por ver que tal favor a Josef cuadre,

gorgeándose con él, ¡padre! le dijo.

El con afecto y con amor de padre

¡hijo! le llama, siendo de Dios Hijo;

llega su rostro al de escarlata y nieve,

y de sus rosas el aliento bebe.

Ya el niño Dios los blancos pechos
deja

ricos de su alimento soberano,



y en los pies de oro ya mayor forceja,

y anda sin que le dé nadie la mano;

llora si ve que su Josef se aleja,

y viéndole volver se alegra ufano;

ásele y dice lleno de alegría:

"Padre, dénos el pan de cada día"...

José de Valdivielso (siglos XVI-XVII).
Vida, excelencias y muerte del
glorioso Patriarca y Esposo de
Nuestra Señora San José, canto XIX.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/vida-de-
maria-xi-magisterio-padres-santos-

poetas/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/es-mx/article/vida-de-maria-xi-magisterio-padres-santos-poetas/
https://opusdei.org/es-mx/article/vida-de-maria-xi-magisterio-padres-santos-poetas/
https://opusdei.org/es-mx/article/vida-de-maria-xi-magisterio-padres-santos-poetas/
https://opusdei.org/es-mx/article/vida-de-maria-xi-magisterio-padres-santos-poetas/

	Vida de María (XI): Magisterio, Padres, santos, poetas

