
opusdei.org

"Un don Quijote de
Dios"

El entonces Cardenal Ratzinger
veía así a san Josemaría "¿O
acaso no parece «quijotesco»
enseñar, en medio del mundo
de hoy, la humildad, la
obediencia, la castidad, el
desprendimiento de las cosas
materiales, el olvido de sí?".
Sugerimos para orar algunas
reflexiones del entonces
cardenal sobre el santo.

05/10/2012



"Siempre me ha llamado la atención
el sentido que Josemaría Escrivá
daba al nombre Opus Dei; una
interpretación que podríamos llamar
biográfica y que permite entender al
fundador en su fisonomía espiritual.
Escrivá sabía que debía fundar algo,
y a la vez estaba convencido de que
ese algo no era obra suya: él no había
inventado nada: sencillamente el
Señor se había servido de él y, en
consecuencia, aquello no era su obra,
sino la Obra de Dios. Él era
solamente un instrumento a través
del cual Dios había actuado.

Al considerar esta actitud me vienen
a la mente las palabras del Señor
recogidas en el evangelio de San Juan
5,17: “Mi Padre obra siempre”. Son
palabras pronunciadas por Jesús en
el curso de una discusión con
algunos especialistas de la religión
que no querían reconocer que Dios
puede trabajar en el día del sábado.
Un debate todavía abierto y actual,



en cierto modo, entre los hombres –
también cristianos- de nuestro
tiempo. Algunos piensan que Dios,
después de la creación, se ha
“retirado” y ya no muestra interés
alguno por nuestros asuntos de cada
día. Según este modo de pensar, Dios
no podría intervenir en el tejido de
nuestra vida cotidiana; sin embargo,
las palabras de Jesucristo nos indican
mas bien lo contrario. Un hombre
abierto a la presencia de Dios se da
cuenta de que Dios obra siempre y de
que también actúa hoy; por eso
debemos dejarle entrar y facilitarle
que obre en nosotros. Es así como
nacen las cosas que abren el futuro y
renuevan la humanidad.

Todo esto nos ayuda a comprender
por qué Josemaría Escrivá no se
consideraba “fundador” de nada, y
por qué se veía solamente como un
hombre que quiere cumplir una
voluntad de Dios, secundar esa
acción, la obra –en efecto- de Dios. En



este sentido, constituye para mí un
mensaje de gran importancia el
teocentrismo de Escrivá de Balaguer:
está en coherencia con las palabras
de Jesús esa confianza en que Dios no
se ha retirado del mundo, porque
está actuando constantemente; y en
que a nosotros nos corresponde
solamente ponernos a su disposición,
estar disponibles, siendo capaces de
responder a su llamada. Es un
mensaje que ayuda también a
superar lo que puede considerarse
como la gran tentación de nuestro
tiempo: la pretensión de pensar que
después del big bang, Dios se ha
retirado de la historia. La acción de
Dios no “se ha parado” en el
momento del big bang, sino que
continúa en el curso del tiempo,
tanto en el mundo de la naturaleza
como en el de los hombres.

El fundador de la Obra decía: yo no
he inventado nada; es Otro quien lo
ha hecho todo; yo he procurado estar



disponible y servirle como
instrumento. La palabra y toda la
realidad que llamamos Opus Dei está
profundamente ensamblada con la
vida interior del Fundador, que aun
procurando ser muy discreto en este
punto, da a entender que
permanecía en diálogo constante, en
contacto real con Aquél que nos ha
creado y obra por nosotros y con
nosotros. De Moisés se dice en el
libro del Éxodo (33,11) que Dios
hablaba con él “cara a cara, como un
amigo habla con un amigo”. Me
parece que, si bien el velo de la
discreción esconde algunas pequeñas
señales, hay fundamento suficiente
para poder aplicar muy bien a
Josemaría Escrivá eso de “hablar
como un amigo habla con un amigo”,
que abre las puertas del mundo para
que Dios pueda hacerse presente,
obrar y transformar todo.

En esta perspectiva se comprende
mejor qué significa santidad y



vocación universal a la santidad.
Conociendo un poco la historia de los
santos, sabiendo que en los procesos
de canonización se busca la virtud
“heroica” podemos tener, casi
inevitablemente, un concepto
equivocado de la santidad porque
tendemos a pensar: “esto no es para
mí”; “yo no me siento capaz de
practicar virtudes heroicas”; “es un
ideal demasiado alto para mí”. En ese
caso la santidad estaría reservada
para algunos “grandes” de quienes
vemos sus imágenes en los altares y
que son muy diferentes a nosotros,
normales pecadores. Esa sería una
idea totalmente equivocada de la
santidad, una concepción errónea
que ha sido corregida – y esto me
parece un punto central-
precisamente por Josemaría Escrivá.

Virtud heroica no quiere decir que el
santo sea una especie de “gimnasta”
de la santidad, que realiza unos
ejercicios inasequibles para las



personas normales. Quiere decir, por
el contrario, que en la vida de un
hombre se revela la presencia de
Dios, y queda más patente todo lo
que el hombre no es capaz de hacer
por sí mismo. Quizá, en el fondo, se
trate de una cuestión terminológica,
porque el adjetivo “heroico” ha sido
con frecuencia mal interpretado.
Virtud heroica no significa
exactamente que uno hace cosas
grandes por sí mismo, sino que en su
vida aparecen realidades que no ha
hecho él, porque él sólo ha estado
disponible para dejar que Dios
actuara. Con otras palabras, ser santo
no es otra cosa que hablar con Dios
como un amigo habla con el amigo.
Esto es la santidad.

Ser santo no comporta ser superior a
los demás; por el contrario, el santo
puede ser muy débil, y contar con
numerosos errores en su vida. La
santidad es el contacto profundo con
Dios: es hacerse amigo de Dios, dejar



obrar al Otro, el Único que puede
hacer realmente que este mundo sea
bueno y feliz. Cuando Josemaría
Escrivá habla de que todos los
hombres estamos llamados a ser
santos, me parece que en el fondo
está refiriéndose a su personal
experiencia, porque nunca hizo por
sí mismo cosas increíbles, sino que se
limitó a dejar obrar a Dios. Y por eso
ha nacido una gran renovación, una
fuerza de bien en el mundo, aunque
permanezcan presentes todas las
debilidades humanas.

Verdaderamente todos somos
capaces, todos estamos llamados a
abrirnos a esa amistad con Dios, a no
soltarnos de sus manos, a no
cansarnos de volver y retornar al
Señor hablando con Él como se habla
con un amigo sabiendo, con certeza,
que el Señor es el verdadero amigo
de todos, también de todos los que no
son capaces de hacer por sí mismos
cosas grandes.



Por todo esto he comprendido mejor
la fisonomía del Opus Dei: la fuerte
trabazón que existe entre una
absoluta fidelidad a la gran tradición
de la Iglesia, a su fe, con desarmante
simplicidad, y la apertura
incondicionada a todos los desafíos
de este mundo, sea en el ámbito
académico, en el del trabajo
ordinario, en la economía, etc. Quien
tiene esta vinculación con Dios,
quien mantiene un coloquio
ininterrumpido con Él, puede
atreverse a responder a nuevos
desafíos, y no tiene miedo; porque
quien está en las manos de Dios, cae
siempre en las manos de Dios. Es así
como desaparece el miedo y nace la
valentía de responder a los retos del
mundo de hoy".

Card. Ratzinger, artículo publicado en
el periódico ABC con motivo de la
canonización de San Josemaría.

* * *



"El Apocalipsis de San Juan, que nos
habla de tantos acontecimientos
atroces del pasado y del futuro de
nuestra historia, abre no obstante el
cielo sobre la tierra y nos enseña que
Dios no deja el mundo de su mano.
Por mucho mal que pueda haber, al
final está su victoria. De en medio de
las miserias de la tierra surge la
alabanza. El trono de Dios está
rodeado de un coro siempre
creciente de almas salvadas, cuyas
vidas se han convertido en un
movimiento de alegría y de gloria,
olvidados de sí mismos. Este coro no
sólo canta en el más allá, sino que se
va preparando en medio de la
historia y ya está presente en ella de
forma oculta.

Esto se manifiesta claramente en la
voz que proviene del trono, es decir
del Dios oculto: «Alabad a nuestro
Dios todos sus siervos y cuantos le
teméis, pequeños y grandes» (Apc 19,
5). Esto es una llamada a nuestro



mundo para que nos dediquemos a
lo único importante y pertenecer así,
ya ahora, a la liturgia de la eternidad.

La beatificación de Josemaría Escrivá
nos dice que este sacerdote de
nuestro siglo se encuentra en el coro
de los que alaban a Dios y que en él
se hacen realidad las palabras de la
lectura de hoy: «A los que predestinó
a esos también los glorificó» (Rom 8,
30). La glorificación no pertenece al
futuro, sino que ya ha tenido lugar:
nos lo recuerdan las beatificaciones.
«Alabad a nuestro Dios (...), pequeños
y grandes»: Josemaría Escrivá oyó
esta voz y la entendió como la
vocación de su vida, pero no la aplicó
solamente a sí mismo y a su propia
vida. Consideró como misión suya
transmitir la voz que sale del trono,
hacerla oír en nuestro siglo. Ha
invitado a los grandes y a los
pequeños a alabar a Dios y,
precisamente por esto, él mismo ha
glorificado a Dios.



Josemaría Escrivá se dio cuenta muy
pronto de que Dios tenía un plan con
él, de que quería algo de él. Pero no
sabía qué era. ¿Cómo podría
encontrar la respuesta, dónde debía
buscarla? Se puso a buscar, sobre
todo escuchando la palabra de Dios,
la Sagrada Escritura. Leía la Biblia no
como un libro del pasado, ni como
un libro de problemas sobre los que
discutimos, sino como una palabra
del presente, que nos habla hoy: una
palabra en la que cada uno de
nosotros somos protagonistas y
debemos buscar nuestro sitio, para
encontrar nuestro camino. En esta
búsqueda le movió especialmente la
historia del ciego Bartimeo que,
sentado a la vera del camino de
Jericó, oyó que pasaba Jesús e
imploró a gritos su misericordia (cfr.
Mc 10, 46-52). Mientras los discípulos
intentaban hacer callar al mendigo
ciego, Jesús se dirigió a él y le
preguntó: «¿Qué quieres que te
haga?» Bartimeo le respondió:



«¡Señor, que vea!» Josemaría se
reconocía a sí mismo en Bartimeo:
¡Señor, que vea! era su constante
clamor: ¡Señor, hazme ver tu
voluntad!

El hombre empieza a ver
verdaderamente, cuando aprende a
ver a Dios. Y comienza a ver a Dios,
cuando ve su voluntad y está
dispuesto a hacerla suya. El deseo de
ver la voluntad de Dios y de
identificar la propia voluntad con la
suya fue siempre el verdadero móvil
de la vida de Escrivá «Hágase tu
voluntad en la tierra como en el
cielo.» Ese deseo y esa incesante
súplica le fueron preparando para
responder, en el momento de la
iluminación, como Pedro: «Señor, en
tu nombre echaré la red» (Lc 5, 5). Su
sí no era menos aventurado que
aquel sí en el lago de Genesaret
después de una noche infructuosa:
España se encontraba revuelta por el
odio a la Iglesia, a Cristo, a Dios.



Intentaban arrancar del país a la
Iglesia, cuando recibió el encargo de
echar la red para Dios. Desde
entonces y a lo largo de toda su vida,
como pescador de Dios, fue echando
la red divina sin cansancio en las
aguas de nuestra historia, para atraer
a la luz a grandes y pequeños, para
devolverles la vista.

La voluntad de Dios. San Pablo dice
sobre esto a los Tesalonicenses: «Ésta
es la voluntad de Dios, vuestra
santificación» (Thes 4, 3). La
voluntad de Dios es, en último
término, muy sencilla, y en su núcleo
siempre la misma: la santidad. Y
santidad significa, como nos dice la
Lectura de hoy, llegar a ser
semejantes a Cristo (Cfr Rom 8, 29).
Josemaría Escrivá consideró esta
llamada no sólo dirigida a sí mismo,
sino sobre todo como un encargo
para transmitir a los demás: animar
a la santidad y congregar para Cristo



una comunidad de hermanos y
hermanas.

El significado de la palabra «santo»
ha experimentado a lo largo de los
tiempos un estrechamiento
peligroso, que sin duda sigue
influyendo aún hoy. Nos hace pensar
en los santos que vemos
representados en los altares, en
milagros y virtudes heroicas, y nos
sugiere que la santidad es para unos
pocos elegidos, entre los que no nos
podemos incluir. Entonces dejamos
la santidad para esos pocos, cuyo
número desconocemos, y nos
conformamos simplemente con ser
como somos.

En medio de esta apatía espiritual,
Josemaría Escrivá ha actuado como
un despertador, clamando: No, la
santidad no es lo extraordinario sino
lo ordinario, lo normal para cada
bautizado. La santidad no consiste en
ciertos heroísmos imposibles de



imitar, sino que tiene mil formas y
puede hacerse realidad en cualquier
sitio y profesión. Es lo normal y
consiste en dirigir a Dios la vida
ordinaria y penetrarla con el espíritu
de la fe.

Consciente de este encargo, nuestro
Beato viajó incansablemente por
distintos continentes, hablando a las
gentes para animarles a ser santos, a
vivir la aventura de ser cristianos
dondequiera que sea el sitio de cada
uno en la vida. Así, llegó a ser el gran
hombre de acción, que vivía de la
voluntad de Dios y llamaba a otros
hacia ella sin convertirse por eso en
un «moralizador». Sabía que no
podemos hacernos justos a nosotros
mismos; igual que el amor presupone
lo pasivo de ser amado, así la
santidad va siempre unida a algo
pasivo: aceptar el ser amado por
Dios.



Su fundación se llama Opus Dei , no
Opus nostrum. No quería crear su
obra, la obra de Josemaría Escrivá:
no pretendía hacerse un monumento
a sí mismo. Mi obra no es mía, podía
y quería decir en la línea de Cristo,
en identificación con Él (Cfr Ioh 7,
16): no quería hacer lo suyo propio,
sino dejar sitio a Dios, para que
hiciera Su obra. Seguramente era
consciente también de lo que Jesús
nos dice en el Evangelio de San Juan:
«La obra de Dios es que creáis» (Ioh
6, 29), es decir, entregarnos a Dios
para que pueda actuar a través de
nosotros.

De esta manera surge una nueva
identificación con una palabra de la
Escritura. La palabra de Pedro en el
Evangelio de hoy llegó a ser su
propia palabra: Homo peccator sum -
soy un hombre pecador-. Cuando
nuestro Beato reconoció la pesca
abundante de su vida, se asustó como
Pedro al ver su miseria en



comparación con lo que Dios quería
hacer en y a través de él. Se llamaba
a sí mismo «fundador sin
fundamento» e «instrumento
inepto»; sabía y veía con claridad que
todo eso no lo había hecho él, que no
podía hacerlo, sino que Dios actuaba
a través de un instrumento que
parecía totalmente inepto. Y esto es
lo que, en último término, quiere
decir «virtud heroica»: se hace
realidad lo que sólo Dios puede
hacer.

Josemaría reconocía su miseria, pero
se entregó a Dios sin preocuparse de
sí mismo, sino manteniéndose
disponible para la voluntad de Dios;
prescindió de sí mismo y de todo
interés personal. Una y otra vez
hablaba de sus «locuras»: comenzar
sin ningún medio, empezar en medio
de lo imposible. Parecían locuras que
debía arriesgarse a hacer, y se
arriesgó. En este contexto vienen a la
mente aquellas palabras de su gran



compatriota Miguel de Unamuno:
«Sólo los locos hacen lo sensato, los
sabios no hacen más que tonterías».
Se atrevía a ser algo así como un Don
Quijote de Dios. ¿O acaso no parece
«quijotesco» enseñar, en medio del
mundo de hoy, la humildad, la
obediencia, la castidad, el
desprendimiento de las cosas
materiales, el olvido de sí? La
voluntad de Dios era para él lo
verdaderamente razonable y así se
mostró racional lo aparentemente
irracional.

La voluntad de Dios. La voluntad
divina tiene su lugar concreto y su
forma concreta en este mundo: tiene
un cuerpo. El Cuerpo de Cristo ha
quedado en la Iglesia. Por eso no se
puede separar la obediencia a la
voluntad de Dios, de la obediencia a
la Iglesia. Solamente si incluyo mi
propia misión en la obediencia a la
Iglesia, tengo la garantía de
considerar mis propios ideales como



la voluntad de Dios, de seguir
realmente su llamada. Por eso, para
Josemaría Escrivá el baremo básico
de su misión fue siempre la
obediencia a la Iglesia jerárquica y la
unión con ella. En esto no hay nada
de positivismo, de autoridad: la
Iglesia no es un sistema de poder; no
es una asociación para fines
religiosos, sociales o morales, que va
ideando el modo de alcanzar mejor
esos fines; y, si fuera el caso, lo
sustituye por otros más acordes con
los tiempos actuales.

La Iglesia es un Sacramento. Esto
significa que no se pertenece a sí
misma. No realiza su propia obra,
sino que debe estar disponible para
la obra de Dios. Está vinculada a la
voluntad de Dios. Los Sacramentos
son la estructura de su vida, y el
centro de los sacramentos es la
Eucaristía, en la que tocamos del
modo más inmediato esta presencia
real de Jesucristo. Por eso, para



nuestro Beato, eclesialidad
significaba ante todo vivir desde el
centro de la Iglesia, que es la
Eucaristía. Amaba y proclamaba la
Eucaristía en todas sus dimensiones:
como adoración del Señor presente
entre nosotros de modo oculto pero
real; como don, en el que Él mismo se
nos comunica una y otra vez; como
sacrificio, conforme a aquellas
palabras de la Escritura: «No quisiste
sacrificios ni oblaciones, pero me has
preparado un cuerpo» (Heb 10, 5, cfr
Ps 40, 6-8). Cristo sólo se puede
distribuir, porque se ha ofrecido,
porque ha salido de sí mismo
mediante el amor, porque se ha
entregado y se entrega. Solamente
llegaremos a ser conformes a la
Imagen del Hijo, si entramos en ese
movimiento del amor que se da, si
nos convertimos en sacrificio: el
amor no es posible sin el aspecto
pasivo de la “passio” que nos
transforma y abre.



Cuando a la edad de dos años
Josemaría Escrivá había enfermado
muy gravemente y estaba
desahuciado por los médicos, su
madre decidió dedicarlo a María.
Con indecibles dificultades llevó a su
hijo, por un camino áspero, a la
Ermita de Nuestra Señora de
Torreciudad y lo entregó allí a la
Madre del Señor, para que fuese
madre de él. Así Josemaría se supo
toda su vida bajo el manto de la
Virgen, que era su Madre. En su
cuarto de trabajo, frente a la puerta,
había un cuadro de Nuestra Señora
de Guadalupe; esta imagen acogía su
primera mirada cada vez que
entraba. Recibió también su última
mirada. A la hora de su muerte,
apenas había entrado en la
habitación y mirado a la imagen de
la Madre, cayó al suelo. Mientras
moría tocaban las campanas, el
Ángelus, anunciando el “fiat” de
María y la gracia de la Encarnación
del Hijo, nuestro Salvador. En este



signo, que estaba al principio de su
vida y le señalaba la dirección, volvió
a Dios.

Vamos a dar gracias ad Señor por
este testigo de la fe en nuestro
tiempo, por este incansable
pregonero de su voluntad, y vamos a
pedir: ¡Señor, que yo también vea!
¡Haz que reconozca tu voluntad y la
haga! Amén".

Homilía en una misa de acción de
gracias por la beatificación de
Josemaría Escrivá.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/un-don-
quijote-de-dios/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/un-don-quijote-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/un-don-quijote-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/un-don-quijote-de-dios/

	"Un don Quijote de Dios"

