
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (I):
Adviento, preparar
la venida del Señor

El Señor no se ha retirado del
mundo, no nos ha dejado solos.
El Adviento es un tiempo en el
que la Iglesia llama a sus hijos a
vigilar, a estar despiertos para
recibir a Cristo que pasa, a
Cristo que viene. Editorial sobre
este tiempo del año litúrgico.

28/11/2025



Tiempo de Adviento: Preparar la
venida del Señor (Descarga en
formato PDF)

«Dios todopoderoso, aviva en tus
fieles, al comenzar el Adviento, el
deseo de salir al encuentro de Cristo,
que viene, acompañados por las
buenas obras, para que, colocados un
día a su derecha, merezcan poseer el
reino eterno». Estas palabras de la
oración colecta del primer domingo
de Adviento iluminan con gran
eficacia el peculiar carácter de este
tiempo, con el que se da inicio al Año
litúrgico. Haciéndose eco de la
actitud de las vírgenes prudentes de
la parábola evangélica, que supieron
tener a punto el aceite para las bodas
del Esposo[1], la Iglesia llama a sus
hijos a vigilar, a estar despiertos para
recibir a Cristo que pasa, a Cristo que
viene.

Tiempo de presencia

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Adviento20151127-111016.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Adviento20151127-111016.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Adviento20151127-111016.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Adviento20151127-111016.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Adviento20151127-111016.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Adviento20151127-111016.pdf


El deseo de salir al encuentro, de
preparar la venida del Señor[2], nos
pone ante el término griego parusía,
que el latín traduce como adventus,
de donde surge la palabra Adviento.
De hecho, adventus se puede traducir
como “presencia”, “llegada”,
“venida”. No se trata, por lo demás,
de una palabra acuñada por los
cristianos: en la Antigüedad se usaba
en ámbito profano para designar la
primera visita oficial de un personaje
importante -el rey, el emperador o
uno de sus funcionarios- con motivo
de su toma de posesión. También
podía indicar la venida de la
divinidad, que sale de su
ocultamiento para manifestarse con
fuerza, o que se celebra en el culto.
Los cristianos adoptaron el término
para expresar su relación con
Jesucristo: Jesús es el Rey que ha
entrado en esta pobre “provincia”,
nuestra tierra, para visitar a todos;
un Rey que invita a participar en la
fiesta de su Adviento a todos los que



creen en Él, a todos los que están
seguros de su presencia entre
nosotros.

Al decir adventus, los cristianos
afirmaban, sencillamente, que Dios
está aquí: el Señor no se ha retirado
del mundo, no nos ha dejado solos.
Aunque no podamos verlo o tocarlo,
como sucede con las realidades
sensibles, Él está aquí y viene a
visitarnos de muchos modos: en la
lectura de la Sagrada Escritura; en los
sacramentos, especialmente en la
Eucaristía; en el año litúrgico; en la
vida de los santos; en tantos
episodios, más o menos prosaicos, de
la vida cotidiana; en la belleza de la
creación... Dios nos ama, conoce
nuestro nombre, todo lo nuestro le
interesa y está siempre presente
junto a nosotros. Esta seguridad de
su presencia, que la liturgia del
Adviento nos sugiere discretamente,
pero con constancia a lo largo de
estas semanas, ¿no esboza una



imagen nueva del mundo ante
nuestros ojos? "Esta certeza que nos
da la fe hace que miremos lo que nos
rodea con una luz nueva, y que,
permaneciendo todo igual,
advirtamos que todo es distinto,
porque todo es expresión del amor
de Dios"[3]

Una memoria agradecida

El Adviento nos invita a detenernos,
en silencio, para captar la presencia
de Dios. Son días en los que volver a
considerar, con palabras de san
Josemaría, que "Dios está junto a
nosotros de continuo. -Vivimos como
si el Señor estuviera allá lejos, donde
brillan las estrellas, y no
consideramos que también está
siempre a nuestro lado. Y está como
un Padre amoroso -a cada uno de
nosotros nos quiere más que todas
las madres del mundo pueden
querer a sus hijos-, ayudándonos,



inspirándonos, bendiciendo... y
perdonando"[4].

Si nos empapamos de esta realidad,
si la consideramos con frecuencia en
el tiempo de Adviento, nos
sentiremos animados a dirigirle la
palabra con confianza en la oración,
y muchas veces durante el día; le
presentaremos los sufrimientos que
nos entristecen, la impaciencia y las
preguntas que brotan de nuestro
corazón. Es este un momento
oportuno para que crezca en
nosotros la seguridad de que Él nos
escucha siempre. «A ti, Señor,
levanto mi alma: Dios mío, en ti
confío; no quede yo defraudado»[5].

Comprenderemos también cómo los
giros a veces inesperados que toma
cada día son gestos personalísimos
que Dios nos dirige, signos de su
mirada atenta sobre cada uno de
nosotros. Sucede que solemos estar
muy atentos a los problemas, a las



dificultades, y a veces apenas nos
quedan fuerzas para percibir tantas
cosas hermosas y buenas que vienen
del Señor. El Adviento es un tiempo
para considerar, con más frecuencia,
cómo Él nos ha protegido, guiado y
ayudado en las vicisitudes de nuestra
vida; para alabarlo por todo lo que
ha hecho y sigue haciendo por
nosotros.

Ese estar despiertos y vigilantes ante
los detalles de nuestro Padre del
cielo, cuaja en acciones de gracias. Se
crea así en nosotros una memoria del
bien que nos ayuda incluso en la
hora oscura de las dificultades, de los
problemas, de la enfermedad, del
dolor. «La alegría evangelizadora -
escribe el Papa- siempre brilla sobre
el trasfondo de la memoria
agradecida: es una gracia que
necesitamos pedir»[6]. El Adviento
nos invita a escribir, por decirlo así,
un diario interior de este amor de
Dios por nosotros. "Me figuro -decía



san Josemaría- que vosotros como yo,
al pensar en las circunstancias que
han acompañado vuestra decisión de
esforzaros para vivir enteramente la
fe, daréis muchas gracias al Señor,
tendréis el convencimiento sincero -
sin falsas humildades- de que no hay
mérito alguno por vuestra parte" [7]

Dios viene

Dominus veniet![8] ¡Dios viene! Esta
breve exclamación abre el tiempo de
Adviento y resuena especialmente a
lo largo de estas semanas, y después,
durante todo el año litúrgico. ¡Dios
viene! No se trata simplemente de
que Dios haya venido, de algo del
pasado; ni tampoco es un simple
anuncio de que Dios vendrá, en un
futuro que podría no tener excesiva
trascendencia para nuestro hoy y
ahora. Dios viene: se trata de una
acción siempre en marcha; está
ocurriendo, ocurre ahora y seguirá
ocurriendo conforme trascurra el



tiempo. En todo momento, “Dios
viene”: en cada instante de la
historia, sigue diciendo el Señor: «mi
Padre no deja de trabajar, y yo
también trabajo»[9]

El Adviento nos invita a tomar
conciencia de esta verdad y a actuar
de acuerdo con ella. «Ya es hora de
que despertéis del sueño»; «estad
siempre despiertos»; «lo que a
vosotros os digo, a todos lo digo:
¡velad!»[10] Son llamadas de la
Sagrada Escritura en las lecturas del
primer domingo de Adviento que nos
recuerdan estas constantes venidas, 
adventus, del Señor. No ayer, no
mañana, sino hoy, ahora. Dios no
está solo en el cielo, desinteresado de
nosotros y de nuestra historia; en
realidad, Él es el Dios que viene. La
meditación atenta de los textos de la
liturgia del Adviento nos ayuda a
prepararnos, para que su presencia
no nos pase desapercibida.



Para los Padres de la Iglesia, la
“venida” de Dios -continua y, por
decirlo así, connatural con su mismo
ser- se concentra en las dos
principales venidas de Cristo: la de
su encarnación y la de su vuelta
gloriosa al fin de la historia[11] El
tiempo de Adviento se desarrolla
entre estos dos polos. En los
primeros días se subraya la espera de
la última venida del Señor al final de
los tiempos. Y, a medida que se
acerca la Navidad, va abriéndose
camino la memoria del
acontecimiento de Belén, en el que se
reconoce la plenitud del tiempo. «Por
estas dos razones el Adviento se nos
manifiesta como tiempo de una
expectación piadosa y alegre»[12].

El prefacio I de Adviento sintetiza
este doble motivo: «al venir por vez
primera en la humildad de nuestra
carne, [el Señor] realizó el plan de
redención trazado desde antiguo y
nos abrió el camino de la salvación;



para que cuando venga de nuevo en
la majestad de su gloria, revelando
así la plenitud de su obra, podamos
recibir los bienes prometidos que
ahora, en vigilante espera, confiamos
alcanzar»[13].

Días de espera y esperanza

Una nota fundamental del Adviento
es, por tanto, la de la espera; pero
una espera que el Señor viene a
convertir en esperanza. La
experiencia nos muestra que nos
pasamos la vida esperando: cuando
somos niños queremos crecer; en la
juventud aspiramos a un amor
grande, que nos llene; cuando somos
adultos buscamos la realización en la
profesión, el éxito determinante para
el resto de nuestra vida; cuando
llegamos a la edad avanzada
aspiramos al merecido descanso. Sin
embargo, cuando estas esperanzas se
cumplen, o también cuando
naufragan, percibimos que esto, en



realidad, no lo era todo. Necesitamos
una esperanza que vaya más allá de
lo que podemos imaginar, que nos
sorprenda. Así, aunque existen
esperanzas más o menos pequeñas
que día a día nos mantienen en
camino, en realidad, sin la gran
esperanza -la que nace del Amor que
el Espíritu Santo ha puesto en
nuestro corazón[14] y aspira a ese
Amor-, todas las demás no bastan.

El Adviento nos anima a
preguntarnos ¿qué esperamos? ¿cuál
es nuestra esperanza? O, más en
profundidad, ¿qué sentido tiene mi
presente, mi hoy y ahora? «Si el
tiempo no está lleno de un presente
cargado de sentido -decía Benedicto
XVI- la espera puede resultar
insoportable; si se espera algo, pero
en este momento no hay nada, es
decir, si el presente está vacío, cada
instante que pasa parece
exageradamente largo, y la espera se
transforma en un peso demasiado



grande, porque el futuro es del todo
incierto. En cambio, cuando el
tiempo está cargado de sentido, y en
cada instante percibimos algo
específico y positivo, entonces la
alegría de la espera hace más valioso
el presente»[15].

Un Belén para nuestro Dios

Nuestro tiempo presente tiene un
sentido porque el Mesías, esperado
durante siglos, nace en Belén. Junto a
María y José, con la asistencia de
nuestros Ángeles Custodios, le
esperamos con renovada ilusión. Al
venir Cristo entre nosotros, nos
ofrece el don de su amor y de su
salvación. Para los cristianos la
esperanza está animada por una
certeza: el Señor está presente a lo
largo de toda nuestra vida, en el
trabajo y en los afanes cotidianos;
nos acompaña y un día enjugará
también nuestras lágrimas. Un día,
no demasiado lejano, todo



encontrará su cumplimiento en el
reino de Dios, reino de justicia y de
paz. «El tiempo de Adviento nos
devuelve el horizonte de la
esperanza, una esperanza que no
decepciona porque está fundada en
la Palabra de Dios. Una esperanza
que no decepciona, sencillamente
porque el Señor no decepciona
jamás»[16]

El Adviento es un tiempo de
presencia y de espera de lo eterno;
un tiempo de alegría, de una alegría
íntima que nada puede eliminar: «os
volveré a ver, promete Jesús a sus
discípulos, y se os alegrará el
corazón, y nadie os quitará vuestra
alegría»[17]. El gozo en el momento
de la espera es una actitud
profundamente cristiana, que vemos
plasmada en la Santísima Virgen:
Ella, desde el momento de la
Anunciación, «esperó con inefable
amor de madre»[18] la venida de su
Hijo, Jesucristo. Por eso, Ella también



nos enseña a aguardar sin ansia la
llegada del Señor, al mismo tiempo
que nos preparamos interiormente
para ese encuentro, con la ilusión de
"construir con el corazón un Belén
para nuestro Dios"[19].

Juan José Silvestre

[1] Cfr. Mt 25, 1ss.

[2] Cfr. Ts 5, 23.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 144.

[4] San Josemaría, Camino, n. 267.

[5] Misal Romano, I Domingo de
Adviento, Antífona de entrada. Cf. Sal
24 (25) 1-2.

[6] Francisco, Exhortación Apostólica
Evangelii Gaudium, 24-XI-2013, n. 13.



[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 1.

[8] Cfr. Misal Romano, Feria III de las
semanas I-III de Adviento, Antífona
de entrada. Cfr. Za 14, 5.

[9] Jn 5, 17.

[10] Rm 13, 11; Lc 21, 36; Mc 13, 37.

[11] Cfr. San Cirilo de Jerusalén, 
Catequesis 15, 1: PG 33, 870 (II
Lectura del Oficio de Lecturas del I
Domingo de Adviento).

[12] Calendario Romano, Normas
universales sobre el año litúrgico y
sobre el calendario, n. 39.

[13] Misal Romano, Prefacio I de
Adviento.

[14] Cfr. Rm 5, 5

[15] Benedicto XVI, Homilía I
Vísperas del I Domingo de Adviento,
28-XI-2009.



[16] Francisco, Angelus, 1-XII-2013.

[17] Jn 16, 22.

[18] Misal Romano, Prefacio II de
Adviento.

[19] Notas de una meditación, 25-
XII-1973 (AGP, biblioteca, P09, p. 199).
Publicado en Álvaro del Portillo, 
Caminar con Jesús. Al compás del año
litúrgico, Ed. Cristiandad, Madrid
2014, p. 21.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/tiempo-
adviento-liturgia-vigilancia-preparar-

navidad/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/tiempo-adviento-liturgia-vigilancia-preparar-navidad/
https://opusdei.org/es-mx/article/tiempo-adviento-liturgia-vigilancia-preparar-navidad/
https://opusdei.org/es-mx/article/tiempo-adviento-liturgia-vigilancia-preparar-navidad/
https://opusdei.org/es-mx/article/tiempo-adviento-liturgia-vigilancia-preparar-navidad/

	El tiempo de una presencia (I): Adviento, preparar la venida del Señor

