opusdei.org

TEMA 1. La
existencia de Dios

La dimension religiosa
caracteriza al ser humano.
Purificadas de la supersticion,
las expresiones de la
religiosidad humana
manifiestan que existe un Dios
creador.

31/12/2012

1. La dimension religiosa del ser
humano

La dimension religiosa caracteriza al
ser humano desde sus origenes.



Purificados de la supersticion, debida
en definitiva a la ignorancia y el
pecado, las expresiones de la
religiosidad humana manifiestan la
conviccion de que existe un Dios
creador, del cual dependen el mundo
y nuestra existencia personal. Si es
verdad que el politeismo ha
acompafado muchas fases de la
historia humana, también es verdad
que la dimension mas profunda de la
religiosidad humana y de la
sabiduria filosofica han buscado la
justificacion radical del mundo y de
la vida humana en un unico Dios,
fundamento de la realidad y
cumplimiento de nuestra aspiracion
a la felicidad (cfr. Catecismo, 28) [1] .

A pesar de su diversidad, las
expresiones artisticas, filosoficas,
literarias, etc. presentes en la cultura
de los pueblos, a todas les acomuna
la reflexion sobre Dios y sobre los
temas centrales de la existencia
humana: la vida y la muerte, el bien



y el mal, el destino ultimo y el
sentido de todas las cosas [2] . Como
estas manifestaciones del espiritu
humano testimonian a lo largo de la
historia, se puede decir que la
referencia a Dios pertenece a la
cultura humana y constituye una
dimension esencial de la sociedad y
de los hombres. La libertad religiosa
representa, por tanto, el primero de
los derechos, y la busqueda de Dios,
el primero de los deberes: todos los
hombres «por su misma naturaleza y
por obligacion moral estan obligados
a adherirse a la verdad, una vez
conocida» [3] . La negacion de Dios y
el intento de excluirlo de la cultura y
de la vida social y civil son
fenomenos relativamente recientes,
limitados a algunas areas del mundo
occidental. El hecho de que los
grandes interrogantes religiosos y
existenciales permanezcan
invariables en el tiempo [4]
desmiente la idea de que la religion
esté circunscrita a una fase “infantil”



de la historia humana, destinada a
desaparecer con el progreso del
conocimiento.

El cristianismo asume cuanto hay de
bueno en la investigacion y en la
adoracion de Dios manifestadas
historicamente por la religiosidad
humana, desvelando, sin embargo,
su verdadero significado, el de un
camino hacia el unico y verdadero
Dios que se ha revelado en la historia
de la salvacion entregada al pueblo
de Israel y que ha venido a nuestro
encuentro haciéndose hombre en
Jesucristo, Verbo Encarnado [5] .

2. De las criaturas materiales a
Dios

El intelecto humano puede conocer
la existencia de Dios acercandose a Fl
a través de un camino que tiene
como punto de partida el mundo
creado y que posee dos itinerarios,
las criaturas materiales y la persona
humana. Aunque este camino haya



sido desarrollado especialmente por
autores cristianos, los itinerarios que
partiendo de la naturaleza y de las
actividades del espiritu humano
llevan hasta Dios, han sido expuestos
y recorridos por muchos fildsofos y
pensadores de diversas épocas y
culturas.

Las vias hacia la existencia de Dios
también se llaman “pruebas”, no en
el sentido que la ciencia matematica
o natural da a este término, sino en
cuanto argumentos filosoficos
convergentes y convincentes, que el
sujeto comprende con mayor o
menor profundidad dependiendo de
su formacion especifica (cfr.
Catecismo , 31). Que las pruebas de la
existencia de Dios no puedan
entenderse en el mismo sentido de
las pruebas utilizadas por las
clencias experimentales se deduce
con claridad del hecho que Dios no es
objeto de nuestro conocimiento
empirico.



Cada via hacia la existencia de Dios
alcanza solamente un aspecto
concreto o dimension de la realidad
absoluta de Dios, el del especifico
contexto filosofico en el cual la via se
desarrolla: «partiendo del
movimiento y del devenir, de la
contingencia, del orden y de la
belleza del mundo se puede llegar a
conocer a Dios como origen y fin del
universo» ( Catecismo , 32). La
riqueza y la inconmensurabilidad de
Dios son tales que ninguna de estas
vias por si misma puede llegar a una
imagen completa y personal de Dios,
sino solamente a alguna faceta de
ella: existencia, inteligencia,
providencia, etc.

Entre las llamadas vias cosmoldgicas,
unas de las mas conocidas son las
célebres “cinco vias” elaboradas por
Santo Tomas de Aquino, que recogen
en buena medida las reflexiones de
filésofos anteriores a él; para su
comprension se precisa conocer



algunos elementos de metafisica [6] .
Las primeras dos vias proponen la
idea de que las cadenas causales
(paso de la potencia al acto, paso de
la causa eficiente al efecto) que
observamos en la naturaleza no
pueden proseguir en el pasado hasta
el infinito, sino que deben apoyarse
en un primer motor y sobre una
primera causa; la tercera, partiendo
de la observacion de la contingencia
y limitacion de los entes naturales,
deduce que su causa debe ser un
Ente incondicionado y necesario; la
cuarta, considerando los grados de
perfeccion participada que se
encuentran en las cosas, deduce la
existencia de una fuente para todas
estas perfecciones; la quinta via,
observando el orden y el finalismo
presentes en el mundo, consecuencia
de la especificidad y estabilidad de
sus leyes, deduce la existencia de una
inteligencia ordenadora que sea
también causa final de todo.



Estos y otros itinerarios analogos han
sido propuestos por diversos autores
con diversos lenguajes y distintas
formas, hasta nuestros dias. Por
tanto, mantienen su actualidad,
aunque para comprenderlos es
necesario partir de un conocimiento
de las cosas basado en el realismo
(en contraposicion a formas de
pensamiento ideoldgico), y que no
reduzcan el conocimiento de la
realidad solamente al plano empirico
experimental (evitando el
reduccionismo ontolégico), asi que el
pensamiento humano pueda, en
definitiva, ascender de los efectos
visibles a las causas invisibles
(afirmacion del pensamiento
metafisico).

El conocimiento de Dios es también
accesible al sentido comun, es decir,
al pensamiento filoséfico espontaneo
que ejercita todo ser humano, como
resultado de la experiencia
existencial de cada uno: la maravilla



ante la belleza y el orden de la
naturaleza, la gratitud por el don
gratuito de la vida, el fundamento y
la razon del bien y del amor. Este
tipo de conocimiento también es
importante para captar a qué sujeto
se refieren las pruebas filosoficas de
la existencia de Dios: Santo Tomas,
por ejemplo, termina sus cinco vias
uniéndolas con la afirmacion: “y esto
es a lo que todos llaman Dios”.

El testimonio de la Sagrada Escritura
(cfr. Sap 13,1-9; Rm 1,18-20; Act
17,22-27) y las ensefianzas del
Magisterio de la Iglesia confirman
que el intelecto humano puede
llegar, hasta el conocimiento de la
existencia del Dios creador,
partiendo de las criaturas [7] (cfr.
Catecismo , 36-38). Al mismo tiempo,
ya sea la Escritura, ya sea el
Magisterio, advierten que el pecado y
las malas disposiciones morales
pueden hacer mas dificil este
reconocimiento.



3. El espiritu humano manifiesta a
Dios

El ser humano percibe su
singularidad y preeminencia sobre el
resto de la naturaleza. Aunque
comparte muchos aspectos de su
vida biolégica con otras especies
animales, se reconoce unico en su
fenomenologia: reflexiona sobre si
mismo, es capaz de progreso cultural
y técnico, percibe la moralidad de las
propias acciones, trasciende con su
conocimiento y su voluntad, pero
sobre todo con su libertad, el resto
del cosmos material [8] . En
definitiva, el ser humano es sujeto de
una vida espiritual que trasciende la
materia de la cual, sin embargo
depende [9] . Desde los origenes, la
cultura y la religiosidad de los
pueblos han explicado esta
trascendencia del ser humano
afirmando su dependencia de Dios,
del cual la vida humana contiene un
reflejo. En sintonia con este comun



sentir de la razon, la Revelacién
judeo-cristiana ensefia que el ser del
hombre ha sido creado a imagen y
semejanza de Dios (cfr. Gn 1,26-28).

La persona humana esta ella misma
en camino hacia Dios. Existen
itinerarios que conducen a Dios
partiendo de la propia experiencia
existencial: «Con su apertura a la
verdad y a la belleza, con su sentido
del bien moral, con su libertad y la
voz de su conciencia, con su
aspiracion al infinito y a la dicha, el
hombre se interroga sobre la
existencia de Dios. En estas
aperturas, percibe signos de su alma
espiritual» ( Catecismo , 33).

La presencia de una conciencia
moral que aprueba el bien que
hacemos y censura el mal que
realizamos o querriamos realizar,
lleva a reconocer un Sumo bien al
cual estamos llamados a
conformarnos, del cual nuestra



conciencia es como su mensajero.
Partiendo de la experiencia de la
conciencia humana y sin conocer la
Revelacion biblica, varios pensadores
desarrollaron desde la antigiiedad
una reflexion sobre la dimension
ética del obrar humano, reflexion de
la que es capaz todo hombre en
cuanto creado a imagen de Dios.

Junto a la propia conciencia, el ser
humano reconoce su personal
libertad, como condicion del propio
actuar moral. En ese reconocerse
libre, la persona humana lee en sila
correspondiente responsabilidad de
las propias acciones y la existencia
de Alguien ante el cual ser
responsable; este Alguien debe ser
mayor que la naturaleza material, y
no inferior sino mayor que nuestros
semejantes, también llamados a ser
responsables como nosotros. La
existencia de la libertad y de la
responsabilidad humanas conducen
a la existencia de un Dios garante del



bien y del mal, Creador, legislador y
remunerador.

En el contexto cultural actual se
niega frecuentemente la verdad de la
libertad humana, reduciendo la
persona a un animal un poco mas
desarrollado, pero cuyo actuar
estaria regulado fundamentalmente
por pulsiones necesarias; o
identifican la sede de la vida
espiritual (mente, conciencia, alma)
con la corporeidad de los 6rganos
cerebral y de los procesos
neurofisioldgicos, negando asi la
existencia de la moralidad del
hombre. A esta vision se puede
responder con argumentos que
demuestran, en el plano de la razony
de la fenomenologia humana, la
auto-trascendencia de la persona, el
libre arbitrio que obra también en
las elecciones condicionadas por la
naturaleza, y la imposibilidad de
reducir la mente al cerebro.



También en la presencia del mal y de
la injusticia en el mundo, muchos
ven hoy en dia una prueba de la no-
existencia de Dios, porque si
existiera, no lo permitiria. En
realidad, esta desazon y este
interrogante son también “vias”
hacia Dios. La persona, en efecto,
percibe el mal y la injusticia como
privaciones, como situaciones
dolorosas no debidas, que reclaman
un bien y una justicia a la que se
aspira. Pues si la estructura mas
intima de nuestro ser no aspirase al
bien, no veriamos en el mal un dafo
y una privacion.

En el ser humano existe un deseo
natural de verdad, de bien y de
felicidad, que son manifestaciones de
nuestra aspiracion natural de ver a
Dios. Si tal pretension quedase
frustrada, la criatura humana
quedaria convertida en un ser
existencialmente contradictorio, ya
que estas aspiraciones constituyen el



nucleo mas profundo de la vida
espiritual y de la dignidad de la
persona. Su presencia en lo mas
profundo del corazén muestran la
existencia de un Creador que nos
llama hacia si a través de la
esperanza en Fl. Si las vias
“cosmoldgicas” no aseguran la
posibilidad de llegar a Dios en cuanto
ser personal, las vias
“antropologicas”, que parten del
hombre y de sus deseos naturales,
dejan entrever que el Dios del cual
reconocemos nuestra dependencia,
debe ser una persona capaz de amar,
un ser personal ante criaturas
personales.

La sagrada Escritura contiene
ensefianzas explicitas sobre la
existencia de una ley moral inscrita
por Dios en el corazon del hombre
(cfr. Sir 15,11-20; Sal 19; Rm 2,12-16).
La filosofia de inspiracion cristiana
la ha denominado “ley moral
natural”, accesible a los hombres de



toda época y cultura, aunque su
reconocimiento, como en el caso de
la existencia de Dios, puede quedar
en oscuridad por el pecado. El
Magisterio de la Iglesia ha subrayado
repetidamente la existencia de la
conciencia humana y de la libertad
como vias hacia Dios [10] .

4. La negacion de Dios: las causas
del ateismo

Las diversas argumentaciones
filosoficas empleadas para “probar”
la existencia de Dios no causan
necesariamente la fe en Dios, sino
que solamente aseguran que tal fe es
razonable. Y esto por varios motivos:
a) conducen al hombre a reconocer
algunos caracteres filosoficos de la
imagen de Dios (bondad, inteligencia,
etc.), entre los cuales su misma
existencia, pero no indican nada
sobre Quién sea el ser personal hacia
el cual se dirige el acto de fe; b) la fe
es la respuesta libre del hombre a



Dios que se revela, no una deduccion
filosofica necesaria; ¢) Dios mismo es
causa de la fe: es El quien se revela
gratuitamente y mueve con su gracia
el corazon del hombre para que se
adhiera a El; d) ha de considerarse la
oscuridad y la incertidumbre con la
que el pecado hiere a la razon del
hombre obstaculizando tanto el
reconocimiento de la existencia de
Dios como la respuesta de fe a su
Palabra (cfr. Catecismo , 37). Por
estos motivos, particularmente el
ultimo, siempre es posible una
negacion de Dios por parte del
hombre [11] .

El ateismo posee una manifestacion
tedrica (intento de negar
positivamente a Dios, por via
racional) y una practica (negar a Dios
con el propio comportamiento,
viviendo como si no existiese). Una
profesion de ateismo positivo como
consecuencia de un analisis racional
de tipo cientifico, empirico, es



contradictoria, porque —como se ha
dicho- Dios no es objeto del saber
cientifico-experimental. Una
negacion positiva de Dios a partir de
la racionalidad filosofica es posible
por parte de especificas visiones
aprioristicas de la realidad, de
caracter casi siempre ideoldgico, ante
todo, el materialismo. La
incongruencia de estas visiones
puede ponerse de manifiesto con la
ayuda de la metafisica y de una
gnoseologia realista.

Una causa difundida de ateismo
positivo es considerar que la
afirmacion de Dios supone una
penalizacion para el hombre: si Dios
existe, entonces no seriamos libres,
ni gozariamos de plena autonomia
en la existencia terrena. Este enfoque
ignora que la dependencia de la
criatura de Dios fundamenta la
libertad y la autonomia de la criatura
[12] . Es verdadero mas bien, lo
contrario: como ensefia la historia de



los pueblos y nuestra reciente época
cultural, cuando se niega a Dios se
termina negando también al hombre
y su dignidad trascendente.

Otros llegan a la negacion de Dios
considerando que la religion,
especificamente el cristianismo,
representa un obstaculo al progreso
humano porque es fruto de la
ignorancia y la supersticion. A esta
objecion puede responderse a partir
de bases histdricas: es posible
mostrar la influencia positiva de la
Revelacion cristiana sobre la
concepcion de la persona humana y
sus derechos, o hasta sobre el origen
y progreso de las ciencias. Por parte
de la Iglesia Catolica la ignorancia ha
sido siempre considerada, y con
razon, un obstaculo hacia la
verdadera fe. En general, aquellos
que niegan a Dios para afirmar el
perfeccionamiento y el avance del
hombre lo hacen para defender una
vision inmanente del progreso



histérico, que tiene como fin la
utopia politica o un bienestar
puramente material, que son
incapaces de satisfacer plenamente
las expectativas del corazon humano.

Entre las causas del ateismo,
especialmente del ateismo practico,
debe incluirse también el mal
ejemplo de los creyentes, «en cuanto
que, con el descuido de la educacion
religiosa, o con la exposicion
inadecuada de la doctrina, o incluso
con los defectos de su vida religiosa,
moral y social, han velado mas bien
que revelado el genuino rostro de
Dios y de la religion» [13] . De modo
positivo, a partir del Concilio
Vaticano II la Iglesia ha sefialado
siempre el testimonio de los
cristianos como el principal factor
para realizar una necesaria “nueva
evangelizacion” [14] .

5. El agnosticismo y la indiferencia
religiosa



El agnosticismo, difundido
especialmente en los ambientes
intelectuales, sostiene que la razon
humana no puede concluir nada
sobre Dios y su existencia. Con
frecuencia sus defensores se
proponen un empefio de vida
personal y social, pero sin referencia
alguna a un fin ultimo, buscando asi
vivir un humanismo sin Dios. La
posicion agndstica termina con
frecuencia identificaAndose con el
ateismo practico. Por lo demas, quien
pretendiese orientar los fines
parciales del propio vivir cotidiano
sin ningun tipo de compromiso hacia
el que tiende naturalmente el fin
ultimo de los propios actos, en
realidad habria que decir que en el
fondo ya ha elegido un fin, de
caracter inmanente, para la propia
vida. La posicion agnodstica merece,
de todos modos, respeto, si bien sus
defensores deben ser ayudados a
demostrar la rectitud de su no-
negacion de Dios, manteniendo una



apertura a la posibilidad de
reconocer su existencia y revelacion
en la historia.

La indiferencia religiosa —-también
llamada “irreligiosidad”- representa
hoy la principal manifestacion de
incredulidad, y como tal, ha recibido
una creciente atencion por parte del
Magisterio de la Iglesia [15] . El tema
de Dios no se toma en serio, o no se
toma en absoluta consideracion
porque es sofocado en la practica por
una vida orientada a los bienes
materiales. La indiferencia religiosa
coexiste con una cierta simpatia por
lo sacro, y tal vez por lo pseudo-
religioso, disfrutados de un modo
moralmente descuidado, como si
fuesen bienes de consumo. Para
mantener por largo tiempo una
posicion de indiferencia religiosa, el
ser humano necesita de continuas
distracciones y asi no detenerse en
los problemas existenciales mas
importantes, apartandolos tanto de



la propia vida cotidiana como de la
propia conciencia: el sentido de la
vida y de la muerte, el valor moral de
las propias acciones, etc. Pero, como
en la vida de una persona hay
siempre acontecimientos que
“marcan la

diferencia” (enamoramiento,
paternidad y maternidad, muertes
prematuras, dolores y alegrias, etc.),
la posicion de “indiferentismo”
religioso no resulta sostenible a lo
largo de toda la vida, porque sobre
Dios no se puede evitar el
interrogarse, al menos alguna vez.
Partiendo de tales eventos
existencialmente significativos, es
necesario ayudar al indiferente a
abrirse con seriedad a la busqueda y
afirmacion de Dios.

6. El pluralismo religioso: hay un
unico y verdadero Dios, que se ha
revelado en Jesucristo



La religiosidad humana —que cuando
es auténtica, es camino hacia el
reconocimiento del unico Dios- se ha
expresado y se manifiesta en la
historia y en la cultura de los
pueblos, en formas diversas y a veces
también en el culto de distintas
imagenes o ideas de la divinidad. Las
religiones de la tierra que
manifiestan la busqueda sincera de
Dios y respetan la dignidad
trascendente del hombre deben ser
respetadas: la Iglesia Catolica
considera que en ellas esta presente
una chispa, casi una participacion de
la Verdad divina [16] . Al acercarse a
las diversas religiones de la tierra, la
razon humana sugiere un oportuno
discernimiento: reconocer la
presencia de supersticion y de
ignorancia, de formas de
irracionalidad, de practicas que no
estan de acuerdo con la dignidad y
libertad de la persona humana.



El didlogo inter-religioso no se opone
a la mision y a la evangelizacion. Es
mas, respetando la libertad de cada
uno, la finalidad del dialogo ha de ser
siempre el anuncio de Cristo. Las
semillas de verdad que las religiones
no cristianas pueden contener son,
de hecho, semillas de la Unica Verdad
que es Cristo. Por tanto, esas
religiones tienen el derecho de
recibir la revelacion y ser conducidas
a la madurez mediante el anuncio de
Cristo, camino, verdad y vida. Sin
embargo, Dios no niega la salvacion a
aquellos que ignorando sin culpa el
anuncio del Evangelio, viven segun
la ley moral natural, reconociendo su
fundamento en el tinico y verdadero
Dios [17] .

En el didlogo inter-religioso el
cristianismo puede proceder
mostrando que las religiones de la
tierra, en cuanto expresiones
auténticas del vinculo con el
verdadero y unico Dios, alcanzan en



el cristianismo su cumplimiento.
Solamente en Cristo Dios revela el
hombre al propio hombre, ofrece la
solucion a sus enigmas y le desvela el
sentido profundo de sus
aspiraciones. El es el tinico mediador
entre Dios y los hombres [18] .

El cristiano puede afrontar el didlogo
inter-religioso con optimismo y
esperanza, en cuanto sabe que todo
ser humano ha sido creado a imagen
del unico y verdadero Dios y que
cada uno, si sabe reflexionar en el
silencio de su corazon, puede
escuchar el testimonio de la propia
conciencia, que también conduce al
unico Dios, revelado en Jesucristo.
«Para esto he nacido y para esto he
venido al mundo —-afirma Jesus ante
Pilatos—; para dar testimonio de la
verdad. Todo aquel que es de da
verdad escucha mi voz» ( Ioh 18,37).
En este sentido, el cristiano puede
hablar de Dios sin riesgo de
intolerancia, porque el Dios que €l



exhorta a reconocer en la naturaleza
y en la conciencia de cada uno, el
Dios que ha creado el cielo y la tierra,
es el mismo Dios de la historia de la
salvacion, que se ha revelado al
pueblo de Israel y se ha hecho
hombre en Cristo. Este fue el
itinerario seguido por los primeros
cristianos: rechazaron que se
adorara a Cristo como uno mas entre
los dioses del Pantheon romano,
porque estaban convencidos de la
existencia de un unico y verdadero
Dios; y se emperfiaron al mismo
tiempo en mostrar que el Dios
entrevisto por los filésofos como
causa, razon y fundamento del
mundo, era y es el mismo Dios de
Jesucristo [19] .

Giuseppe Tanzella-Nitti
Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catolica ,
27-49



Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes , 4-22

Juan Pablo II, Enc. Fides et ratio , 14-
IX-1998, 16-35.

Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
X1-2007, 4-12.

[1] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Fides et
ratio , 14-IX-1998, 1.

[2] «Mas alla de todas las diferencias
que caracterizan a los individuos y
los pueblos, hay una fundamental
dimension comun, ya que las varias
culturas no son en realidad sino
modos diversos de afrontar la
cuestion del significado de la
existencia personal. Precisamente
aqui podemos identificar una fuente
del respeto que es debido a cada
cultura y a cada nacion: toda cultura
es un esfuerzo de reflexion sobre el
misterio del mundo y, en particular,



del hombre: es un modo de expresar
la dimension trascendente de la vida
humana. El corazdon de cada cultura
esta constituido por su acercamiento
al mas grande de los misterios: el
misterio de Dios », Juan Pablo II,
Discurso a la O.N.U. , New York,
5.10.1995, «Magisterio», XVIIIL,2
(1995) 730-744, n. 9.

[3] Concilio Vaticano II, Decl.
Dignitatis humanae , 2.

[4] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes , 10.

[5] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap. Tertio
millennio adveniente , 10-XI-1994, 6;
Enc. Fides et ratio, 2.

[6] Cfr. S. Santo Tomas de Aquino,
Summa theologiae, 1, q. 2, a. 3; Contra
gentiles, 1, c. 13. Para una exposicion
detallada se remite al lector a estas
dos referencias de Santo Tomas y a
algun manual de Metafisica o
Teologia Natural.



[7] Cfr. Concilio Vaticano I, Const. Dei
Filius , 24-1V-1870, DH 3004; Motu
Proprio Sacrorum Antistitum , 1-
[X-1910, DH 3538; Congregacion para
la Doctrina de la Fe, Inst. Donum
veritatis , 24-V-1990, 10; Enc. Fides et
ratio, 67.

[8] «Con agradecimiento, porque
percibimos la felicidad a que estamos
llamados, hemos aprendido que las
criaturas todas han sido sacadas de
la nada por Dios y para Dios: las
racionales, los hombres, aunque con
tanta frecuencia perdamos la razon;
y las irracionales, las que corretean
por la superficie de la tierra, o
habitan en las entrafias del mundo, o
cruzan el azul del cielo, algunas
hasta mirar de hito en hito al sol.
Pero, en medio de esta maravillosa
variedad, s6lo nosotros, los hombres
—no hablo aqui de los &ngeles— nos
unimos al Creador por el ejercicio de
nuestra libertad: podemos rendir o
negar al Sefior la gloria que le



corresponde como Autor de todo lo
que existe», san Josemaria, Amigos de
Dios , 24.

[9] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 18.

[10] Cfr. Ibidem, 17-18. En particular,
la doctrina sobre la conciencia moral
y la responsabilidad ligada a la
libertad humana, en el cuadro de la
explicacion de la persona humana
como imagen de Dios, ha sido
extensamente desarrollada por Juan
Pablo II, Enc. Veritatis splendor , 6-
VIII-1993, 54-64.

[11] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 19-21.

[12] Cfr. Ibidem, 36.
[13] Ibidem , 19.

[14] Cfr. Ibidem, 21; Pablo VI, Enc.
Evangelii nuntiandi , 8-X11-1975, 21,
Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor ,



93; Juan Pablo II, Carta Ap. Novo
millennio ineunte , 6-1-2001, cap. Il y
IV.

[15] Cfr. Juan Pablo II, EX. Ap.
Christifideles laici , 30-XII-1988, 34;
Enc. Fides et ratio, 5.

[16] Cfr. Concilio Vaticano II, Decl.
Nostra Aetate , 2.

[17] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen gentium , 16.

[18] Cfr. Juan Pablo II, Enc.
Redemptoris missio , 7-XII-1990, 5;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Decl. Dominus Iesus , 6-VIII-2000,
5;13-15.

[19] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Fides et
ratio , 34; Benedicto XVI, Enc. Spe
salvi, 30-XI1-2007, 5.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-
existencia-de-dios/ (07/01/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-existencia-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-existencia-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-existencia-de-dios/

	TEMA 1. La existencia de Dios

