
opusdei.org

TEMA 1. La
existencia de Dios

La dimensión religiosa
caracteriza al ser humano.
Purificadas de la superstición,
las expresiones de la
religiosidad humana
manifiestan que existe un Dios
creador.

31/12/2012

1. La dimensión religiosa del ser
humano

La dimensión religiosa caracteriza al
ser humano desde sus orígenes.



Purificados de la superstición, debida
en definitiva a la ignorancia y el
pecado, las expresiones de la
religiosidad humana manifiestan la
convicción de que existe un Dios
creador, del cual dependen el mundo
y nuestra existencia personal. Si es
verdad que el politeísmo ha
acompañado muchas fases de la
historia humana, también es verdad
que la dimensión más profunda de la
religiosidad humana y de la
sabiduría filosófica han buscado la
justificación radical del mundo y de
la vida humana en un único Dios,
fundamento de la realidad y
cumplimiento de nuestra aspiración
a la felicidad (cfr. Catecismo , 28) [1] .

A pesar de su diversidad, las
expresiones artísticas, filosóficas,
literarias, etc. presentes en la cultura
de los pueblos, a todas les acomuna
la reflexión sobre Dios y sobre los
temas centrales de la existencia
humana: la vida y la muerte, el bien



y el mal, el destino último y el
sentido de todas las cosas [2] . Como
estas manifestaciones del espíritu
humano testimonian a lo largo de la
historia, se puede decir que la
referencia a Dios pertenece a la
cultura humana y constituye una
dimensión esencial de la sociedad y
de los hombres. La libertad religiosa
representa, por tanto, el primero de
los derechos, y la búsqueda de Dios,
el primero de los deberes: todos los
hombres «por su misma naturaleza y
por obligación moral están obligados
a adherirse a la verdad, una vez
conocida» [3] . La negación de Dios y
el intento de excluirlo de la cultura y
de la vida social y civil son
fenómenos relativamente recientes,
limitados a algunas áreas del mundo
occidental. El hecho de que los
grandes interrogantes religiosos y
existenciales permanezcan
invariables en el tiempo [4]
desmiente la idea de que la religión
esté circunscrita a una fase “infantil”



de la historia humana, destinada a
desaparecer con el progreso del
conocimiento.

El cristianismo asume cuanto hay de
bueno en la investigación y en la
adoración de Dios manifestadas
históricamente por la religiosidad
humana, desvelando, sin embargo,
su verdadero significado, el de un
camino hacia el único y verdadero
Dios que se ha revelado en la historia
de la salvación entregada al pueblo
de Israel y que ha venido a nuestro
encuentro haciéndose hombre en
Jesucristo, Verbo Encarnado [5] .

2. De las criaturas materiales a
Dios

El intelecto humano puede conocer
la existencia de Dios acercándose a Él
a través de un camino que tiene
como punto de partida el mundo
creado y que posee dos itinerarios,
las criaturas materiales y la persona
humana. Aunque este camino haya



sido desarrollado especialmente por
autores cristianos, los itinerarios que
partiendo de la naturaleza y de las
actividades del espíritu humano
llevan hasta Dios, han sido expuestos
y recorridos por muchos filósofos y
pensadores de diversas épocas y
culturas.

Las vías hacia la existencia de Dios
también se llaman “pruebas”, no en
el sentido que la ciencia matemática
o natural da a este término, sino en
cuanto argumentos filosóficos
convergentes y convincentes, que el
sujeto comprende con mayor o
menor profundidad dependiendo de
su formación específica (cfr. 
Catecismo , 31). Que las pruebas de la
existencia de Dios no puedan
entenderse en el mismo sentido de
las pruebas utilizadas por las
ciencias experimentales se deduce
con claridad del hecho que Dios no es
objeto de nuestro conocimiento
empírico.



Cada vía hacia la existencia de Dios
alcanza solamente un aspecto
concreto o dimensión de la realidad
absoluta de Dios, el del específico
contexto filosófico en el cual la vía se
desarrolla: «partiendo del
movimiento y del devenir, de la
contingencia, del orden y de la
belleza del mundo se puede llegar a
conocer a Dios como origen y fin del
universo» ( Catecismo , 32). La
riqueza y la inconmensurabilidad de
Dios son tales que ninguna de estas
vías por sí misma puede llegar a una
imagen completa y personal de Dios,
sino solamente a alguna faceta de
ella: existencia, inteligencia,
providencia, etc.

Entre las llamadas vías cosmológicas,
unas de las más conocidas son las
célebres “cinco vías” elaboradas por
Santo Tomás de Aquino, que recogen
en buena medida las reflexiones de
filósofos anteriores a él; para su
comprensión se precisa conocer



algunos elementos de metafísica [6] .
Las primeras dos vías proponen la
idea de que las cadenas causales
(paso de la potencia al acto, paso de
la causa eficiente al efecto) que
observamos en la naturaleza no
pueden proseguir en el pasado hasta
el infinito, sino que deben apoyarse
en un primer motor y sobre una
primera causa; la tercera, partiendo
de la observación de la contingencia
y limitación de los entes naturales,
deduce que su causa debe ser un
Ente incondicionado y necesario; la
cuarta, considerando los grados de
perfección participada que se
encuentran en las cosas, deduce la
existencia de una fuente para todas
estas perfecciones; la quinta vía,
observando el orden y el finalismo
presentes en el mundo, consecuencia
de la especificidad y estabilidad de
sus leyes, deduce la existencia de una
inteligencia ordenadora que sea
también causa final de todo.



Estos y otros itinerarios análogos han
sido propuestos por diversos autores
con diversos lenguajes y distintas
formas, hasta nuestros días. Por
tanto, mantienen su actualidad,
aunque para comprenderlos es
necesario partir de un conocimiento
de las cosas basado en el realismo
(en contraposición a formas de
pensamiento ideológico), y que no
reduzcan el conocimiento de la
realidad solamente al plano empírico
experimental (evitando el
reduccionismo ontológico), así que el
pensamiento humano pueda, en
definitiva, ascender de los efectos
visibles a las causas invisibles
(afirmación del pensamiento
metafísico).

El conocimiento de Dios es también
accesible al sentido común, es decir,
al pensamiento filosófico espontáneo
que ejercita todo ser humano, como
resultado de la experiencia
existencial de cada uno: la maravilla



ante la belleza y el orden de la
naturaleza, la gratitud por el don
gratuito de la vida, el fundamento y
la razón del bien y del amor. Este
tipo de conocimiento también es
importante para captar a qué sujeto
se refieren las pruebas filosóficas de
la existencia de Dios: Santo Tomás,
por ejemplo, termina sus cinco vías
uniéndolas con la afirmación: “y esto
es a lo que todos llaman Dios”.

El testimonio de la Sagrada Escritura
(cfr. Sap 13,1-9; Rm 1,18-20; Act
17,22-27) y las enseñanzas del
Magisterio de la Iglesia confirman
que el intelecto humano puede
llegar, hasta el conocimiento de la
existencia del Dios creador,
partiendo de las criaturas [7] (cfr. 
Catecismo , 36-38). Al mismo tiempo,
ya sea la Escritura, ya sea el
Magisterio, advierten que el pecado y
las malas disposiciones morales
pueden hacer más difícil este
reconocimiento.



3. El espíritu humano manifiesta a
Dios

El ser humano percibe su
singularidad y preeminencia sobre el
resto de la naturaleza. Aunque
comparte muchos aspectos de su
vida biológica con otras especies
animales, se reconoce único en su
fenomenología: reflexiona sobre sí
mismo, es capaz de progreso cultural
y técnico, percibe la moralidad de las
propias acciones, trasciende con su
conocimiento y su voluntad, pero
sobre todo con su libertad, el resto
del cosmos material [8] . En
definitiva, el ser humano es sujeto de
una vida espiritual que trasciende la
materia de la cual, sin embargo
depende [9] . Desde los orígenes, la
cultura y la religiosidad de los
pueblos han explicado esta
trascendencia del ser humano
afirmando su dependencia de Dios,
del cual la vida humana contiene un
reflejo. En sintonía con este común



sentir de la razón, la Revelación
judeo-cristiana enseña que el ser del
hombre ha sido creado a imagen y
semejanza de Dios (cfr. Gn 1,26-28).

La persona humana está ella misma
en camino hacia Dios. Existen
itinerarios que conducen a Dios
partiendo de la propia experiencia
existencial: «Con su apertura a la
verdad y a la belleza, con su sentido
del bien moral, con su libertad y la
voz de su conciencia, con su
aspiración al infinito y a la dicha, el
hombre se interroga sobre la
existencia de Dios. En estas
aperturas, percibe signos de su alma
espiritual» ( Catecismo , 33).

La presencia de una conciencia
moral que aprueba el bien que
hacemos y censura el mal que
realizamos o querríamos realizar,
lleva a reconocer un Sumo bien al
cual estamos llamados a
conformarnos, del cual nuestra



conciencia es como su mensajero.
Partiendo de la experiencia de la
conciencia humana y sin conocer la
Revelación bíblica, varios pensadores
desarrollaron desde la antigüedad
una reflexión sobre la dimensión
ética del obrar humano, reflexión de
la que es capaz todo hombre en
cuanto creado a imagen de Dios.

Junto a la propia conciencia, el ser
humano reconoce su personal
libertad, como condición del propio
actuar moral. En ese reconocerse
libre, la persona humana lee en sí la
correspondiente responsabilidad de
las propias acciones y la existencia
de Alguien ante el cual ser
responsable; este Alguien debe ser
mayor que la naturaleza material, y
no inferior sino mayor que nuestros
semejantes, también llamados a ser
responsables como nosotros. La
existencia de la libertad y de la
responsabilidad humanas conducen
a la existencia de un Dios garante del



bien y del mal, Creador, legislador y
remunerador.

En el contexto cultural actual se
niega frecuentemente la verdad de la
libertad humana, reduciendo la
persona a un animal un poco más
desarrollado, pero cuyo actuar
estaría regulado fundamentalmente
por pulsiones necesarias; o
identifican la sede de la vida
espiritual (mente, conciencia, alma)
con la corporeidad de los órganos
cerebral y de los procesos
neurofisiológicos, negando así la
existencia de la moralidad del
hombre. A esta visión se puede
responder con argumentos que
demuestran, en el plano de la razón y
de la fenomenología humana, la
auto-trascendencia de la persona, el
libre arbitrio que obra también en
las elecciones condicionadas por la
naturaleza, y la imposibilidad de
reducir la mente al cerebro.



También en la presencia del mal y de
la injusticia en el mundo, muchos
ven hoy en día una prueba de la no-
existencia de Dios, porque si
existiera, no lo permitiría. En
realidad, esta desazón y este
interrogante son también “vías”
hacia Dios. La persona, en efecto,
percibe el mal y la injusticia como
privaciones, como situaciones
dolorosas no debidas, que reclaman
un bien y una justicia a la que se
aspira. Pues si la estructura más
íntima de nuestro ser no aspirase al
bien, no veríamos en el mal un daño
y una privación.

En el ser humano existe un deseo
natural de verdad, de bien y de
felicidad, que son manifestaciones de
nuestra aspiración natural de ver a
Dios. Si tal pretensión quedase
frustrada, la criatura humana
quedaría convertida en un ser
existencialmente contradictorio, ya
que estas aspiraciones constituyen el



núcleo más profundo de la vida
espiritual y de la dignidad de la
persona. Su presencia en lo más
profundo del corazón muestran la
existencia de un Creador que nos
llama hacia sí a través de la
esperanza en Él. Si las vías
“cosmológicas” no aseguran la
posibilidad de llegar a Dios en cuanto
ser personal, las vías
“antropológicas”, que parten del
hombre y de sus deseos naturales,
dejan entrever que el Dios del cual
reconocemos nuestra dependencia,
debe ser una persona capaz de amar,
un ser personal ante criaturas
personales.

La sagrada Escritura contiene
enseñanzas explícitas sobre la
existencia de una ley moral inscrita
por Dios en el corazón del hombre
(cfr. Sir 15,11-20; Sal 19; Rm 2,12-16).
La filosofía de inspiración cristiana
la ha denominado “ley moral
natural”, accesible a los hombres de



toda época y cultura, aunque su
reconocimiento, como en el caso de
la existencia de Dios, puede quedar
en oscuridad por el pecado. El
Magisterio de la Iglesia ha subrayado
repetidamente la existencia de la
conciencia humana y de la libertad
como vías hacia Dios [10] .

4. La negación de Dios: las causas
del ateísmo

Las diversas argumentaciones
filosóficas empleadas para “probar”
la existencia de Dios no causan
necesariamente la fe en Dios, sino
que solamente aseguran que tal fe es
razonable. Y esto por varios motivos:
a) conducen al hombre a reconocer
algunos caracteres filosóficos de la
imagen de Dios (bondad, inteligencia,
etc.), entre los cuales su misma
existencia, pero no indican nada
sobre Quién sea el ser personal hacia
el cual se dirige el acto de fe; b) la fe
es la respuesta libre del hombre a



Dios que se revela, no una deducción
filosófica necesaria; c) Dios mismo es
causa de la fe: es Él quien se revela
gratuitamente y mueve con su gracia
el corazón del hombre para que se
adhiera a Él; d) ha de considerarse la
oscuridad y la incertidumbre con la
que el pecado hiere a la razón del
hombre obstaculizando tanto el
reconocimiento de la existencia de
Dios como la respuesta de fe a su
Palabra (cfr. Catecismo , 37). Por
estos motivos, particularmente el
último, siempre es posible una
negación de Dios por parte del
hombre [11] .

El ateísmo posee una manifestación
teórica (intento de negar
positivamente a Dios, por vía
racional) y una práctica (negar a Dios
con el propio comportamiento,
viviendo como si no existiese). Una
profesión de ateísmo positivo como
consecuencia de un análisis racional
de tipo científico, empírico, es



contradictoria, porque –como se ha
dicho– Dios no es objeto del saber
científico-experimental. Una
negación positiva de Dios a partir de
la racionalidad filosófica es posible
por parte de específicas visiones
apriorísticas de la realidad, de
carácter casi siempre ideológico, ante
todo, el materialismo. La
incongruencia de estas visiones
puede ponerse de manifiesto con la
ayuda de la metafísica y de una
gnoseología realista.

Una causa difundida de ateísmo
positivo es considerar que la
afirmación de Dios supone una
penalización para el hombre: si Dios
existe, entonces no seríamos libres,
ni gozaríamos de plena autonomía
en la existencia terrena. Este enfoque
ignora que la dependencia de la
criatura de Dios fundamenta la
libertad y la autonomía de la criatura
[12] . Es verdadero más bien, lo
contrario: como enseña la historia de



los pueblos y nuestra reciente época
cultural, cuando se niega a Dios se
termina negando también al hombre
y su dignidad trascendente.

Otros llegan a la negación de Dios
considerando que la religión,
específicamente el cristianismo,
representa un obstáculo al progreso
humano porque es fruto de la
ignorancia y la superstición. A esta
objeción puede responderse a partir
de bases históricas: es posible
mostrar la influencia positiva de la
Revelación cristiana sobre la
concepción de la persona humana y
sus derechos, o hasta sobre el origen
y progreso de las ciencias. Por parte
de la Iglesia Católica la ignorancia ha
sido siempre considerada, y con
razón, un obstáculo hacia la
verdadera fe. En general, aquellos
que niegan a Dios para afirmar el
perfeccionamiento y el avance del
hombre lo hacen para defender una
visión inmanente del progreso



histórico, que tiene como fin la
utopía política o un bienestar
puramente material, que son
incapaces de satisfacer plenamente
las expectativas del corazón humano.

Entre las causas del ateísmo,
especialmente del ateísmo práctico,
debe incluirse también el mal
ejemplo de los creyentes, «en cuanto
que, con el descuido de la educación
religiosa, o con la exposición
inadecuada de la doctrina, o incluso
con los defectos de su vida religiosa,
moral y social, han velado más bien
que revelado el genuino rostro de
Dios y de la religión» [13] . De modo
positivo, a partir del Concilio
Vaticano II la Iglesia ha señalado
siempre el testimonio de los
cristianos como el principal factor
para realizar una necesaria “nueva
evangelización” [14] .

5. El agnosticismo y la indiferencia
religiosa



El agnosticismo, difundido
especialmente en los ambientes
intelectuales, sostiene que la razón
humana no puede concluir nada
sobre Dios y su existencia. Con
frecuencia sus defensores se
proponen un empeño de vida
personal y social, pero sin referencia
alguna a un fin último, buscando así
vivir un humanismo sin Dios. La
posición agnóstica termina con
frecuencia identificándose con el
ateísmo práctico. Por lo demás, quien
pretendiese orientar los fines
parciales del propio vivir cotidiano
sin ningún tipo de compromiso hacia
el que tiende naturalmente el fin
último de los propios actos, en
realidad habría que decir que en el
fondo ya ha elegido un fin, de
carácter inmanente, para la propia
vida. La posición agnóstica merece,
de todos modos, respeto, si bien sus
defensores deben ser ayudados a
demostrar la rectitud de su no-
negación de Dios, manteniendo una



apertura a la posibilidad de
reconocer su existencia y revelación
en la historia.

La indiferencia religiosa –también
llamada “irreligiosidad”– representa
hoy la principal manifestación de
incredulidad, y como tal, ha recibido
una creciente atención por parte del
Magisterio de la Iglesia [15] . El tema
de Dios no se toma en serio, o no se
toma en absoluta consideración
porque es sofocado en la práctica por
una vida orientada a los bienes
materiales. La indiferencia religiosa
coexiste con una cierta simpatía por
lo sacro, y tal vez por lo pseudo-
religioso, disfrutados de un modo
moralmente descuidado, como si
fuesen bienes de consumo. Para
mantener por largo tiempo una
posición de indiferencia religiosa, el
ser humano necesita de continuas
distracciones y así no detenerse en
los problemas existenciales más
importantes, apartándolos tanto de



la propia vida cotidiana como de la
propia conciencia: el sentido de la
vida y de la muerte, el valor moral de
las propias acciones, etc. Pero, como
en la vida de una persona hay
siempre acontecimientos que
“marcan la
diferencia” (enamoramiento,
paternidad y maternidad, muertes
prematuras, dolores y alegrías, etc.),
la posición de “indiferentismo”
religioso no resulta sostenible a lo
largo de toda la vida, porque sobre
Dios no se puede evitar el
interrogarse, al menos alguna vez.
Partiendo de tales eventos
existencialmente significativos, es
necesario ayudar al indiferente a
abrirse con seriedad a la búsqueda y
afirmación de Dios.

6. El pluralismo religioso: hay un
único y verdadero Dios, que se ha
revelado en Jesucristo



La religiosidad humana –que cuando
es auténtica, es camino hacia el
reconocimiento del único Dios– se ha
expresado y se manifiesta en la
historia y en la cultura de los
pueblos, en formas diversas y a veces
también en el culto de distintas
imágenes o ideas de la divinidad. Las
religiones de la tierra que
manifiestan la búsqueda sincera de
Dios y respetan la dignidad
trascendente del hombre deben ser
respetadas: la Iglesia Católica
considera que en ellas está presente
una chispa, casi una participación de
la Verdad divina [16] . Al acercarse a
las diversas religiones de la tierra, la
razón humana sugiere un oportuno
discernimiento: reconocer la
presencia de superstición y de
ignorancia, de formas de
irracionalidad, de prácticas que no
están de acuerdo con la dignidad y
libertad de la persona humana.



El diálogo inter-religioso no se opone
a la misión y a la evangelización. Es
más, respetando la libertad de cada
uno, la finalidad del diálogo ha de ser
siempre el anuncio de Cristo. Las
semillas de verdad que las religiones
no cristianas pueden contener son,
de hecho, semillas de la Única Verdad
que es Cristo. Por tanto, esas
religiones tienen el derecho de
recibir la revelación y ser conducidas
a la madurez mediante el anuncio de
Cristo, camino, verdad y vida. Sin
embargo, Dios no niega la salvación a
aquellos que ignorando sin culpa el
anuncio del Evangelio, viven según
la ley moral natural, reconociendo su
fundamento en el único y verdadero
Dios [17] .

En el diálogo inter-religioso el
cristianismo puede proceder
mostrando que las religiones de la
tierra, en cuanto expresiones
auténticas del vínculo con el
verdadero y único Dios, alcanzan en



el cristianismo su cumplimiento.
Solamente en Cristo Dios revela el
hombre al propio hombre, ofrece la
solución a sus enigmas y le desvela el
sentido profundo de sus
aspiraciones. Él es el único mediador
entre Dios y los hombres [18] .

El cristiano puede afrontar el diálogo
inter-religioso con optimismo y
esperanza, en cuanto sabe que todo
ser humano ha sido creado a imagen
del único y verdadero Dios y que
cada uno, si sabe reflexionar en el
silencio de su corazón, puede
escuchar el testimonio de la propia
conciencia, que también conduce al
único Dios, revelado en Jesucristo.
«Para esto he nacido y para esto he
venido al mundo –afirma Jesús ante
Pilatos–; para dar testimonio de la
verdad. Todo aquel que es de da
verdad escucha mi voz» ( Ioh 18,37).
En este sentido, el cristiano puede
hablar de Dios sin riesgo de
intolerancia, porque el Dios que él



exhorta a reconocer en la naturaleza
y en la conciencia de cada uno, el
Dios que ha creado el cielo y la tierra,
es el mismo Dios de la historia de la
salvación, que se ha revelado al
pueblo de Israel y se ha hecho
hombre en Cristo. Este fue el
itinerario seguido por los primeros
cristianos: rechazaron que se
adorara a Cristo como uno más entre
los dioses del Pantheon romano,
porque estaban convencidos de la
existencia de un único y verdadero
Dios; y se empeñaron al mismo
tiempo en mostrar que el Dios
entrevisto por los filósofos como
causa, razón y fundamento del
mundo, era y es el mismo Dios de
Jesucristo [19] .

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica ,
27-49



Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes , 4-22

Juan Pablo II, Enc. Fides et ratio , 14-
IX-1998, 16-35.

Benedicto XVI, Enc. Spe salvi , 30-
XI-2007, 4-12.

---------------

[1] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Fides et
ratio , 14-IX-1998, 1.

[2] «Más allá de todas las diferencias
que caracterizan a los individuos y
los pueblos, hay una fundamental
dimensión común, ya que las varias
culturas no son en realidad sino
modos diversos de afrontar la
cuestión del significado de la
existencia personal. Precisamente
aquí podemos identificar una fuente
del respeto que es debido a cada
cultura y a cada nación: toda cultura
es un esfuerzo de reflexión sobre el
misterio del mundo y, en particular,



del hombre: es un modo de expresar
la dimensión trascendente de la vida
humana. El corazón de cada cultura
está constituido por su acercamiento
al más grande de los misterios: el
misterio de Dios », Juan Pablo II, 
Discurso a la O.N.U. , New York,
5.10.1995, «Magisterio», XVIII,2
(1995) 730-744, n. 9.

[3] Concilio Vaticano II, Decl. 
Dignitatis humanae , 2.

[4] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes , 10.

[5] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap. Tertio
millennio adveniente , 10-XI-1994, 6;
Enc. Fides et ratio , 2.

[6] Cfr. S. Santo Tomás de Aquino, 
Summa theologiae , I, q. 2, a. 3; Contra
gentiles , I, c. 13. Para una exposición
detallada se remite al lector a estas
dos referencias de Santo Tomás y a
algún manual de Metafísica o
Teología Natural.



[7] Cfr. Concilio Vaticano I, Const. Dei
Filius , 24-IV-1870, DH 3004; Motu
Proprio Sacrorum Antistitum , 1-
IX-1910, DH 3538; Congregación para
la Doctrina de la Fe, Inst. Donum
veritatis , 24-V-1990, 10; Enc. Fides et
ratio, 67.

[8] «Con agradecimiento, porque
percibimos la felicidad a que estamos
llamados, hemos aprendido que las
criaturas todas han sido sacadas de
la nada por Dios y para Dios: las
racionales, los hombres, aunque con
tanta frecuencia perdamos la razón;
y las irracionales, las que corretean
por la superficie de la tierra, o
habitan en las entrañas del mundo, o
cruzan el azul del cielo, algunas
hasta mirar de hito en hito al sol.
Pero, en medio de esta maravillosa
variedad, sólo nosotros, los hombres
—no hablo aquí de los ángeles— nos
unimos al Creador por el ejercicio de
nuestra libertad: podemos rendir o
negar al Señor la gloria que le



corresponde como Autor de todo lo
que existe», san Josemaría, Amigos de
Dios , 24.

[9] Cfr. Concilio Vaticano II , Const. 
Gaudium et spes, 18.

[10] Cfr. Ibidem, 17-18. En particular,
la doctrina sobre la conciencia moral
y la responsabilidad ligada a la
libertad humana, en el cuadro de la
explicación de la persona humana
como imagen de Dios, ha sido
extensamente desarrollada por Juan
Pablo II, Enc. Veritatis splendor , 6-
VIII-1993, 54-64.

[11] Cfr. Concilio Vaticano II , Const. 
Gaudium et spes, 19-21.

[12] Cfr. Ibidem, 36.

[13] Ibidem , 19.

[14] Cfr. Ibidem, 21; Pablo VI, Enc. 
Evangelii nuntiandi , 8-XII-1975, 21;
Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor ,



93; Juan Pablo II, Carta Ap. Novo
millennio ineunte , 6-I-2001, cap. III y
IV.

[15] Cfr. Juan Pablo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, 34;
Enc. Fides et ratio , 5.

[16] Cfr. Concilio Vaticano II, Decl. 
Nostra Aetate , 2.

[17] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium , 16.

[18] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Redemptoris missio , 7-XII-1990, 5;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Decl. Dominus Iesus , 6-VIII-2000,
5;13-15.

[19] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Fides et
ratio , 34; Benedicto XVI, Enc. Spe
salvi , 30-XI-2007, 5.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-
existencia-de-dios/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-existencia-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-existencia-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/tema-1-la-existencia-de-dios/

	TEMA 1. La existencia de Dios

