opusdei.org

«iSiempre estaremos
juntos!»

«El Sefior me llama a dedicarme
aun mas a la oracion. Pero esto
no significa abandonar a la
Iglesia, al contrario, si Dios me
pide esto es justamente para
que yo pueda seguir sirviendola
con la misma dedicacion».

10/03/2013

Angelus en la Plaza de San Pedro, 24
de febrero de 2013

iQueridos hermanos y hermanas!



En el segundo domingo de Cuaresma
la Liturgia nos presenta siempre el
Evangelio de la Transfiguracion del
Sefior. El evangelista Lucas destaca
de modo especial el hecho de que
Jesus se transfigurara mientras
oraba: la suya es una experiencia
profunda de relacion con el Padre
durante una especie de retiro
espiritual que Jesus vive sobre un
alto monte en compariia de Pedro,
Santiago y Juan, los tres discipulos
siempre presentes en los momentos
de la manifestacion divina del
Maestro (Lc 5,10; 8,51; 9,28). El Sefior,
que poco antes habia preanunciado
su muerte y resurreccion (9,22),
ofrece a los discipulos un anticipo de
su gloria. Y también en la
Transfiguracion, como en el
bautismo, resuena la voz del Padre
celeste: «Este es mi hijo, el predilecto,
iEscuchadle!» (9,35). La presencia
luego de Moisés y de Elias, que
representan la Ley y los Profetas de
la antigua Alianza, es muy



significativa: toda la historia de la
Alianza estd orientada a El, el Cristo,
que realiza un nuevo «éxodo» (9,31),
no hacia la tierra prometida, como
en el tiempo de Moisés, sino hacia el
Cielo. La intervencion de Pedro:
«Maestro, qué bien estamos

aqui» (9,33) representa el intento
imposible de detener tal experiencia
mistica. Comenta san Agustin:
«[Pedro]... sobre el monte... tenia a
Cristo como alimento del alma. ;Para
qué descender para volver a las
fatigas y a los dolores, mientras alli
arriba estaba lleno de sentimientos
de santo amor hacia Dios y que le
inspiraban por ello una santa
conducta?» (Discurso 78,3).

Meditando este pasaje del Evangelio,
podemos extraer una ensefianza
muy importante. Sobre todo, el
primado de la poracion, sin la cual
todo el emperio del apostolado y de la
caridad se reduce a activismo. En la
Cuaresma, aprendemos a dar el justo



tiempo a la oracion, personal y
comunitaria, que da aliento a nuestra
vida espiritual. Ademas, la oracion
no es un aislarse del mundo y de sus
contradicciones, como hubiera
querido hacer Pedro sobre el Tabor,
sino que la oracion reconduce al
camino, a la acciéon. «La existencia
cristiana —escribi en el Mensaje para
esta Cuaresma- consiste en un
continuo subir al monte del
encuentro con Dios, para luego
volver a bajar llevando el amor y la
fuerza que de ello derivan, para
servir a nuestros hermanos y
hermanas con el mismo amor de
Dios» (n. 3).

Queridos hermanos y hermanas, esta
Palabra de Dios la siento de modo
especial dirigida a mi, en este
momento de mi vida. El Sefior me
Ilama a "subir al monte", a
dedicarme aun mas a la oracién y a
la meditacion. Pero esto no significa
abandonar a la Iglesia, al contrario,



si Dios me pide esto es justamente
para que yo pueda seguir sirviéndola
con la misma dedicacion y el mismo
amor con el que lo he hecho hasta
ahora, pero en un modo mas
adecuado a mi edad y mis fuerzas.
Invoquemos la intercesion de la
Virgen Maria: Ella nos ayude a todos
a seguir siempre al Sefior Jesus, en la
oracion y en la caridad activa.

Al finalizar, entre aplausos, ha
afiadido: "{Siempre estaremos
juntos!"

I E X EEEEEEEEE

(Palabras dirigidas a la Curia
Vaticana al finalizar el retiro
espiritual, el 23.02.2012)

Me ha venido en mente que los
tedlogos medievales han traducido la
palabra "logos" no sélo con
"verbum", sino también con "ars":
"Verbum" y "ars" son
intercambiables. Solo en las dos



juntas aparece, para los tedlogos
medievales, todo el significado de la
palabra "logos". El "Logos" no es sélo
una razon matematica: el "Logos"
tiene un corazon,; "Logos" es también
amor. La verdad es bella. Verdad y
belleza se dan la mano: la belleza es
el sello de la verdad.

Y sin embargo, a partir de los Salmos
y de nuestra experiencia cotidiana,
también ha enfatizado que el “muy
hermoso” del sexto dia -expresado
por el Creador- es permanentemente
cuestionado, en este mundo, por el
mal, el sufrimiento y la corrupcion.
Casi parece que el diablo quiera
ensuciar permanentemente la
creacion, para contradecir a Dios 'y
hacer irreconocible su verdad y su
belleza. En un mundo tan marcado
por el mal también, el "Logos", la
belleza eterna y el ""Ars" eterno, debe
aparecer como "caput cruentatum".



El Hijo encarnado, el "Logos"
encarnado, lleva una corona de
espinas, y sin embargo, asi, en esta
figura sufridora del Hijo de Dios,
empezamos a ver la belleza mas
profunda de nuestro Creador y
Redentor; podemos, en el silencio de
la "noche oscura", escuchar su
Palabra. Creer no es otra cosa que, en
la oscuridad del mundo, tocar la
mano de Dios, y asi, en silencio,
escuchar la Palabra, percibir el
Amor.

Al final, queridos amigos me gustaria
daros las gracias a todos, y no solo
por esta semana, sino por estos ocho
afos, en que habéis llevado conmigo,
con gran competencia, afecto, amor y
fe, el peso del ministerio petrino. Os
sigo estando grato y aunque si ahora
termina la comunion "exterior" y
"visible" -como ha dicho el cardenal
Ravasi -permanece la cercania
espiritual, la profunda comunion en
la oracion. En esta certeza



avanzamos, confiados en la victoria
de Dios, seguros de la verdad de la
belleza y el amor.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/siempre-
estaremos-juntos/ (14/02/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/siempre-estaremos-juntos/
https://opusdei.org/es-mx/article/siempre-estaremos-juntos/
https://opusdei.org/es-mx/article/siempre-estaremos-juntos/

	«¡Siempre estaremos juntos!»

